
: Ж I БЕЛАРУСЬ
• ^ СУЧАСНАЯ

ЭТНІЧНЫЯ 
СУПОЛЬНАСЦІ

БЕЛАРУСЬ



БЕЛАРУСЬ 
СУЧАСНАЯ

БЕЛАРУСЬ
ЭТНІЧНЫЯ 
СУПОЛБНАСЦІ

Мінск
«Беларуская Энцыклапедыя 
імя Петруся Броўкі»
2017



УДК 39(476)
ББК 63.5(4Бен)

Б43
Серыя заснавана ў 2017 годзе

Аўтары:
А.В. Гурко, Н.С. Бункевіч, А.У Верашчагіна, Ю.І. Внуковіч, 

С.У Грунтоў І.В. Раманенка, Г.І. Цяпкова, В.В. Шэйбак

Пад навуковай рэдакцыяй доктара гістарычных навук А.В. Гурко

У кнізе выкарыстаны інфармацыя і фотаматэрыялы з архіваў выдавецтва «Беларуская Энцыклапедыя імя 
Петруся Броўкі», Інстытута мастацтвазнаўства, этнаграфіі і фальклору імя К. Крапівы, 

Цэнтра даследаванняў беларускай культуры, мовы і літаратуры НАН Беларусі, 
апарату Упаўнаважанага па справах рэлігій і нацыянальнасцей, нацыянальна-культурных таварыстваў 
фота С.У Грунтова, З.С. Дзербышавай, А.П. Дрыбаса, А.І. Ласмінскага, І.В. Раманенка, А.Р. Шаблюка

Беларусь. Этнічныя супольнасці / А.В. Гурко [і інш.]. — Мінск: Беларуская Энцыклапедыя імя Петруся 
Б43 Броўкі, 2017. —164 с.: іл. — (Беларусь сучасная).

ISBN 978-985-11-1019-9.

Кніга, напісаная беларускімі этнолагамі, прадстаўляе найбольш пашыраныя ў Беларусі этнічныя групы: беларусаў 
рускіх, палякаў украінцаў яўрэяў татар, цыганоў немцаў латышоў літоўцаў якія жылі тут стагоддзямі. У ёй вызначаны 
асаблівасці іх матэрыяльнай, сацыяльнай і духоўнай культуры, прааналізаваны сучасны стан нацыянальна-культурнага 
развіцця. У выданні дадзена інфармацыя і пра этнічныя групы, якія стварылі свае дыяспары ў Беларусі ў XX ст.: азер- 
байджанцаў армян, грузін, казахаў і інш. Кніга багата ілюстравана гістарычнымі і сучаснымі здымкамі.

Выданне будзе карысным у практычнай дзейнасці дзяржаўных структур усіх узроўняў выкладчыкаў і студэнтаў на- 
стаўнікаў і навучэнцаў. Адрасавана ўсім, хто цікавіцца гісторыяй і культурай роднай краіны ва ўсёй яе разнастайнасці.

УДК 39(476) 
ББК 63.5(4 Бен)

ISBN 978-985-11-1019-9 © Цэнтр даследаванняў беларускай 
культуры, мовы і літаратуры 
НАН Беларусі, 2017

© РУП «Выдавецтва «Беларуская 
Энцыклапедыя імя Петруся Броўкі», 
2017



3

г
I еларуская дзяржава ўдзяляе шмат увагі пытан- 

ням развіцця нацыянальных супольнасцей. Умацаванне 
традыцый талерантнасці з’яўляецца важнейшым векта- 
рам дзяржаўнай палітыкі Рэспублікі Беларусьуміжнацыя- 
нальнай сферы.

Беларускі народ на працягу стагоддзяў з’яўляецца 
шматнацыянальным. Па апошнім перапісе насельніцтва 
2009 года ў нашай краіне пражываюць грамадзяне, якія 
прадстаўляюць больш за 140 нацыянальнасцей. За ўвесь 
час сумеснага пражывання на беларускай зямлі не было 
канфліктаў паміж прадстаўнікамі розных нацыянальнас- 
цей. Сацыялагічныя даследаванні сведчаць аб адсутнасці 
ў беларускім грамадстве дыскрымінацыі па моўнай, рэлі- 
гійнай і нацыянальнай прыкметах.

У Пасланні беларускаму народу і Нацыянальнаму схо- 
ду 21 красавіка 2017 года Прэзідэнт Рэспублікі Беларусь 
А.Р. Лукашэнка адзначыў: «Гістарычна склал.ася так, што 
Беларусь стала гасцінным домам, дзе можна пазнаёміц- 
ца з культурай, звычаямі многіх народаў. У нас дружна 
жывуць беларусы, рускія, украінцы, палякі, яўрэі, тата- 
ры, эстонцы, літоўцьі; узбекі, казахі і прадстаўнікі мно- 
гіх-многіх другіхнацыянальнасцей. Такая культурная, рэ- 
лігійная разнастайнасць з’яўляецца не яблыкам разладу, 
як у другіх пунктах планеты, а служыць узаемнаму ўзба- 
гачэнню. Гэтага ўдаецца дасягнуць дзякуючы ўзважанай 
палітыцы дзяржавы. I ў гэтым плане нам многія зайздрос- 
цяць. Для ўсіх Беларусь стала прыкладам міралюбнас- 
ці, талерантнасці, міжнацыянальнага брацтва. I тут мы 
павінны выказаць шчырую ўдзячнасць усім рэлігійным 
канфесіям, прадстаўнікам нацыянальных дыяспар, якія 
сваёй канструктыўнай, гуманістычнай пазіцыяй кансалі- 
дуюць беларускае грамадства».

Дзяржаўную палітыку ў сферы міжнацыянальных 
адносін, якая замацавана ў Канстытуцыі Рэспублікі 
Беларусь, розных заканадаўчых актах, даручэннях 
Кіраўніка дзяржавы і Урада, ажыццяўляюць рэспублікан- 
скія і мясцовыя органы дзяржаўнага кіравання.

У 2016 годзе прынята пастанова Савета Міністраў 
Рэспублікі Беларусь, якая зацвердзіла Дзяржаўную 
праграму «Культура Беларусі» на 2016 - 2020 гады. 
У гэтай праграме значнае месца займае падпраграма

«Спадчына», дзе замацаваны шэраг мерапрыемстваў па 
ўзаемадзеянні органаў дзяржаўнага кіравання, у тым ліку 
і Упаўнаважанага па справах рэлігій і нацыянальнасцей, з 
нацыянальнымі супольнасцямі краіны.

У Беларусі стварылі і зарэгістравалі свае арганіза- 
цыі прадстаўнікі 26 нацыянальнасцей. Сёння ў краіне 
налічваецца больш за 200 нацыянальна-культурных гра- 
мадскіх аб’яднанняў. 3 боку дзяржавы гэтым структурам 
на пастаяннай аснове аказваецца арганізацыйная, мета- 
дычная і фінансавая дапамога.

Пры Упаўнаважаным па справах рэлігій і нацыяналь- 
насцей працуе Кансультатыўны міжэтнічны савет, у 
склад якога ўваходзяць кіраўнікі ўсіх зарэгістраваных 
нацыянальна-культурных аб’яднанняў 26 нацыянальнас- 
цей. Гэта садзейнічае захаванню і ўмацаванню міжнацы- 
янальнай згоды ў Беларусі, інтэграванню грамадзян роз- 
ных нацыянальнасцей у беларускае грамадства, папуля- 
рызацыі каштоўнасці яго этнакультурнай разнастайнасці.

Кіраўнікі, творчыя калектывы і выканаўцы нацыя- 
нальна-культурных грамадскіх аб’яднанняў краіны годна 
прадстаўляюць Беларусь за мяжой. Іх шматнацыяналь- 
ны калектыў наведваў неаднаразова Польшчу, Украіну 
Аўстрыю, а таксама Літву Латвію, Эстонію, Малдову 
Італію, Славенію. Такія мерапрыемствы актывізуюць уза- 
емадзеянне з грамадскімі аб’яднаннямі беларусаў замеж- 
жа, знаёмяць грамадзян замежных краін с жыццём і твор- 
часцю шматнацыянальнага беларускага народа, а таксама 
садзейнічаюць далейшай кансалідацыі грамадзян Беларусі 
розных нацыянальнасцей у беларускім грамадстве.

Упэўнены, што кніга, якая прадстаўлена ўвазе чыта- 
чоў, пашырыць веды аб этнічных супольнасцях Беларусі, 
будзе спрыяць міжнацыянальнай згодзе і ўзаемаразумен- 
ню паміж грамадзянамі нашай Беларусі.

Л.П. Гуляка





аі

БЕЛАРУСЬ МАЯ
■JL-этыя словы сёння можа прамовіць кожны жыхар нашай краіны. 

Беларусь валодае дзівоснай сілай прыцягнення, яна заўсёды жыве ў сэрцах 
сваіх дзяцей незалежна ад таго, да якога этнасу яны належаць. Беларусь заўсё- 
ды ў іх снах і памяці, прыналежнасць да яе — у іх думках і характары. Мудрая 
разважлівасць, адданасць абранай справе, працавітасць і талерантнасць — 
спрадвечныя рысы народа Беларусі — дапамаглі ёй заняць вартае месца ў 
пасагу народаў свету заслужыць іх павагу.

I вел ьмі добра, калі да ўсіх гэтых дасягненняў можна дадаць вельмі 
важнае чалавечае разуменне: быць прадстаўніком народа Беларусі —- 
не толькі гонар, але і адказнасць, л юбіць Беларусь—значыць не толькі 
жыць на гэтай зямлі, але і прыносіць ёй карысць. Працаваць дзеля яе 
дабрабыту.

Усіх сваіх сыноў і дачок Беларусь прывячае і надае ім сілы і духоўнай 
моцы. I гэта ўзаемна.



6

V вет цудоўны ў сваёй шматлікасці. Кожная 
з’ява, кожная рэч надае нашаму жыццю непаўторнасць, 
своеасаблівасць. Як кожны чалавек прыносіць грамад- 
ству свае таленты, праяўляе ўласцівую толькі яму індыві- 
дуальнасць, так і кожны народ (этнас), які жыве ў краіне, 
робіць свой непаўторны ўклад у агульную культуру, эка- 
номіку і палітыку ўсёй дзяржавы. Бадай, нельга знайсці 
такую краіну ў свеце, у якой жылі б прадстаўнікі выклю- 
чна аднаго народа. У кожнай краіне прысутнасць розных 
народаў стварае сваю непаўторную палітру што надае 
культуры нацыянальную адметнасць.

У навуковых працах паняцце «народ» нярэдка замя- 
няецца словамі «этнас», «этнічная група», «этнічная 
супольнасць». Што такое этнас? Этнас — гэта ўстойлі- 
вая міжпакаленная група людзей, аб’яднаная працяглым 
сумесным пражываннем на пэўнай тэрыторыі, агульнымі 
мовай, культурай, жыццёвым укладам, самасвядомасцю і 
саманазвай.

Беларусы, чыім імем названа наша краіна, заўсёды 
прыязна прымалі ў сваю сям’ю тыя народы, што шукалі 
ў нас добрасуседства, сяброўства і дапамогі. 3 лагодным 
стаўленнем да іншых народаў звязана і фарміраванне зна- 
камітай беларускай талерантнасці, якая стварае аснову 
для дыялогу розных культур.

Культура, звычаі і традыцыі іншых народаў на зем- 
лях Беларусі былі вядомы з глыбіні стагоддзяў. Гэта абу- 
моўлена і геаграфічным палажэннем нашай краіны, дзе 
знаходзяцца скрыжаванні гандлёвых шляхоў і тым, што 
беларусы нярэдка вандравалі за межы сваёй радзімы — 
гандлявалі, вучыліся, служылі ў войску працавалі.

Тэрыторыя Беларусі на працягу сваёй гісторыі ўва- 
ходзіла ў склад розных дзяржаўных утварэнняў. Тут кіра- 
валі розныя па сваім паходжанні і этнічным складзе ды- 
настыі і палітычныя эліты.

Геапалітычнае становішча Беларусі вызначыла 
ўнікальны характар этнакультурнага ўзаемадзеяння на 
яе тэрыторыі розных народаў на ўсім працягу этнічнай 
гісторыі беларусаў — аж да здабыцця беларускім наро- 
дам дзяржаўнасці. Культурныя традыцыі беларусаўі су- 
седніх этнічных супольнасцей увесь час знаходзіліся ў 
цесным узаемадзеянні і падвяргаліся ўзаемнаму ўплыву. 
За стагоддзі сумеснага пражывання з карэнным этнасам 
прадстаўнікі шэрага этнічных груп Беларусі перанялі 
элементы духоўнай і матэрыяльнай культуры, абрад- 
насці, характэрныя для беларусаў. Напрыклад, споса- 
бы апрацоўкі зямлі, вырошчвання сельскагаспадарчых 
культур, гадоўлі жывёлы, тыпы землеапрацоўчай тэх- 
нікі, характэрныя для беларусаў былі ўспрыняты прад- 
стаўнікамі большасці этнічных груп. Міжэтнічнае ўзае- 
мадзеянне ў сваю чаргу ўзбагаціла вытворча-гаспадар- 
чую, матэрыяльную і духоўную культуру беларускага 
народа. У вытворча-рамесную дзейнасць насельніцтва 
беларускіх зямель былі ўключаны тэхналогіі, запазы- 
чаныя ад прадстаўнікоў этнічных груп-імігрантаў. Гэта 
стала станоўчым фактарам развіцця беларускай куль- 
туры і спрыяла складанню своеасаблівасці культуры 
вытворчасці і гаспадарання.

Гандлёвыя і палітычныя сувязі стварылі ўмовы для 
з’яўлення на беларускіх землях у сярэдневяковыя часы 
прадстаўнікоў такіх буйных этнічных груп, як палякі 
(XIV — пач. XX ст.), яўрэі (XV—XVIII стст.), татары 
(XIV—XVII стст.), рускія стараверы (XVII—XVIII 
стст.), цыганы (XV—XX стст.), немцы (XVI — пач. XX 
ст.) і інш. Сучасны свет стаў яшчэ больш адкрытым, і 
таму за апошнія дзесяцігоддзі сярод жыхароў нашай 
краіны можна бачыць прадстаўнікоў культур Паволжа і 
Каўказа, Блізкага і Далёкага Усходу краін Сярэдняй Азіі 
і Афрыкі.



Важным фактарам беларускай рэчаіснасці са стара- 
даўніх часоў было суіснаванне адразу некалькіх рэлігій, 
да якіх заўсёды з павагаю ставіліся беларусы. 3 традыцыяй 
усходняга хрысціянства звязана з’яўленне на беларускіх 
землях прадстаўнікоў роднасных усходнеславянскіх на- 
родаў — рускіх, украінцаў, а таксама паўднёваславянскіх 
народаў — балгараў, сербаў чарнагорцаў і інш. 3 рас- 
паўсюджваннем традыцый заходняй галіны хрысціян- 
ства звязана з’яўленне на тэрыторыі Беларусі этнічных 
груп палякаў чэхаў харватаў немцаў прадстаўнікоў на- 
родаў Скандынавіі. 3 прыходам татар, пазней — народаў 
Каўказа на тэрыторыі Беларусі з’явіліся розныя кірункі 
мусульманскай рэлігіі. Яўрэі прынеслі іўдаізм. Дзяржавы, 
якія знаходзіліся ў розныя гістарычныя перыяды на 
тэрыторыі сучаснай Беларусі, заўсёды характарызаваліся 
поліканфесійнасцю. Складанне поліканфесійнай струк- 
туры беларускага грамадства аказала ўплыў на працэс 
фарміравання этнічнай самасвядомасці беларусаў

Міграцыі насельніцтва, цесна звязаныя з эканаміч- 
нымі і палітычнымі працэсамі, уплываюць на этнакуль- 
турную мазаіку Беларусі і ў сучаснасці. У XX ст. на карце 
Беларусі з’явіліся маладыя гарады, дзе была прадстаўлена 
большасць этнасаў СССР, сярод іх Наваполацк, Жодзіна

і інш. У апошнія дзесяцігоддзі сфарміраваліся новыя эт- 
нічныя групы, звязаныя як з працоўнай міграцыяй, так і 
з міграцыяй насельніцтва з ачагоў канфліктаў Прычына 
гэтаму — этнічныя праблемы, якія ў канцы XX ст. пра- 
явіліся ў перыяд распаду СССР. Стварэнне групы на- 
цыянальных дзяржаў замест былога СССР, а таксама 
канфлікты на этнічнай глебе ў многіх з іх прывялі да мі- 
грацыі насельніцтва. Паводле афіцыйных дадзеных, у 
перыяд з 1990 па 2000 г. з блізкага замежжа ў Беларусь 
прыбылі 627 тыс. чалавек, выбылі — 289 тысяч. У 2001— 
2004 гг. з краін СНД і Балтыі прыбылі звыш 69 тыс. чала- 
век. Найбольшы прыток мігрантаў быў з Расіі, Украіны, 
Казахстана, балтыйскіх дзяржаў У 2003 г. прыбылі 1252, 
у 2004 г. — 530 чалавек. Гэта ўкраінцы, расіяне, тур- 
кі, балгары, англічане, немцы, кітайцы, палякі. Паводле 
дадзеных Нацыянальнага статыстычнага камітэта 
Рэспублікі Беларусь, за апошнія 10 гадоў у сувязі з мігра- 
цыйнымі працэсамі адзначаецца рост этнічнай групы ара- 
баў колькасць якіх на тэрыторыі Беларусі вырасла ў 2,7 
раза, туркменаў — у 2,3 раза.

Эканамічная інтэграцыя паўплывала на павелічэнне ў 
нашай краіне колькасці кітайцаў, в етнамцаў японцаў

Плакат X Рэспубліканскага фестывалю нацыянальных 
культур у Гродне.



8

цяперашні час Беларусь з’яўляецца іпматэт- 
нічнай дзяржавай, у якой назапашаны багаты вопыт 
міжэтнічных зносін. Па дадзеных перапісу насельніцтва 
2009 г. у Беларусі амаль 84% жыхароў адносяць сябе да 
беларусаў, а астатнія 16% прадстаўляюць больш за 140 
этнасаў, пераважная частка якіх невялікая. Аднак даволі 
значнай з’яўляецца колькасць рускіх, украінцаў татар, 
яўрэяў палякаў, літоўцаў цыганоў немцаў якія пражы- 
ваюць на беларускіх землях шмат стагоддзяў. Сярод 
найбольш шматлікіх этнічных груп у Беларусі: рускія — 
8%, палякі — 3%, украінцы — каля 2%, яўрэі — 0,1%. 
Буйнымі этнічнымі супольнасцямі з’яўляюцца таксама 
татары (больш за 7 тыс. чалавек), армяне (больш за 8,5 
тыс.), цыганоў (больш за 7 тыс.), літоўцы (больш за 5 
тыс.), азербайджанцы (больш за 5,5 тыс.), немцы (каля 
2,5 тыс.), малдаване (каля 3,5 тыс.), грузіны (2,4 тыс. ча- 
лавек). Многія прадстаўнікі гэтых этнічных груп займа- 
юць высокія статутныя пазіцыі ў сацыяльнай структуры, 
эканоміцы, палітыцы і культуры сучаснай Беларусі.

У многіх этнічных групах захоўваецца цесная су- 
вязь паміж рэлігійнай і этнічнай самасвядомасцю, калі 
прадстаўнік пэўнага веравызнання адносіць сябе да тых 
этнічных груп, якія атрымалі дастаткова шырокае рас- 
паўсюджанне на тэрыторыі Беларусі. У гэтым выпадку 
праваслаўе, каталіцызм, іслам, іўдаізм успрымаюцца не 
толькі як рэлігія, але і як ўсведамленне сваёй прыналеж- 
насці да пэўнай этнічнай групы (руская — праваслаў- 
ны, татарьш — мусульманін, паляк — католік, яўрэй — 
іўдзей і г.д.).

У час правядзення Рэспубліканскага фестывалю 
нацыянальных культур у Гродне.







ш матэтнічны склад насельніцтва стварыў 
свае аб’ектыўныя перадумовы для добрасуседскіх зносін. 
Міграцыйныя працэсы, якія сталі прычынай пасялення 
ў Сярэдневякоўі на беларускіх землях кампактных груп 
татар, яўрэяў палякаў рускіх і іншых народаў далі бела- 
рускаму грамадству вопыт вырашэння праблем у этна- 
канфесійнай сферы і сталі штуршком для фарміравання 
верацярпімасці. Павага да чужых традыцый успрымала- 
ся яшчэ з даўніх часоў, увайіпла ў звычаёвае права і паў- 
сядзённую культуру беларусаў.

Ва ўмовах працяглага сумеснага пражывання на бе- 
ларускіх землях прадстаўнікоў розных культур і рэлігій 
сфарміравалася талерантнае стаўленне да этнічнай куль- 
туры, рэлігіі, мовы суседзяў. Нярэдка ўспрымаліся асоб- 
ныя рысы іх культуры. Напрыклад, пераймаліся рэцэпты 
прыгатавання нацыянальных страў, навыкі вядзення га- 
спадаркі, спосабы будаўніцтва жылля. Пражываючы ра- 
зам, прадстаўнікі розных народаў станавіліся ўсё больш 
падобнымі паміж сабой і ўспрымалі асаблівасці адзення, 
ежы, назвы, тэрміны, устойлівыя словазлучэнні, пры- 
маўкі. У тапаніміцы, сістэме камунікацыі і рассялення, у 
народным жыллі, забудове двара і сядзібы, эстэтычных 
уяўленнях аб заселеным асяроддзі, харчаванні, вопратцы, 
абраднасці і фальклоры, рэлігійных вераваннях белару- 
саў рускіх, украінцаў і іншых народаў захавалася шмат 
агульных рыс, як узыходзячых да старажытнай усходне- 
славянскай этнічнай супольнасці, так і такіх, якія сфар- 
міраваліся ў выніку ўзаемадзеяння культур беларускага і 
іншых народаў.

Прадстаўнікі розных этнічных груп уступалі ў сусед- 
скія, сяброўскія і нават роднасныя кантакты. У цяпераш-

Шэсце ўдзельнікаў Рэспубліканскага фестывалю 
нацыянальных культуру Гродне з эмблемай форуму.



12

ні час у Беларусі адбываецца ўзмацненне этнакультурных 
кантактаў, расце колькасць змешаных сем’яў Заключаецца 
вялікая колькасць змешаных (беларуска-рускіх, белару- 
ска-польскіх, беларуска-ўкраінскіх, беларуска-яўрэй- 
скіх) шлюбаў. Гэтыя працэсы ідуць на фоне характэрнай 
для беларускага грамадства талерантнасці і суправаджа- 
юцца пэўнай мадыфікацыяй этнасу. Назіраюцца працэсы 
«мясцовай» асіміляцыі, калі прадстаўнікі іншых этнасаў 
мяняюць сваю этнічную прыналежнасць (рускія, яўрэі, 
гатары, палякі) і ўспрымаюць сябе як беларусаў.

Для Беларусі таксама характэрна выкарыстанне ў аса- 
бістых зносінах і дзелавой сферы дзвюх моў — рускай і 
беларускай. Роўны статус іх быў пацверджаны рэферэн- 
думам 1995 г., на якім 83% грамадзян, якія прынялі ўдзел 
у галасаванні, выказаліся за наданне рускай мове роўнага 
статусу з беларускай.

Сучасны стан міжэтнічных адносін у Беларусі харак- 
гарызуецца стабільнасцю і талерантнасцю, што выяўля- 
гцца ў адсутнасці сутыкненняў і канфліктаў на этнічнай 
і рэлігійнай глебе. Такое становішча складалася стагод- 
\зямі і з’яўляецца данінай выхавання традыцый мірнага 
ніжэтнічнага існавання, трывалых сувязей паміж этніч- 
аымі групамі на беларускіх землях. Дзякуючы гэтым тра- 
дыцыям Беларусь у перыяд узнікнення міжнацыяналь- 
чых канфліктаў у шэрагу дзяржаў на постсавецкай прас- 
горы захоўвае стабільнасць у міжэтнічных адносінах.

Сучасная дзяржаўная палітыка Рэспублікі Беларусь 
заснавана на захаванні гарманічных адносін паміж прад- 
:таўнікамі розных народаў. У выступленні Прэзідэнта 
Рэспублікі Беларусь Аляксандра Лукашэнкі на Трэ- 
дм Усебеларускім народным сходзе было сказана: 
«Беларусь — гэта месца, дзе няма міжэтнічных і рэлі- 
’ійных канфліктаў і сутыкненняў. Мудрасць народа, ад- 
<азная дзяржаўная палітыка засцераглі людзей ад гэтай 
:трашнай бяды. У нас дружна жывуць беларусы і рускія, 
/краінцы і палякі, яўрэі і татары, літоўцы, узбекі, казахі, 
эстонцы. Наша краіна стала родным домам для шматлікіх 
:ем’яў з усёй постсавецкай прасторы».

час правядзення Рэспубліканскага фестывалю 
нацыянальных культур у Гродне.





14

і^^адтрыманню стабільнасці і гарманічна- 

му развіццю беларускага грамадства павінна спрыяць 
палітыка захавання яго культурнай разнастайнасці. 
Таму пры падтрымцы дзяржаўных органаў дзейнічаюць 
нацыянальна-культурныя грамадскія аб’яднанні, створа- 
ныя буйнымі этнічнымі супольнасцямі.

Па стане на 1.1.2016 г. у Беларусі дзейнічалі 
213 грамадскіх арганізацый, якія прадстаўля- 
юць27этнічныхгруп.Сяродіхяўрэйскіхгруп — 
48, польскіх — 77, нямецкіх — 2, рускіх — 18, 
літоўскіх — 10, азербайджанскіх — 9, украін- 
скіх — 13, татарскіх — 3, армянскіх — 4, цы- 
ганскіх — 5, грэчаскіх — 3, грузінскіх — 3, чу- 
вашскіх — 2, казахскіх — 2, афганскіх — 2, a 
таксама татара-башкірская, дагестанская, 
карэйская, малдаўская, сірыйская, турэцкая, 
чувашская, эстонская, іранская, палесцін- 
ская, туркменская арганізацыі.

У Інстытуце мастацтвазнаўства, этнаграфіі і фадькло- 
ру НАН Беларусі на працягу ўсёй гісторыі яго існаван- 
ня (з 1957 г.) праводзілася даследаванне культур розных 
народаў якія пражываюць на тэрыторыі Беларусі. Гэтаму 
садзейнічала значная база дадзеных палявых этнаграфіч- 
ных матэрыялаў назапашаных беларускімі этнографамі ў 
мінулыя дзесяцігоддзі. У 1920—30-я гг. у Інстытуце бе- 
ларускай культуры працавалі польскі і яўрэйскі сектары, 
супрацоўнікі якіх займаліся вывучэннем матэрыяльнай і 
духоўнай культуры гэтых народаў праводзіліся экспеды- 
цыйныя даследаванні.

Гэтыя даследаванні былі працягнуты ў 1990-я гг. чле- 
нам-карэспандэнтам НАН Беларусі В.К. Бандарчыкам. 
У 2000-я гг. даследаванні шматэтнічнага насельніцтва

Беларусі праводзіліся пад кіраўніцтвам члена-карэ- 
спандэнта НАН Беларусі М.Ф. Піліпенкі і члена-карэ- 
спандэнта НАН Беларусі, дырэктара Інстытута мастац- 
твазнаўства, этнаграфіі і фальклору НАН Беларусі імя 
К. Крапівы А.І. Лакоткі. У выніку ў канцы XX — пачатку 
XXI ст. супрацоўнікамі НАН Беларусі быў назапашаны 
багаты эмпірычны і тэарэтычны матэрыял, дадзеныя 
шматлікіх палявых этнаграфічных даследаванняў якія да-

Плакат «Беларусь шматнацыянальная».



15

юць уяўленне пра асаблівасці дэмаграфічных, канфесій- 
ных, моўных і сацыяльных працэсаў, этнічнай самасвядо- 
масці і матэрыяльнай культуры поліэтнічнага насельні- 
цтва Беларусі.

У1994—2001 гг. пад кіраўніцтвам аднаго з найстарэй- 
шых і вядучых этнолагаў Беларусі В.К. Бандарчыка ка- 
лектывам навуковых супрацоўнікаў была праведзена 
значная даследчая праца, асноўнай крыніцай якой з’явілі- 
ся перапісы насельніцтва Беларусі больш як за 100 гадоў, 
пачынаючы з Першага Усеагульнага перапісу Расійскай 
імперыі 1897 г. і Усесаюзных перапісаў 1926,1959,1970, 
1979,1989 гг. Вынікам гэтай працы стала выданне атласа 
«Беларусы» (Мінск, 1996). Былі падрыхтаваны аўтар- 
скія арыгіналы карт, на якіх адлюстраваны ўдзельная вага 
насельніцтва кожнай этнічнай групы па абласцях, а такса- 
ма працэнтныя суадносіны гарадскога і сельскага насель- 
ніцтва, дэмаграфічныя звесткі, сацыяльны і адукацыйны 
склад, канфесійная структура і г.д. Усе гэтыя матэрыялы 
былі выкарыстаны пры падрыхтоўцы дадзенага навуко- 
ва-папулярнага выдання.

Наступным этапам шматгадовага даследавання стала 
прадстаўленая чытачу ў 2012 г. калектыўная праца бе- 
ларускіх этнолагаў «Хто жыве ў Беларусі». Гэта кніга 
ўпершыню прадставіла дастаткова поўную інфармацыю 
аб усіх найбольш шматлікіх народах, якія пражываюць на 
тэрыторыі Беларусі, гісторыі іх з’яўлення на беларускіх 
землях, асаблівасцях матэрыяльнай (жыллё, адзенне, 
традыцыі харчавання, гаспадарчыя заняткі), сацыяльнай 
(сямейныя адносіны, грамадскія аб’яднанні) і духоўнай 
(святы, вераванні) культуры.

Кніга, якую вы трымаеце ў руках, — гэта працяг пра- 
цы па прэзентацыі шырокай аўдыторыі чытачоў вынікаў 
даследаванняў беларускіх навукоўцаў. Яна падрыхтавана 
маладымі этнолагамі Інстытута мастацтвазнаўства, этна- 
графй і фальклору імя К. Крапівы Цэнтра даследаванняў

беларускай культуры, мовы і літаратуры НАН Беларусі. 
Калектыў аўтараў гэтага навукова-папулярнага выдан- 
ня паставіў сваёй мэтай даць уяўленне аб культуры най- 
больш значных па колькасці этнічных супольнасцей, якія 
доўгі час пражываюць на тэрыторыі Беларусі, не прэтэн- 
дуючы на вычарпальнасць тэмы.

Гэтай задачы адпавядае і структура кнігі. Першая яе 
частка складаецца з 10 раздзелаў, прысвечаных гісторыі 
і культуры беларусаў, рускіх, украінцаў, палякаў, яўрэяў, 
татар, цыганоў, немцаў, латышоў і літоўцаў у Беларусі. 
Кожны раздзел уключае звесткі аб паходжанні, асабліва- 
сцях рассялення, традыцыяхматэрыяльнай, сацыяльнай і 
духоўнай культуры этнічных супольнасцей. Кніга багата 
ілюстравана. У яе афармленні выкарыстаны фатаграфіі з 
асабістых архіваў аўтараў, ілюстрацыі з фондаў музеяў і 
бібліятэк краіны.

У другой частцы дадзены звесткі аб этнічных суполь- 
насцях, якія пражываюць на тэрыторыі рэспублікі не 
так даўно, але таксама ўносяць свой уклад у яе развіццё, 
захоўваючы сваю культуру і нацыянальную адметнасць. 
Такімі з’яўляюцца раздзелы пра азербайджанцаў, армян, 
грузін, грэкаў, дагестанцаў, казахаў, карэйцаў, чувашоў, 
малдаван, эстонцаў. Гэта частка кнігі падрыхтавана су- 
працоўнікамі выдавецтва «Беларуская Энцыклапедыя 
імя Петруся Броўкі» на аснове ранейшых назапашаных 
дадзеных, а таксама з выкарыстаннем матэрыялаў апара- 
ту Упаўнаважанага па справах рэлігій і нацыянальнасцей.

Калектыў аўтараў і выдавецтва спадзяюцца, што гэта 
кніга прынясе ўсім чытачам задавальненне, дасць маг- 
чымасць убачыць культуру нашай Радзімы ў вобразе цу- 
доўнай палітры, створанай намаганнямі розных народаў 
на яе гістарычным шляху. А тое, што будзе намалявана 
далей пры дапамозе гэтай палітры, што намі будзе прыў- 
несена ў сучасны свет, у якіх колерах заззяе наш адзіны 
беларускі народ для жыхароў усёй планеты, залежыць ад 
кожнага з нас.

А.В. Гурко, доктар гістарычных навук, вучоны са- 
кратар Цэнтра даследаванняў беларускай кулыпуры, 
мовы і літаратуры НАН Беларусі.



XJEAAPyCM
I ЭТНІЧНЫЯ СУПОЛЬНАСЦІ, 
ЯКІЯ СТАГОДДЗЯМІ ЖЫВУЦЬ
У БЕЛАРУСІ





БЕЛАРУСЫ

Г
I < еларусы — гэта еўрапейская нацыя, якая мае 

ўласную дзяржаўнасць, мову і культуру. Гэтыя словы зда- 
юцца сёння банальнымі, але дзеля таго, каб сталася так, 
павінны былі мінуць стагоддзі гісторыі, а лепшыя сыны 
беларускай зямлі — рэалізаваць свае здольнасці і тален- 
ты ў самых розных галінах чалавечай дзейнасці — ад паэ- 
зіі да вайсковай справы, ад навукі да гандлю.

Пачаткі этнічнай гісторыі беларусаў губляюцца ў 
глыбіні стагоддзяў пра якія практычна не засталося пісь- 
мовых крыніц. Вядома, што прыкладна паўтары тысячы 
гадоў таму тэрыторыя сучаснай Беларусі стала часткай 
зоны рассялення славянскіх плямёнаў. Прыйшоўшы 
сюды, славяне сустрэліся з насельніцтвам балцкіх плямё- 
наў якія ўжо жылі тут. Яны іх часткова выцеснілі на паў- 
ночны захад, а часткова змяшаліся з імі, зрабіўшы часткай 
уласнай культуры. Але гэтыя працэсы не адбыліся адразу 
а цягнуліся стагоддзямі.

Паступова, па меры росту колькасці насельніцтва і 
ўзмацнення гандлёвых і іншых сувязей паміж суседнімі 
пасяленнямі, на тэрыторыі рассялення славян пачалі 
з’яўляцца племянныя саюзы. Адбывалася гэта ў IX—X

стст. На беларускіх землях узніклі тры асноўныя суполь- 
насці: крывічы, дрыгавічы і радзімічы. I рассяленне пля- 
мёнаў і ўсе гандлёвыя кантакты ў той час адбываліся па 
рэках. Па іх жа сюды рухаліся варагі — вайсковыя гру- 
поўкі з паўночнай Еўропы. Палетапіснай версіі, яны былі 
запрошаны, але цалкам верагодна, што ўсё праходзіла не 
так мірна. У любым выпадку ясна, што варагі належалі да 
больш высокага ўзроўню развіцця культуры, у першую 
чаргу вайсковай і палітычнай. Стаўшы на чале мясцовых 
племянных саюзаў яны дапамаглі арганізаваць першыя 
дзяржаўныя ўтварэнні на славянскіх землях.

Вельмі важна тое, што дзякуючы гэтым зменам на 
тэрыторыі сучаснай Беларусі ўзніклі першыя дзяржаў- 
ныя ўтварэнні, якія кансалідавалі насельніцтва, на аснове 
якога фарміраваўся беларускі этнас.

У IX—X стст. на тэрыторыі сучаснай Белару- 
сі ўзніклі першыя дзяржаўныя ўтварэнні. 
Найбольш вядомым і магутным на нашых 
землях было Полацкае княства.



19

Важна і тое, што вельмі хутка наступныя пакален- 
ні кіраўнікоў-варагаў прынялі славянскую культуру як 
уласную, адаптаваліся да яе традыцый і мовы.

Другім найважнейшым фактарам кансалідацыі на- 
сельніцтва ў межах ранніх дзяржаў стала пашырэнне 
хрысціянскай рэлігіі ўсходняга абраду пасля так звана- 
га Хрышчэння Русі ў 988 г. князем Уладзімірам у Кіеве. 
Гэта быў яшчэ адзін заўважны крок наперад, бо разам 
з хрысціянствам на ўсходнеславянскія землі прыйпілі

развітая сістэма пісьменства, мураваная архітэктура, 
адкрыўся канал для запазычання многіх дасягненняў 
культуры і тэхналогіі з іншых хрысціянскіх дзяржаў. 
Важна адзначыць тое, што ад самага пачатку насель- 
ніцтва Беларусі адчувала ўплывы як усходняга (візан- 
тыйскага), так і заходняга (рымскага) хрысціянства. 
Напрыклад, тураўскі князь СвятаполкУладзіміравіч быў 
жанаты з дачкою польскага князя Баляслава Храбрага, 
якая была каталічкаю.

Bid на Спаса-Ефрасіннеўскі манастыр 
у Полацку. Здымак пачатку XX cm.



20

Прыняцце хрысціянства ўключыла насельніцтва бела- 
рускіх зямель у кола еўрапейскай цывілізацыі, вызначыла 
супольны з ёю лёс, спрыяла развіццю сістэмы права, пісь- 
менства, мастацтва, вайсковай і будаўнічай справы. Яно 
дапамагло беларусам падняцца на агульны цывілізацый- 
ны ўзровень з суседнімі этнасамў без чаго яны непазбеж- 
на былі б асіміляваны, паглынуты сваімі суседзямі.

У наступныя некалькі стагоддзяў сістэма ўсходне- 
славянскіх княстваў перажывала істотны крызіс: яны 
драбнелі, ваявалі паміж сабою, а ўрэшце страцілі сама- 
стойнасць, патрапіўшы ў залежнасць ад мангола-татар- 
скай дзяржавы. На шчасце, апошні фактар практычна не 
закрануў беларускія землі, што дало магчымасць сфар- 
міравацца тут новай самастойнай дзяржаве, якая ўпер- 
шыню аб’яднала ўсе беларускія землі, а таксама шэраг су- 
седніх тэрыторый. Яна атрымала назву Вялікае Княства 
Літоўскае, Рускае і Жамойцкае — парадак назваў адпа- 
вядаў парадку далучэння зямель. На жаль, яе пачаткі гу- 
бляюцца ў тумане гісторыі, але вядома, што ў 1240 г., калі 
мангола-татары вынішчалі Кіеў на тэрыторыі сучаснай 
Гродзеншчыны і Віленшчыны ішло ўзвышэнне Міндоўга, 
першага вялікага князя літоўскага, які быў каранаваны ў 
1253 г.

Як і ў выпадку з варагамі, літоўскія князі хутка ўспры- 
нялі славянскую культуру як родную, і старабелару- 
ская мова стала асноўнай дзяржаўнай мовай Вялікага 
Княства: на ёй пісалі законы, прывілеі, скаргі, вялі ўсё 
справаводства. Першыя пакаленні вялікіх князёў не на- 
давалі вялікага значэння веравызнанню і лёгка мянялі 
яго ў залежнасці ад палітычнай сітуацыі. Язычніцтва тут 
суседнічала з хрысціянствам, і гэтым закладаліся асновы 
будучай талерантнасці беларускай культуры.

У гэты час ужо ясна прасочваюцца тры гістарычныя 
вобласці, з якіх у далейшым будзе складзена тэрыторыя 
Беларусі: Белая Русь, Літва і Палессе. Гэта не азначае,

Крыж Ефрасінні Полацкай.



21

ннгл премздвго цары шомо 
Ш РЕКОШН ПЕСНЬПЕбНЫМБ flOSH 
нл^тьбы. ззполне быложем» 
МРЗбКНН МЗЫКБ J.0KT0P0M5

фРШЦШОМй (WHHOh бШОЦЬКЯЬ

што яны з’яўляліся выключна беларускай тэрыторыяй: 
на Палессі беларусы суседнічалі з украінцамі, у Літве — 
з літоўцамі, але менавіта тут сфарміраваўся беларускі 
этнас. Натуральна, што ў такіх доўгіх працэсах не існуе 
знакавых, «юбілейных» дат, але навукоўцы пераважна 
схіляюцца да той думкі, што канчаткова ён сфарміраваў- 
ся ў XVI ст. Аднак ад фарміравання этнасу да стварэння 
нацыі трэба было яшчэ прайсці доўгі і складаны шлях.

3 канца XIV ст. адбываецца пранікненне каталіцызму 
на беларускія землі ВКЛ (у этнічна літоўскіх землях ка-

таліцызм стаў пануючай рэлігіяй). 3 гэтага перыяду за- 
ходняе і ўсходняе хрысціянства канкурыруюць у Вялікім 
Княстве, вызначаючы яго складаны культурны каларыт. 
Дзякуючы новай хрысціянізацыі наладжваюцца трыва- 
лыя сувязі беларускіх зямель і каталіцкай Еўропы.

Без гэтых працэсаў было б немагчымым з’яўленне ў 
пачатку XVI ст. такой выдатнай постаці, як Францыск 
Скарына, які здолеў з Полацка адправіцца для атрыман- 
ня адукацыі ў Кракаў адтуль перабрацца ў італьянскую 
Падую для абароны доктарскай ступені, а пасля асесці ў

Францыск Скарына.
Старонка скарынаўскай Бібліі. 1518 г.



22

Празе, каб заснаваць там друкарню і выпусціць першую 
кнігу на старабеларускай мове. Ужо сам гэты маршрут 
паказвае зусім новыя культурныя перспектывы, згодна 
з якімі стала развівацца беларуская і літоўская культура.

Пачатая Скарынам традыцыя кнігадрукавання на ста- 
рабеларускай мове была працягнута пратэстанцкімі дзе- 
ячамі, такімі як Сымон Будны ці Васіль Цяпінскі.

XVI ст. — гэта перыяд новага росквіту мураванай 
архітэктуры на землях Беларусі. У гэты час узводзяц- 
ца такія знакавыя для сённяшняй Беларусі аб’екты, як 
Нясвіжскі і Мірскі замкі, абарончыя храмы ў Сынковічах 
і Мураванцы. Пачынаюць хутка расці гарады і мястэчкі, a 
з імі рамёствы і гандаль. Шырока ўводзіцца еўрапейская 
сістэма самакіравання гарадоў. Прымаецца адзіная сістэ-

Мірскі замак.



23

ма права, замацаваная ў трох Статутах ВКЛ, ізноў такі 
напісаных на старабеларускай мове. Нягледзячы на не- 
адемныя для таго часу войны і эпідэміі, гісторыкі нярэдка 
называюць гэту эпоху Залатым векам Беларусі. I сапраў- 
ды, старабеларуская культура дасягнула ў той час свайго 
найвышэйшага росквіту. Але тады ж закладаліся асновы 
для яе заняпаду ў наступных стагоддзях. Люблінская унія 
1569 г. злучыла Вялікае Княства і Польшчу ў адну дзяр- 
жаву пад назвай Рэч Паспалітая. У 1596 г. падпісваецца 
царкоўная Брэсцкая унія, якая замацоўвае згоду на пад- 
парадкаванне мясцовыххрысціян усходняга абраду Папу 
Рымскаму. Гэтыя дзве падзеі адкрылі шлях для хуткай па- 
ланізацыі старабеларускай культуры.

У самой па сабе польскай мове і культуры не было, 
зразумела, нічога дрэннага, але яе моцнае пашырэнне 
абумовіла фактары замаруджвання развіцця нацыяналь- 
най культуры беларусаў. Адным з такіх фактараў быў уну- 
траны падзел этнасу: заможныя размаўлялі па-польску a 
бедныя — сяляне і некаторыя мяшчане — па-беларуску. 
Пры гэтым тыя здабыткі ў навуцы і культуры, якіх дасяг- 
нулі прадстаўнікі беларускіх эліт гэтага перыяду, ужо ў 
XIX і XX ст. прывялі да вялікай колькасці спрэчак і пы- 
танняў. Ці можна лічыць кнігу напісаную беларусам, але 
па-польску часткай беларускай культуры? Калі шляхта і 
магнаты размаўлялі па-польску ці можна іх лічыць бела- 
русамі? Гэтыя спрэчкі і непаразуменні істотна зацягвалі

В. Гразноў. Царква ў Мураванцы. 1879 г.



24

Ян Баршчэўскі.



25

працэс фарміравання нацыянальнай культуры беларусаў 
Яны надоўга падзялілі беларускую культуру на «сваю» і 
«чужую», і ўз’яднанне яе адбылося толькі ўХХ стагоддзі.

У канцы XVIII ст. Рэч Паспалітая знікла з карты 
Еўропы, падзеленая паміж Аўстрыяй, Прусіяй і Расіяй. 
Да апошняй былі далучаны землі сучаснай Беларусі, а за- 
мест паланізацыі пачаліся працэсы паступовай русіфіка- 
цыі. Аднак за гэты час у гісторыі еўрапейскай думкі ад- 
быліся значныя перамены, якія сталі лёсавызначальнымі 
для станаўлення беларусаў як нацыі. Сярод важнейшых 
было так званае адкрыццё народаў. Пісьменнікі і наву- 
коўцы спачатку ў Германіі, а пасля і па ўсёй Еўропе рап- 
там усвядомілі, што побач з імі існуе багатая і цікавая 
народная культура, на якую раней звярталі мала ўвагі. 
Дзякуючы сваёй «незаўважнасці» гэта народная культу- 
ра засталася мала закранутай зменамі, якія перажывала 
культура арыстакратыі. Менавіта гэта народная культура 
дала новы старт, новае дыханне развіццю ўсяго белару- 
скага этнасу стала асновай яго станаўлення як нацыі.

Спачатку яна заявіла пра сваё існаванне ў творах поль- 
скамоўных пісьменнікаў з Беларусі — Адама Міцкевіча, 
Яна Чачота, Тамаша Зана. Беларускія песні і легенды ляглі 
ў аснову многіх іх твораў. Ян Баршчэўскі напісаў свой 
знакаміты зборнік «Шляхціц Завальня, альбо Беларусь 
у фантастычных апавяданнях» (1844—1846). Аднак 
гэтага было недастаткова для ўпэўненага сцвярджэння, 
што беларуская культура знайшла свой уласны голас. 
Старабеларуская мова фактычна выйшла з ужытку і была 
забыта, а новая беларуская мова яшчэ не мела слоўнікаў 
правілаў невядома нават было, якім карыстацца ал- 
фавітам — кірылічным ці лацінскім.

Нягледзячы на гэта, ужо з 1850-х гг. пачынаюць вы- 
ходзіць асобныя творы, напісаныя на беларускай мове. 
Вінцэнт Дунін-Марцінкевіч выдаў у Мінску ў 1855 г. 
зборнік «Гапон», і гэта зрабіла яго першым класікам 
беларускай літаратуры. Кастусь Каліноўскі ў 1862— 
1863 гг. друкаваў па-беларуску сваю нелегальную газету 
«Мужыцкая праўда». Цікава, што ўжо з першых радкоў 
першага нумара можна бачыць, як гучна заяўляе пра сябе 
нараджэнне новай мовы: «Дзецюкі! Мінула ўжо тое, 
калі здавалася ўсім, што мужыцкая рука здасца толькі для 
сахі, — цяпер настаў такі час, што мы самі можам пісаці, 
і то пісаці такую праўду справядлівую, як Бог на небе».

У XIX ст. менавіта народная культура дала 
новы імпульс развіццю беларускага этнасу, 
стала асновай яго станаўлення як нацыі. Ужо 
ў сярэдзіне XIX ст. пачынаюць выходзіць асоб- 
ныя творы, напісаныя на беларускай мове. 
Паралельна са з’яўленнем новай беларускай 
літаратурнай мовы адбываўся другі важны 
працэс: пісьменнікі і навукоўцы ад простага 
захаплення народнай культурай перайшлі да 
сапраўды сур’ёзнага яе вывучэння.

Вінцэнт Дунін-Марцінкевіч.



26

I аказалася, што беларусы маюць цікавую, склада- 
ную і самабытную культуру. Большасць этнографаў, 
якія даследавалі беларусаў, былі нашымі землякамі і 
нярэдка вывучалі ў першую чаргу свае родныя мяс- 
ціны. 3 многіх такіх кніг і артыкулаў як мазаіка, па-

ступова складаўся вобраз беларускага народа. Нехта 
напісаў пра абрады і звычаі, нехта пра архітэктуру; 
адзін даследаваў поўнач, другі поўдзень, і так паступо- 
ва сабралася поўная карціна таго, што такое Беларусь 
і беларусы.

Жанчына з вёскі Ліпава Кобрынскага раёна 
ў традыцыйным строі. Пачатак XX cm. Ю. Азямблоўскі. Сяляне з ваколіц Барысава. 1849 г.



27

1 ясковыя беларусы звычай- 

на жылі ў драўляных дамах, дзе быў 
адзін галоўны пакой, у якім сумя- 
шчаліся і кухня, і гасціная, і спальня. 
Побач з домам у двары знаходзіліся 
разнастайныя гаспадарчыя пабудо- 
вы, так што ўсё разам нагадвала ма- 
ленькае сямейнай прадпрыемства. 
Тут і пяклі хлеб, і трымалі жывёлу і 
захоўвалі запасы, і сушылі грыбы з 
ягадамі, і выраблялі палатно, і шылі 
адзенне, і выконвалі яшчэ безліч ін- 
шых прац. Галоўным заняткам бела- 
рускіх сялян было земляробства — 
вырошчвалі збожжа, бульбу буракі, 
проса, фасолю і іншыя культуры. 
Крам у вёсках тады амаль не было, 
ды і грошай таксама было вельмі 
мала, таму даводзілася амаль усё вы 
рабляць самім — і адзенне, і ежу. Але 
самай галоўнай каштоўнасцю для 
беларуса была зямля. Яе колькасць 
і ўрадлівасць вызначалі заможнасць 
сям’і і яе магчымасці. Незалежна 
ад гэтых абставін, усе сем’і бела- 
русаў-земляробаў знаходзіліся ў 
вялікай залежнасці ад таго, ці ўдалае 
будзе надвор’е для ўраджаю. Калі 
здаралася засуха ці надта мокры год, 
гэта магло паставіць на мяжу голаду 
нават заможную сям’ю, а што ўжо 
казаць пра бедных. Менавіта таму 
большая частка каляндарных абра- 
даў прыкмет, павер’яў была звязана з 
урадлівасцю зямлі і ўдаласцю земля- 
робчых прац.

Беларус-паляшук з дачкою. Здымак 
А.К. Сержпутоўскага. 1910 г.



Другое пасля земляробства месца займала жывёла- 
гадоўля. Гадавалі кароў коней, свіней ды авечак, а на 
Палессі яшчэ і валоў. Мяса елі параўнальна рэдка, часцей 
на вялікія святы, а ў астатнія дні абыходзіліся практыч- 
на вегетарыянскім харчаваннем. Вялікай дапамогай да 
сялянскага стала былі рыбалоўства, паляванне, пчаляр- 
ства, збіранне грыбоў і ягад.

Жыць для беларуса азначала працаваць. Праца 
пачыналася на золку і заканчвалася позна ўвечары. Да яе 
пачыналі прыцягваць дзяцей ва ўзросце шасці-сямі гадоў 
і тады ўжо ўцягваліся ў працу аж да глыбокай старасці. 
Пры гэтым працоўныя абавязкі размяркоўваліся так, 
што вялікую колькасць працы выконвала жанчына. У час 
працы спявалі песні, расказвалі казкі, паданні, гісторыі 
з жыцця — усё тое, што сёння называецца фальклорам. 
Калі навукоўцы сталі яго даследаваць, то аказалася, што 
ён у беларусаў вельмі багаты, так што і дагэтуль фаль- 
кларысты працягваюць запісваць у вёсках новыя песні 
ды апавяданні. На літаратурнай беларускай мове толькі 
з’яўляліся першыя кніжкі, а ў памяці народа ўжо жылі ты- 
сячы захапляльных гісторый, якія пераказвалі з пакален- 
ня ў пакаленне. Заставалася толькі перанесці іх на паперу 
і гэтай справай з энтузіязмам заняліся навукоўцы-эт- 
нографы, некаторыя з якіх і самі нарадзіліся і выраслі ў 
сялянскіх сем’ях.

Беларуская мова, як і многія іншыя, складаецца з 
вялікай колькасці дыялектаў — мясцовых гаворак.

Янка Купала.
Якуб Колас.
Максім Багдановіч.
А.Р. Чарвякоў, старшыня Цэнтральнага 
выканаўчага камітэта БССРу 1920—1937 гг., 
старшыня Саўнаркама БССРу 1920—1924 гг. 
ЦішкаГартны (Д.Ф.Жылуновіч), першы старшыня 
Часовага рабоча-сялянскага ўрада Савецкай Беларусі 
ў1919г.
П.М. Машэраў, першы сакратар ЦК Кампартыі 
Беларусіў 1965—1980 гг.



29

Беларуская мова складаецца з вялікай 
колькасці мясцовых гаворак, якія часам да- 
волі моцна адрозніваюцца паміж сабою. 
Перад мовазнаўцамі стаяла няпростая зада- 
ча — апісаць беларускія гаворкі і вызначыць 
тэрыторыю, на якой людзі пераважна раз- 
маўляюць па-беларуску. Вынікам працы, якая 
адбывалася ў 2-й палове XIX ст., стала першая 
карта рассялення беларусаў, апублікаваная ў 
1903 г. Я. Карскім.

Часам беларускія гаворкі даволі моцна адрозніваюцца 
паміж сабою, так што, напрыклад, прыехаўшы на Палессе, 
жыхар цэнтральнай Беларусі мог і не зразумець, што ж 
яму кажуць. Перад навукоўцамі-мовазнаўцамі стаяла 
няпростая задача — аб’ездзіць усе раёны, заселеныя бе- 
ларусамі, апісаць іх гаворкі і так вызначыць тэрыторыю, 
на якой людзі пераважна размаўлялі па-беларуску. Нават 
проста фізічна наведаць многія часткі сучаснай Беларусі 
было складана — не было яшчэ аўтамабіляў на Палессі 
ў многія вёскі можна было дабрацца толькі на лодках, a 
ў некаторыя — толькі зімою, бо ўвесь цёплы сезон яны 
былі адрэзаны ад свету непралазнымі балотамі. Такая 
ізаляванасць паўплывала на вялікую разнастайнасць бе- 
ларускай народнай культуры.

Вынікам працы, якая цягнулася дзесяцігоддзямі, 
стала першая карта рассялення беларусаў апублікава- 
ная Яўхімам Карскім у 1903 г. Дзякуючы ёй упершыню 
можна было ўбачыць беларускі народ як вялікую суполь- 
насць людзей, якія пражываюць на адной тэрыторыі. 
Калі разгледзець гэту карту то лёгка заўважыць, што яна 
месцамі даволі істотна адрозніваецца ад карты сучаснай 
Рэспублікі Беларусь. Паводле карты Яўхіма Карскага 
зона рассялення беларусаў уключала і такія гарады, як

Беласток, Вільня і Смаленск, але ў той жа час большая 
частка сучаснай Брэсцкай вобласці разам з гарадамі 
Пінск, Кобрын і Брэст не лічылася беларускай. Але ў 
гэтым няма нічога дзіўнага. Справа ў тым, што ў адроз- 
ненне ад дзяржаўных граніц межы рассялення народаў 
заўсёды ўяўляюць сабою шырокія палосы змяшанага 
пражывання. Таму калі праводзяць мяжу дзяржавы, не- 
пазбежна аказваецца, што частка народа адной дзяржавы 
патрапіла на тэрыторыю іншай. Сёння, напрыклад, няма- 
ла палякаў жыве ў Гродзенскай вобласці, а беларусаў — 
у Беластоцкім ваяводстве Польшчы. Такое змяшэнне 
з’яўляецца натуральным і непазбежным, яно ўзбагачае 
культуру краіны і палягчае ўзаемапаразуменне між су- 
седнімі народамі.

Беларусы, як і большасць іншых народаў жывуць не 
толькі ў Беларусі і яе ваколіцах, але нават у далёкіх краях. 
Жывучы ў чужой краіне, яны разам утвараюць дыяспа- 
ру. Такіх беларускіх дыяспар даволі шмат. Напрыклад, 
ёсць беларускія дыяспары ў Сібіры, Вялікабрытаніі, у 
Злучаных Штатах Амерыкі і нават у Аўстраліі, не гаво- 
рачы ўжо пра большасць еўрапейскіх краін. Пачынаючы з 
канца XIX ст. беларусы актыўна выязджалі ў далёкія краі 
ў пошуках заробку. Напрыклад, папулярна было ездзіць 
у Амерыку але толькі нямногія там заставаліся назаўсё- 
ды. Большасць збірала там грошы, каб вярнуцца і набыць 
зямлю. Іншыя ехалі ў Сібір, дзе зямлі хапала, каб паспра- 
баваць там асесці. Нямала беларусаўраз’ехалася па свеце, 
уцякаючы ад войнаў рэвалюцый і іншых напасцей, якімі 
было багата XX ст. Сёння беларусы замежжа з’яўляюцца 
важнай часткай беларускай нацыі. Яны захоўваюць сваю 
культуру выдаюць кнігі і ствараюць творы мастацтва, да- 
біваюцца самых высокіх вынікаў у розных сферах чалаве- 
чай дзейнасці.

У XX ст. амаль усё было гатовым для таго, каб белару- 
скую нацыю можна было лічыць сфарміраванай. З’явілася



30

новая беларуская літаратура і літаратурная мова, неўзаба- 
ве пачалі выходзіць першыя беларускія газеты, усебакова 
была апісана беларуская народная культура, з’явіліся пер- 
шыя нарысы гісторыі беларусаў, была акрэслена белару- 
ская этнічная тэрыторыя, аформіліся першыя беларускія 
палітычныя партыі, склалася немалая колькасць белару- 
скай інтэлігенцыі, якая хацела, каб беларусы мелі роўныя 
правы з усімі іншымі суседнімі народамі. He хапала толькі 
добрай сістэмы адукацыі, якая б магла данесці веды пра 
гісторыю і культуру беларусаў самім беларусам. Большасць 
з іх у пачатку XX ст. не ўмела пісаць і чытаць, а калі і тра- 
пляла ў школу то там навучанне вялося на рускай ці, 
радзей, польскай мове. Пра беларускую культуру на- 
стаўнікі расказвалі рэдка і толькі па ўласнай ініцыятыве.

У пачатку XX ст. сфарміравалася белару- 
ская нацыя, з’явілася новая беларуская літа- 
ратура, літаратурная мова, пачалі выходзіць 
беларускія газеты, была ўсебакова апісана 
беларуская народная культура, беларуская 
этнічная тэрыторыя, склалася беларуская 
інтэлігенцыя. Абвяшчэнне БССР 1 студзеня 
1919 г. дазволіла паспяхова завяршыць працэс 
фарміравання беларускай нацыі.

Пералом наступіў у выніку распаду Расійскай імпе- 
рыі ў 1917 г. Ужо ў 1918 г. была абвешчана Беларуская 
Народная Рэспубліка. Хоць яна і не мела сапраўднай не- 
залежнасці і праіснавала зусім нядоўга, гэта была гучная 
заява беларусаў на сваё права на нацыянальнае самавы- 
значэнне і на права жыць ва ўласнай краіне. Гэта непасрэд-

на паўплывала на тое, што на тэрыторыі новай савецкай 
дзяржавыўжо 1 студзеня 1919 г. была абвешчана БССР — 
Беларуская Савецкая Сацыялістычная Рэспубліка.

З’яўленне аўтаномнай нацыянальнай беларускай 
рэспублікі і курс савецкай дзяржавы на падтрымку на- 
цыянальных культур у першае дзесяцігоддзе яе існаван- 
ня дазволілі паспяхова завяршыць працэс фарміравання 
беларускай нацыі. З’явіліся нацыянальны ўніверсітэт, 
тэатры, музеі, бібліятэкі, газеты і часопісы на беларускай 
мове, сістэма беларускіх школ, беларуская мова актыўна 
выкарыстоўвалася як мова справаводства. Пры гэтым 
беларуская культура гарманічна суседнічала з культурамі 
іншых этнасаў якія жылі ў Беларусі. У БССР былі чаты- 
ры афіцыйныя мовы: беларуская, руская, польская і ідыш 
(яўрэйская мова).

У беларусаў атрымалася зрабіць велізарную справу: за 
крыху больш чым паўстагоддзе стварыць новую белару- 
скую культуру і стаць паўнавартаснай еўрапейскай нацы- 
яй. Аднак наперадзе было яшчэ шмат праблем, якія трэба 
было вырашыць, і шмат трагедый, каб перажыць іх разам.

Па выніках Рыжскага дагавора 1921 г. беларусы аказалі- 
ся раздзеленыя надвое паміж БССР і Польшчай, да якой 
адышла ўся Заходняя Беларусь. Тут беларусы аказаліся 
пад ціскам толькі што створанай польскай дзяржавы, якая 
адмаўляла ім у праве на аўтаномію і на адукацыю на на- 
цыянальнай мове. Былі аднак і пазітыўныя наступствы: 
у Заходняй Беларусі лепш захавалася традыцыйная куль- 
тура, паколькі яна не спазнала радыкальных сацыяльных 
рэформ, якія праводзіліся на савецкім баку. Акрамя таго, 
на захадзе не разбуралі храмы і шляхецкія сядзібы, таму 
сёння помнікаў архітэктуры тут значна больш. Такая раз- 
дзеленасць беларусаў між дзвюма дзяржавамі цягнулася да 
1939 г., калі пачалася Другая сусветная вайна.



^^^^ Савецкай Беларусі на змену беларусізацыі 

1920-х гг. прыйшлі рэпрэсіі 1930-х, у савецкай дзяржаве 
ўстанаўліваўся таталітарны рэжым. Кульмінацыяй сталі 
1937—1938 гг.; калі былі расстраляны ці вывезены ў 
лагеры тысячы прадстаўнікоў беларускай інтэлігенцыі. 
Беларуская навуковая і мастацкая эліта спазнала стра- 
ты, ад якіх не магла аправіцца многія дзесяцігоддзі. A 
праз некалькі гадоў пачалася Другая сусветная вайна, у 
якой загінуў кожны трэці жыхар рэспублікі. Аказаліся 
разрабаванымі культурныя каштоўнасці і сярод іх адна 
з асноўных рэліквій беларусаў — Крыж Ефрасінні 
Полацкай. Былі разбураны і спалены многія вёскі і 
гарады.

Пасляваенная адбудова стала важнейшым этапам 
у развіцці беларускай нацыі. У гэты перыяд Беларусь 
становіцца рэспублікай з магутнай прамысловасцю; 
развіваліся машынабудаванне, электроніка, хімічная

прамысловасць. Гэта патрабавала падрыхтоўкі вялікай 
колькасці інжынераў і рабочых і дало новы стымул для 
развіцця сістэмы адукацыі. Па той жа прычыне інтэн- 
сіўна раслі гарады, і беларусы паступова ператвараліся 
з нацыі вяскоўцаў у нацыю гараджан. Калі перад вай- 
ною ў 1939 г. у Мінску пражывалі каля 240 тыс. чалавек, 
то ў 1970 г. ужо амаль мільён. А сёння гэта лічба вырасла 
ўдвая.

Беларуская культура ў пасляваенны перыяд атрым- 
лівала папулярнасць на агульнасавецкім узроўні. 
Беларускія пісьменнікі перакладаліся на рускую мову 
і мелі вялікую папулярнасць. Сярод іх можна назваць 
У Караткевіча, В. Быкава, I. Шамякіна. Беларускія му- 
зычныя гурты «Верасы» і «Песняры» сталі першымі 
зоркамі наднацыянальнага ўзроўню. Карысталася 
поспехам прадукцыя нацыянальнай кінастудыі 
« Беларусьфільм ».

Плошча Перамогі ў Мінску 
на паштовай марцы 1958 г.





33

Паралельна з гэтым з 1970-х гг. назіраліся і негатыў- 
ныя працэсы падзення прэстыжу самой беларускай 
культуры ўнутры Беларусі. Ёй было цяжка вытрымлі- 
ваць канкурэнцыю з рускай мовай і культурай, якая мела 
агульнасавецкае значэнне. Для таго каб зрабіць кар’еру ў 
горадзе, дастаткова было ведаць рускую мову, а белару- 
ская аказвалася неабавязковай. Гэта прывяло да паволь- 
най русіфікацыі рэспублікі, якая была прыпынена толькі 
з распадам СССР у 1991 г.

У 1991 г. Рэспубліка Беларусь упершыню 
атрымала поўную незалежнасць, а белару- 
сы — магчымасць самім вызначаць свой лёс. 
Гэта падзея стала наймагутнейшым факта- 
рам кансалідацыі беларускай нацыі.

той жа час з’явілася неабходнасць вырашыць 
тыя праблемныя пытанні, якія паўсталі яшчэ стагоддзе 
таму ў час фарміравання беларусаў як нацыі. Першым 
пытаннем было пераадоленне міфа пра тое, што белару- 
сы — гэта пераважна праваслаўныя, а католікі — гэта 
палякі. Ён сфарміраваўся яшчэ ў часы Расійскай імперыі і 
аказаўся на дзіва трывалым. Той факт, што многія класікі 
беларускай літаратуры, такія як В. Дунін-Марцінкевіч, Ф. 
Багушэвіч, Я. Купала, былі католікамі, і тое, што многія 
католікі Беларусі размаўляюць па-беларуску, слаба ўплы- 
ваў на разуменне справы. Толькі з 1990-х гг. пачалося пас- 
лядоўнае аднаўленне адзінства беларускай нацыі па-за 
межамі канфесійных падзелаў. Сам каталіцкі касцёл стаў 
важным ініцыятарам развіцця беларускай духоўнай куль- 
туры. Можна сказаць, што гэты працэс прайшоў дастат- 
кова паспяхова, і сёння не выклікае здзіўлення тое, што 
беларус можа належыць да любой традыцыйнай ці новай 
канфесіі.

Будынак Нацыянальшш бібліятэкі Беларусі.



34

Другім пытаннем стала пераадоленне міфа пра тое, 
што беларусы — гэта сялянская нацыя. Ён з’явіўся з-за 
таго, што новая беларуская культура фарміравалася ў 
XIX ст. пераважна на аснове беларускай народнай куль- 
туры і ў савецкі час менавіта на гэта рабіўся асноўны ак- 
цэнт пры развіцці нацыянальнай культуры. Навукоўцы 
ўжо ў пасляваенны час сталі актыўна вывучаць эле- 
менты беларускай культуры, якія з’явіліся ў асяроддзі 
піляхты і духавенства. Пераважна гэта былі архітэктура 
і мастацтва. Аднак для шырокага кола людзей усведам- 
ленне наяўнасці багатай гістарычнай культуры бела- 
рускіх эліт прыйшло толькі пасля з’яўлення незалежнай 
Беларусі. У памяць народу вярнуліся такія выбітныя

асобы, як Леў Сапега і Канстанцін Астрожскі, Мікалай 
Радзівіл Чорны і Яўстафій Тышкевіч, а разам з імі і мно- 
гія іншыя. Быў рэстаўрыраваны шэраг замкаў і палацаў. 
Аб’ектамі асаблівага нацыянальнага гонару сталі Мірскі 
і Нясвіжскі замкі, унесеныя ў Спіс Сусветнай спадчыны 
ЮНЕСКА.

Беларусы прайшлі доўгую і няпростую дарогу, каб 
стаць нацыяй, атрымаць уласную дзяржаўнасць, заха- 
ваць і развіць сваю мову і культуру. Аднак гэта дарога 
ніколі не бывае пройдзена да канца, па ёй можна толькі 
працягваць ісці, і яна не дазваляе адпачынкаў. Зрабіць 
гэта не горш, чым продкі, — справа цяперашніх і бу- 
дучых пакаленняў беларусаў.

На фестывалі кулінарнага мастацтва 
«Мотальскія прысмакі». 2008 г. Майстрыха.



35





У касцёле Дзевы Марыіў вёсцы Вішнева 
Валожынскага раёна.
Вербная нядзеляў праваслаўных беларусаў. 
Святкаванне дажынак.

Народны ансамбль «Бліскавіца» Касцюковіцкага 
раённага Цэнтра культуры на Рэспубліканскім 
фестывалі нацыянальных культур у Гродне.



38



39

Дранікі. 
Бульба. 
Борйіч.

Стравы беларускай кухні.



РУСКІЯ

ускія — адзін з найбуйнейшых этнасаў свету. 
Разам з беларусамі і ўкраінцамі належаць да ўсходніх 
славян. Назва «рускія», на думку некаторых даследчы- 
каў паходзіць ад аднаго са славянскіх плямёнаў — росаў 
або русаў (доўгі час рускімі называлі таксама беларусаў і 
ўкраінцаў). Рускія складаюць большую частку насельні- 
цтва Расійскай Федэрацыі, таксама пражываюць у краінах 
СНД, Балтыі, ЗПІА, Канадзе, Францыі і інш. Размаўляюць 
на рускай мове, веруючыя ў асноўным праваслаўныя.

Рускія з’яўляюцца другой па колькасці 
нацыянальнай групай на тэрыторыі сучас- 
най Рэспублікі Беларусь з сярэдзіны XX ст. 
Па перапісе 2009 г. у краіне пражывалі 785 
тыс. рускіх, якія складалі 8,26% насельніцтва 
рэспублікі. Найбольшая колькасць пражывае 
ў прыгранічных з Расіяй абласцях — Віцебскай 
і Магілёўскай.

Аднак ёсць населеныя пункты, у якіх колькасць рускіх 
даходзіць да 50%. Да прыкладу у Скрыпліцкім сельсавеце 
Кіраўскага раёна Магілёўскай вобласці па стане на 2009 г. 
пражывалі 1465 чалавек, 56% з якіх назвалі сябе рускімі. 
Такі высокі працэнт звязаны з тым, што ў Кіраўскім ра- 
ёне ўжо трэцяе стагоддзе жыве шмат старавераў. У па- 
сёлку Азярэчча Клецкага раёна Мінскай вобласці, у якім 
пражываюць расійскія вайскоўцы, доля рускіх складае 
34%, а ў Мачулішчах — 33% рускіх, што тлумачыцца на- 
яўнасцю авіяцыйнай базы.

Гісторыя рассялення рускіх на тэрыторыі Беларусі 
налічвае шмат стагоддзяў. Яно адбывалася пад уплывам 
розных фактараў у першую чаргу гэта было абумоўлена 
блізкім суседствам рускіх і беларускіх зямель. Блізкасць 
моў, шмат агульных рыс у духоўнай і матэрыяльнай культу- 
ры, агульная рэлігія (праваслаўе), адзінства тэрыторыі ў 
перыяд Кіеўскай Русі, агульная этнічная самасвядомасць 
(насельніцтва называла сябе «русічамі», «руськімі») 
выклікалі інтэнсіўны культурна-бытавы ўзаемаўплыў.



-------------  41

Колькасць рускага насельніцтва на беларускіх зем- 
лях некалькі ўзрасла ў XIV—XV стст., што было звязана 
з традыцыямі міждынастычных шлюбаў паміж вялікімі 
князямі ВКЛ (куды ўваходзілі беларускія землі) і кня- 
зямі маскоўскімі, цвярскімі, разанскімі. Колькасць на- 
сельніцтва павялічвалася і за кошт ваеннапалонных. 
Большасць нашчадкаў добраахвотных перасяленцаў і 
ваеннапалонных паступова асіміляваліся з беларускім 
насельніцтвам, чаму спрыялі блізкасць мовы і агульнасць 
рэлігіі — праваслаўе.

У другой палавіне XVII — пачатку XVIII ст. у 
Беларусь перасяліліся некалькі дзясяткаўты- 
сяч рускіх-старавераў, большасць якіх асела 
ў Ветцы. Стараверы — праваслаўныя хрыс- 
ціянскія вернікі, якія не прынялі царкоўныя 
рэформы сярэдзіны XVII ст. у Расіі.

Гэтыя рэформы выклікаді раскол Рускай царквы, a 
прыхільнікі стараверства да 1905 г. у Расійскай імперыі 
афіцыйна называліся «раскольнікамі». Іх адметнымі ры- 
самі з’яўляюцца двухперсцевае хрышчэнне, напісанне 
імя Ісус (па-руску) з адным «і», хрышчэнне толькі шля- 
хам трохразовага поўнага апускання ў ваду асаблівасці 
вядзення службы і інш. Вядомымі стараверамі былі, на- 
прыклад, баярыня Марозава і Павел Траццякоў (засна- 
вальнік Траццякоўскай галерэі).

У канцы XVIII — 1-й палавіне XIX ст. пасля далучэн- 
ня беларускіх зямель да Расійскай імперыі, на іх пачаўся 
працэс русіфікацыі. У найбольшай ступені працэс атая- 
самлівання сябе з рускім этнасам закрануў прадстаўнікоў 
сацыяльнай эліты, гарадское насельніцтва. Тэрмін 
«рускія» выкарыстоўваўся ў афіцыйнай літаратуры, пе-

рапісах, існаваў і ў этнічнай свядомасці як назва трох на- 
родаў (беларусы, украінцы, рускія).

Па перапісе 1897 г. у 5 беларускіх губернях пражы- 
ваў 492 921 чалавек рускіх (дакладней, асоб, якія назвалі 
рускую мову роднай), трэцяе месца пасля беларусаў і 
яўрэяў. Рускімі былі ў асноўным патомныя дваране, ку- 
пецтва, чыноўнікі, праваслаўнае духавенства. Але боль- 
шасць (60%) усіх рускіх былі сялянамі. Для рускіх быў 
характэрны даволі высокі ўзровень пісьменнасці і адука- 
ванасці, большасць іх пражывала ў гарадах.

Праваслаўны храм у гонар Праабражэння 
Гасподняга ў горадзе Ветка, які наведваюць 
праваслаўныя і стараверы.



42

Пасля Вялікай Айчыннай вайны рускія сталі адной 
з найбольш хутка растучых этнічных груп у Беларусі. 
Такое павелічэнне ажыццяўлялася галоўным чынам за 
кошт пасляваеннай міграцыі, выкліканай патрэбамі рэс- 
публікі ў высокакваліфікаваных кадрах. Аднаўленне раз- 
буранай вайной гаспадаркі, стварэнне новых галін пра- 
мысловасці суправаджалася прытокам рускіх, якія ася- 
далі ў асноўным у гарадах.

Руская мова з'яўляецца адной з найбольш 
распаўсюджаных моў — шостай сярод усіх 
моў свету па агульнай колькасці носьбітаў, a 
таксама самай распаўсюджанай славянскай 
мовай. Блізкароднасныя руская і беларуская 
мовы ў працэсе развіцця атрымалі ў спадчы- 
ну агульны лексічны фонд. У XVIII—XX стст. 
руская мова аказала моцны ўплыў на бела- 
рускую мову. У БССР руская мова выконвала 
ролю мовы міжнацыянальных зносін.

Руская мова з’яўдяецца і самай распаўсюджанай мо- 
вай у Еўропе — геаграфічна і па колькасці носьбітаў 
мовы як роднай. У яе складзе распаўсюджаны праславян- 
скія, старажытнарускія па паходжанні словы. Гэта словы, 
якія абазначаюць чалавека, часткі цела, тэрміны і паняцці 
роднасці, многія назвы дзікіх і хатніх жывёл, насякомых, 
культурных і дзікарослых раслін, а таксама значная коль- 
касць слоў якія абазначаюць розныя прыродныя з’явы, 
геаграфічныя паняцці, мінералы.

У XVIII—XX ст. руская мова аказвала моцны ўплыў 
на беларускую мову адбываліся шматлікія запазычанні 
на лексічным узроўні. У БССР руская мова выконвала 
ролю мовы міжнацыянальных зносін. У выніку правя- 
дзення ў Рэспубліцы Беларусь агульнарэспубліканскага

Бліны з чырвонай ікрой. 
Капуста.



43

рэферэндуму ў 1995 г. руская мова разам з беларускай на- 
была статус дзяржаўнай. Паводле перапісу 2009 г., рускія 
ў якасці другой мовы, якой яны свабодна валодаюць, на- 
звалі ў першую чаргу беларускую мову.

^І^^арчаванне рускіх у Беларусі мела шмат агуль- 

нага з кулінарыяй беларусаў. Іх збліжала перавага жыт- 
няга (чорнага) хлеба, які лічыўся найбольш смачным і 
пажыўным. 3 пшанічнай мукі пяклі разнастайныя пірагі з 
начынкай (расцягаі, кулябякі) або безяе, маленькія булач- 
кі, абаранкі, сушкі, пернікі і іншыя прысмакі. Нязменнай 
папулярнасцю карысталіся гарачыя першыя стравы: ка- 
пуста з мясам у гараджан і салам у вёсках, суп з мясам, 
ячнымі або іншымі крупамі і бульбай; кашы з грэцкіх, 
пшанічных або іншых круп з алеем або на малацэ. Важнае 
месца ў кулінарыі рускіх займалі гародніна, ягады, грыбы.

Любімымі напоямі рускіх былі хлебны квас, які рых- 
таваўся амаль у кожным доме, і гарбата — у кожным за- 
можным сямействе. Чаяванне з’яўлялася неад’емным эле- 
ментам культуры харчавання рускіх. У многіх сем’ях на 
бачным месцы, як правіла, на стале ў чырвоным куце, ста- 
яў самавар. Традыцыі чаявання перадаваліся з пакалення 
ў пакаленне. Цукар да гарбаты падаваўся не рассыпны, a 
кавалкам.

Сярод усіх груп рускага насельніцтва, як і многіх ін- 
шых народаў былі шырока распаўсюджаны рэлігійныя 
пасты. Звычайна пасціліся ў сераду і пятніцу кожнага 
тыдня, а таксама падчас чатырох вялікіх пастоў: Вялікага, 
Пятроўскага, Успенскага, Каляднага. У пачатку XX ст. 
традыцыі рэлігійных пастоў аслабелі ў сувязі з памян- 
шэннем ролі рэлігіі ў жыцці грамадства.

Будні рускіх ажыццяўляліся святамі, у якіх адно з важ- 
ных месцаў адводзілася гасцяванню і святочнаму застол- 
лю. Кожнае свята мела адмысловыя, уласцівыя толькі 
яму рысы. На Каляды напярэдадні Новага года стол быў 
асабліва багатым і з абавязковымі мяснымі стравамі — 
знакам дастатку ўсяго года. У гарадах звычайна запякалі- 
цалкам гуся ці парася, у вёсках варылі халадзец, смажылі 
свежаніну каўбасы. На Масленіцу пяклі бліны, елі іх з 
маслам, смятанай, варэннем, сырам. Святочная ежа на 
Вялікдзень уключала пшанічныя кулічы, сырную пасху 
фарбаваныя яйкі. На мядовы Спас елі мёд, на яблычны 
Спас — садавіну і гародніну. На трэці Спас, які называ- 
юць арэхавым або хлебным, збіралі арэхі, пяклі пірагі з 
мукі новага ўраджаю.

На радзіны рабілі «бабіну кашу», якую гатавалі з 
круп з вялікай колькасцю сметанковага масла. Кашу ра- 
зам з гарэлкай падносіла гасцям бабка-павітуха. Кожны, 
хто выпіў гарэлку кідаў у яе некалькі капеек, якія бабка 
затым забірала сабе. Бацьку нованароджанага падносілі 
салёную вострую сумесь з перцу і хрэну з лыжкай кашы, 
каб ён адчуў цяжкасці жонкі пры нараджэнні дзіцяці. 
Асабліва багатым быў стол на вяселле. Абрадавы хлеб 
(каравай) выпякалі з лепшай пшанічнай мукі, упрыгож- 
валі фігуркамі людзей, жывёл, птушак, шышачак, выле- 
пленых з цеста, папяровымі і жывымі кветкамі. Каравай 
сімвалізаваў дабрабыт і шчаслівую долю. На пахаванні і ў 
памінальныя дні паміналі памерлых куццёй.

На працягу XX і пачатку XIX ст. адбываліся пэўныя 
змены ў харчаванні рускіх: з’явіліся новыя стравы, запа- 
зычаныя ў іншых народаў таксама змянілася тэхналогія 
іх прыгатавання. У гарадскіх умовах традыцыі рускай 
кулінарыі адраджаюцца ў кафэ і рэстаранах рускай і сла- 
вянскай кухні. Многія беларускія стравы (дранікі, камы, 
калдуны) сталі для іх сваімі, нацыянальнымі.



44

радыцыйны касцюм рускіх у Беларусі за- 
хоўваўся аж да пачатку XX ст. галоўным чынам у сялян- 
скім асяроддзі. Жанчыны на палатняную кашулю на- 
дзявалі яркія сарафаны, павязвалі хустачкі на галаву, 
зімой апраналі кажушкі, простыя панчохі і скураныя 
чаравікі, часам боты, а ў працоўны час — лапці. У дзяў- 
чат касцюм быў багата ўпрыгожаны вышыўкай, галаўны 
ўбор дапаўняўся стужкай ці вянком. Для спадніц і фарту- 
хоў былі характэрны яркія колеры. Улетку дзяўчаты вала- 
сы не пакрывалі, гладка прычэсвалі, запляталі ў адну касу 
з лентай яркага колеру. Упрыгажэннем касцюма былі 
рознакаляровыя пацеркі, каралі, у больш заможных — 
жэмчуг. Абавязковай сакральнай часткай традыцыйнага 
касцюма быў нацельны крыжык, які часам дапаўняўся 
ладанкай. Адзенне гараджанак, асабліва з прывілеяваных 
слаёў насельніцтва, адрознівалася ад сялянскага больш 
модным фасонам, вытанчаным матэрыялам, багатай фур- 
нітурай і ўпрыгожваннямі.

Мужчынскі касцюм сялян складаўся з паркалёвай або 
палатнянай кашулі-касавароткі, пояса, шырокіх палатня- 
ных або баваўняных шаравар, ботаў з доўгімі халявамі, 
паддзёўкі без рукавоў галаўнымі ўборамі служылі каўпак, 
картуз або паяркавы капялюш. Святочныя кашулі расшы- 
валіся шоўкам ці пражай, у будзённых пад пахамі рабілі 
трохвугольныя ўстаўкі з іншай тканіны. Звычайна кашулі 
насілі навыпуск і падпаясвалі шарсцяным ці баваўняным 
поясам («падпяразкай»), Верхняя вопратка мужчын і 
жанчын была падобнай — суконны кафтан, бравэркі; зі- 
мой — футра, паўшубак, кажух. Традыцыйны абутак — 
лапці з абмоткамі-анучамі, зімой — валёнкі. Паступова 
распаўсюджваліся боты (першапачаткова як святочны 
абутак).

Своеасаблівасць і маляўнічасць былі ўласцівы рускаму 
вясельнаму касцюму. Так, у Віцебскай губерні вясельны 
ўбор сялянскай дзяўчыны складаўся з паркалёвага або 
набойчатага сарафана, галаўным упрыгажэннем служыла

вышытая серабром павязка з парчовай матэрыі. Галоўнай 
прыналежнасцю шлюбнага ўбору была вялікая паркалёвая 
або шарсцяная чырвоная хустка, распушчаная ад галавы 
да пят. Верхні канец хусткі пакрываў галаву і твар, завя- 
зваўся на шыі так, каб нявеста не магла нічога бачыць. Пры 
ёй неадлучна знаходзілася пасаджоная маці, якая, калі Hex­
Ta хацеў паглядзець на нявесту адкрывала хустку, а нявеста 
ў гэты час нізка кланялася. Нявеста гэтак жа нізка кланяла- 
ся кожнаму сустрэчнаму па дарозе ў царкву (пасаджоная 
маці падштурхоўвала яе). Падчас шлюбу маладой адкры- 
валі твар, пасля цырымоніі хустку здымалі.

У XX ст. адбывалася ўніфікацыя адзення рускіх, сціралі- 
ся саслоўныя і рэгіянальныя адрозненні. У наш час тра- 
дыцыі народнага адзення больш трывала ўтрымліваюцца 
ў абрадавай сферы або ў якасці сцэнічнага адзення фаль- 
клорных ансамбляў.

Рускія на тэрыторыі Беларусі маюць 
свае адметныя рысы ў абрадах і звычаях, 
традыцыйным касцюме, харчаванні, вядзенні 
гаспадаркі, святкаванні рэлігійных і народных 
свят.

^. 7 яліліся рускія як у вёсках, так і ў гарадах і 

мястэчках. Дваровыя комплексы рускіх у беларускіх гу- 
бернях мелі шмат агульных рыс з жыллём рускіх сярэд- 
няй паласы Расіі, а таксама з беларускім сядзібным ком- 
плексам. Дом ад вуліцы адгароджваў плот, які прымыкаў 
да надворных пабудоў: свірна, склепа, хлява для жывёлы 
і птушкі.



45

Дваровыя комплексы рускіх мелі шмат 
агульных рыс з жыллём сярэдняй пала- 
сы Расіі, а таксама з беларускай сядзібнай 
архітэктурай. Асноўнай часткай сялянскага 
жытла была хата.

Пабудовы рабілі з дрэва, дах пакрывалі саломай, часам 
дошкамі. Вокны на ноч закрывалі аканіцамі. У гарадах і 
мястэчках у багатых купцоў і мяшчан дамы былі вялікіх 
памераў уякіхналічвалася ад пяці да васьмі і больш пако- 
яў. У канцы XIX — пачатку XX ст. павялічылася колькасць 
мураваных дамоў многія з якіх мелі падвалы і былі па- 
крыты жалезным дахам. Характэрна, што бытавала 
ўпрыгожванне разьбой ліштваў канькоў карнізаў дахаў 
варот, якія часта распісвалі фарбамі. Архітэктурны ан- 
самбль сядзіб рускіх у г. Ветка ажыўлялі галерэі з заш- 
клёнымі вонкавымі сценамі. Улетку ў гэтых галерэях пілі 
гарбату. У дамах будаваліся падвалы, з якіх праз таемныя 
хады можна было трапіць у суседні дом. У Ветцы склаўся 
асобы архітэктурны дэкор — веткаўская разьба, якая ар- 
ганічна спалучае рускія і беларускія рысы.

Асноўнай часткай сялянскага жытла была хата, у якой 
побач з уваходам стаяла печ. Яна займала вялікую пло- 
шчу — чацвёртую-пятую частку хаты і выконвала важ- 
нейшыя функцыі ў жыцці сям’і. У ёй гатавалі ежу корм 
для жывёлы, ёю абагравалі памяшканне, зімовымі веча- 
рамі на печы грэліся, спалі і сушылі вопратку. Пад абра- 
замі ў пярэднім вугле стаяў стол, пакрыты белым чыстым 
абрусам; вакол сцен, ля стала — лавы. Каля печы ладзілі 
«палаці», дзе спала большасць членаў сям’і. Гарадскія 
дамы купцоў і мяшчан мелі больш багаты інтэр’ер. У нека- 
торых багатых дамах ладкаваўся асобны пакой, дзе сям’я 
малілася, — «малельня». Сучасныя пабудовы рускіх і 
інтэр’еры іх дамоў не маюць карэнных адрозненняў ад 
мясцовых беларускіх.

Беларусі дзейнічаюць шматлікія рускія гра- 
мадскія арганізацыі (Рэспубліканскае грамадскае аб’яд- 
нанне «Рускае таварыства», Беларускае грамадскае 
аб’яднанне «Русь», Культурна-асветніцкае грамадскае 
аб’яднанне «Садко» і інш.). Асноўнай мэтай гэтых 
аб’яднанняў з’яўляецца захаванне і развіццё рускай куль- 
туры, гістарычных традыцый. Штогод рускія грамадскія 
аб’яднанні арганізоўваюць святы, канферэнцыі і літара- 
турныя чытанні, прысвечаныя класікам рускай і савецкай 
літаратуры, прымаюць удзел ва Рэспубліканскім фесты- 
валі нацыянальных культур, міжнародным фестывалі 
«Славянскі базар ў Віцебску» і іншых мерапрыемствах.

Выступленне рускага народнага хору імяА. Нікіцінай.



Створаны рускі народны хор імя А. Нікіцінай. 
У г. Ветка дзейнічае музей стараабрадніцтва і бе- 
ларускіх традыцый імя Ф.Р. Шклярава, дзе збера- 
гаюцца рускія рукапісныя кнігі, абразы і прадметы 
беларускага народнага ткацтва.

Рускія, якія пераехалі ў Рэспубліку Беларусь на 
сталае месца жыхарства, не толькі працягваюць 
адзначаць свае нацыянальныя святы, але і запазы- 
чваюць беларускую культуру, традыцыі мясцовас- 
ці, у якой пражываюць. Найбольш шанаванымі ся- 
род рэлігійных свят у рускага насельніцтва з’яўля- 
юцца Вялікдзень і Радаўніца, а сярод каляндарных 
часцей за ўсё адзначаецца Масленіца. Пра многія 
святы рускія даведаліся толькі жывучы ў Беларусі, 
напрыклад, сярод каляндарных свят многія толь- 
кі ў Беларусі пачалі адзначаць Купалле, Каляды, 
сярод сямейных — Хрэсьбіны (большасць раней 
не адзначалі ўрачыста гэты дзень). Асобныя свя- 
ты, характэрныя для беларусаў не атрымалі рас- 
паўсюджання сярод рускага насельніцтва, напры- 
клад, Дзяды. У якасці памінальнага дня па памер- 
лым адзначаецца толькі Радаўніца, якую звычайна 
называюць «бацькоўскі дзень», пры гэтым на 
Радаўніцу на могілках не ядуць, памінаюць дома.

У Беларусі дзейнічаюць шматлікія 
рускія грамадскія арганізацыі, ас- 
ноўнай мэтай якіх з’яўляецца захаванне 
і развіццё рускай культуры, гістарыч- 
ных традыцый. Рускія, якія стала жы- 
вуць у Беларусі, не толькі працягваюць 
адзначаць свае нацыянальныя святы, 
але таксама запазычваюць беларускую 
культуру, традыцыі мясцовасці, у якой 
пражываюць.

Шэсце дэлегацыі рускіх — удзельнікаў
Рэспубліканскага фестывалю 

нацыянальных культур у Гродне.





48

беларускай зямлёй звязаны імёны многіх вя- 
домых дзеячаў рускай гісторыі культуры і мастацтваў. 
У XVI ст. тут знайшлі прытулак уцекачы ад дэспатызму 
Івана Грознага царкоўныя вальнадумцы Арцемій (памёр 
у 1570-хгг.) і Феадосій Касой, палкаводзец князь Андрэй 
Курбскі (1528—1583). На старыхмогілкахуНавагрудку 
знаходзіцца магіла ўнука А.С. Пушкіна — Пятра, на 
надмагільным камені якой маецца надпіс: «Младенец 
Петр Пушкнн». У Навагрудку ў 2-й палавіне XIX ст. 
быў раскватараваны 13-ы гусарскі полк, якім каманда- 
ваў старэйшы сын А.С. Пушкіна — палкоўнік Аляксандр 
Аляксандравіч Пушкін. За адвагу службу цару і Айчыне 
ён быў узнагароджаны, мабыць, усімі існаваўшымі ў той 
час узнагародамі і Залатой шабляй. А ў вёсцы Цялуша 
Бабруйскага раёна ў сваім маёнтку пражывала ўнуч- 
ка Аляксандра Сяргеевіча Н. Вільнікава-Варанцова. 
Віцебскім віцэ-губернатарам у 1853—1854 гг. служыў 
адзін з пачынальнікаў рускага гістарычнага рамана пісь-

меннік І.І. Лажэчнікаў (1792—1869). 3 сям’і патомных 
віцебскіх старавераў паходзіў таленавіты мастак-графік 
Я.С. Мінін (1897—1937), які пакінуў серыю ксілаграфій 
з відамі старога Віцебска.

Знакавымі фігурамі ў беларускім сучасным мастацтве 
з’яўляюцца рускія па паходжанні У Мулявін (1941—2003; 
артыст і кампазітар, заснавальнік ансамбля «Песняры»), 
У Гасцюхін (нарадзіўся ў 1946; акцёр), В. Елізар’еў (на- 
радзіўся ў 1947; балетмайстар), Я. Глебаў (1929—2000; 
кампазітар), У Корш-Саблін (1900—1974; адзін з засна- 
вальнікаў беларускага мастацкага кіно), В. Волкаў (1881— 
1964; мастак) і інш. У вытокаў беларускага музычнага 
мастацтва і адукацыі стаялі патрыярхі беларускай кам- 
пазітарскай школы М. Аладаў (1890—1972), М. Чуркін 
(1869—1964), Е. Цікоцкі (1893—1970), якія з’яўляліся 
заснавальнікамі такіх жанраў беларускай музыкі, як опера, 
сімфонія, камерна-інструментальны ансамбль.

Веткаўскі музей стараабрадніцтва 
і беларускіх традыцый імя Ф.Р. Шклярава.

Псалтыр у Веткаўскім музеі 
стараабрадніцтва і беларускіх 
традыцый імя Ф.Р. Шклярава. 

Я.Мінін. Стары Віцебск. 1927г. 
Абразы старавераў у Веткаўскім музеі 

стараабрадніцтва і беларускіх традыцый 
імя Ф.Р. Шклярава.



49



ПАЛЯКІ

ярод 140 этнічных груп, якія насяляюць су- 
часную Беларусь, трэцяе месца па колькасці пасля бе- 
ларусаў і рускіх займаюць палякі (па перапісе 2009 г. — 
294 549 чалавек). Гэты народ мае саманазву — «паля- 
цы» (роіасу). Яго асноўная частка — 38 млн. чалавек — 
пражывае ў Польшчы, за яе межамі прыблізна 21 млн. 
палякаў. Палякі размаўляюць на польскай мове, якая род- 
насная беларускай, таму зразумелая большасці нашых 
суайчыннікаў. Яна адносіцца да славянскай групы інда- 
еўрапейскай моўнай сям’і. Польскае пісьменства існуе 
на аснове лацінскага алфавіта. Па веравызнанні палякі ў 
асноўным з’яўляюцца прыхільнікамі рымска-каталіцкай 
царквы.

Прадстаўнікі польскага насельніцтва з’яві- 
ліся на тэрыторыі Беларусі ў XI — XII стст. у 
выніку культурных і палітычных зносін, між- 
дынастычных шлюбаў. У сярэдзіне XIII ст. на 
беларускіх землях з’явілася значная коль- 
касць польскага насельніцтва, якое ў лета- 
пісах і хроніках мела назву «ляхаў». У XIV 
ст. пачалося рассяленне польскіх мяшчан 
у гарады ВКЛ.

Аб тым, што сувязі паміж беларусамі і палякамі рас- 
пачаліся ў старадаўнія часы, амаль тысячу гадоў таму 
сведчаць розныя археалагічныя знаходкі, у тым ліку 
ювелірных упрыгажэнняў манет. У вёсцы Дзягцяны 
Капыльскага раёна Мінскай вобласці каля ракі Случ быў 
знойдзены скарб, які адносіцца да XI ст. Гэта 320 чэшскіх 
манет і фрагменты сярэбраных упрыгажэнняў з серабра, 
якія арнаментаваны зярненнем і сканню.

У XI—XII стст. на тэрыторыі Беларусі ў выніку куль- 
турных і палітычных зносін, міждынастычных шлюбаў 
з’явіліся прадстаўнікі польскага насельніцтва. Так, згодна 
з летапісам, Тураўскі князь Святаполк ажаніўся з дачкой 
польскага караля Баляслава Храбрага, які аказваў зяцю 
дапамогу ў барацьбе за незалежнасць Тураўскага кня- 
ства, а пазней — за Кіеўскі велікакняжацкі прастол.

У сярэдзіне XIII ст. на беларускіх землях з’явілася да- 
волі значная колькасць польскага насельніцтва, якое ў 
летапісах і хроніках мела назву «ляхаў». Па меркаван- 
ні гісторыкаў гэта былі палонныя, вывезеныя з поль- 
скіх зямель пасля ваенных паходаў князёў. Так, згодна з 
«Хронікай» Мацея Стрыйкоўскага, уЛітвуў 1-й палаві- 
не XIII ст. было вывезена да 100 тыс. палонных з польскіх 
зямель.



51

У XIV ст. пачалося рассяленне польскіх мяшчан у га- 
рады ВКЛ, галоўным чынам у Вільню і Брэст. У XV ст. 
была яшчэ адна група польскіх перасяленцаў — мазураў, 
якая пасялілася ў Падляшшы. Другая хваля перасяленняў 
мазураў так званых буднікаў (чыншавая шляхта), якія 
займаліся ляснымі промысламі і жылі на Палессі ў будах, 
адносіцца да XVII ст. і працягвалася да XIX ст. Яны зай- 
маліся нарыхтоўкай лесу, драўлянага вугалю, вытворчас- 
цю шкіпінару і дзёгцю. Мазуры доўга захоўвалі памяць 
аб сваім паходжанні. Этнографы выявілі іх нашчадкаў у 
вёсках Прыпяцкага Палесся ў 1960-х гг.

Групы польскіх перасяленцаў у XV—XVII стст. атрым- 
лівалі зямельныя надзелы ў ВКЛ за нясенне воінскай 
павіннасці. Шмат выхадцаў з Польшчы служыла ў ваен- 
ных гарнізонах крэпасцей, асабліва на памежжы з Рускай 
дзяржавай. Іх пасяленні атрымалі назву «засценкі» ці 
«загроды», што дало назву новаму саслоўю — «засцян- 
ковая» ці «загродавая» шляхта.

У Вялікім Княстве Літоўскім польская 
шляхта займала высокія дзяржаўныя пасады, 
захоўвала памяць аб сваім паходжанні, тра- 
дыцыі і звычаі, карысталася польскай мовай, 
адносілася да рымска-каталіцкай царквы.

Пасля Люблінскай уніі 1569 г., калі беларускія зем- 
лі разам з іншымі землямі Вялікага Княства Літоўскага 
ўвайіплі ў склад Рэчы Паспалітай, прадстаўнікі шляхты, 
магнатаў прымаючы каталіцкую веру змянялі сваё этніч- 
нае самавызначэнне і называлі сябе палякамі. Асабліва 
ўзмацніліся гэтыя працэсы пасля прыняцця польскай 
мовы як дзяржаўнай замест старабеларускай на тэрыто- 
рыі ВКЛ у XVII ст. Разам з тым Статут Вялікага Княства 
Літоўскага 1588 г. уводзіў абмежаванні для польскай 
шляхты на заняцце дзяржаўных пасад і надзяленне зям-

лёй у ВКЛ (гэтыя абмежаванні былі скасаваны пры расій- 
скіх імператарах Паўле I і Аляксандру I).

Пасля ўваходжання зямель Беларусі ў склад Расіі 
ў выніку трох падзелаў Рэчы Паспалітай (1722, 1793, 
1795) пэўная колькасць сялян-католікаў па веравызнанні 
вызначыла сваю этнічную прыналежнасць як польскую 
і імкнулася да пераймання пэўных элементаў польскай 
культуры.

У 1860-х гг. распачалася трэцяя хваля польскай мігра- 
цыі на беларускія землі, якая працягвалася да Першай 
сусветнай вайны. Гэта былі групы беззямельных батра- 
коў з Сілезіі, Прыкарпацця, Мазовіі.

Пасля далучэння Беларусі да Расійскай імперыі, аса- 
бліва з 1860-х гг., царскія ўлады імкнуліся аслабіць польскі 
ўплыў на мясцовае насельніцтва, ліквідаваць любыя пра- 
явы «палыпчызны» ва ўсіх сферах грамадскага жыцця. У 
1831 г. было забаронена ўжываць польскую мову ў спра- 
ваводстве, а ў 1836 г. — выкладаць яе як асобны прадмет

Дом паляка ў Гродне.



52

у навучальныхустановах. Тым не менш палякі працягвалі 
мець ранейшы высокі сацыяльны статус у грамадстве: 
сярод дваранства іх доля складала 60%, а сярод мяшчан- 
ства — 17%. У гэты час праваслаўе ўсё больш лічылася 
«рускім веравызнаннем», а каталіцтва — «польскай 
верай». Згодна з Усерасійскім перапісам 1897 г., на бела- 
рускіх земляхжыло больш за 140 тыс. палякаў найбольш 
у Гродзенскай (10%) і найменш у Магілёўскай (1%) 
губернях.

У 1-й палавіне XX ст. у Заходняй Беларусі, якая ў 
1921—1939 гг. уваходзіла ў склад Польшчы, павялічыла- 
ся колькасць палякаў. Сюды з этнічных польскіх зямель 
перасяліліся групы асаднікаў розныя катэгорыі рабочых 
і чыноўнікі. Колькасць палякаў была штучна павялічана 
падчас перапісу 1931 г., калі беларускіх сялян і гараджан, 
католікаў па веравызнанні, запісвалі палякамі.

У БССР палякі з'яўляліся адной з асноўных 
этнічных груп. Паводле перапісу 1926 г. іх 
налічвалася 97,5 тыс. чалавек. Польская мова 
была прызнана дзяржаўнай разам з белару- 
скай, рускай, яўрэйскай (ідыш). У1932—1937 гг. 
існаваў Польскі нацыянальны раён з цэнтрам 
у Дзяржынску, былі створаны звыш 30 поль- 
скіх нацыянальных сельсаветаў.

Пры Інстытуце бедарускай культуры (папярэднік 
Акадэміі навук БССР) працаваў польскі аддзел, які вы- 
вучаў склад, гісторыю, эканоміку, мову побыт польскага 
насельніцтва. Настаўнікаў для польскіх школ рэспублікі 
рыхтавала польскае аддзяленне Беларускага дзяржаў- 
нага вышэйшага педагагічнага інстытута (да 1935 г.).

У 1920—1930-я гг. на польскай мове выходзілі газеты 
«Mlot» («Молат»), «Gwiazda mlodziezy» («Зорка 
моладзі»), «Szturmowiec Dzierzynszczyzny» («Ударнік 
Дзяржыншчыны»). У 1929 г. з удзельнікаў тэатральнага 
гуртка польскай моладзі пры клубе імя Р. Люксембург 
быў створаны Польскі дзяржаўны вандроўны тэатр 
БССР. Яго асноўная база знаходзілася ўМінску ў будынку 
Чырвонага касцёла. У 1935 г. тэатр быў расфарміраваны.

У 2-й палавіне 1930-х гг. польскія арганізацыі і нацыя- 
нальныя адміністрацыйныя адзінкі ўБССР былі скасава- 
ны, многія іх кіраўнікі былі рэпрэсіраваны.

Пасля ўз’яднання Заходняй Беларусі з БССР у верасні 
1939 г. колькасць палякаў у рэспубліцы значна павялічы- 
лася, але ўжо ў 1940 г. з заходніх абласцей Беларусі, 
Украіны і раёна Вільнюса было выслана на Поўнач і 
Усход каля 600 тыс. палякаў. Паводле дамоўленасці паміж 
урадамі БССР і ПНР у 1944—1948 гг. у рамках абмену 
насельніцтвам паміж СССР і Польшчай з БССР у ПНР 
было пераселена 274,2 тыс. чалавек польскай нацыяналь- 
насці. У 1955—1959 гг. адбыўся другі этап рэпатрыяцыі 
палякаў з заходніх абласцей Беларусі і Украіны.

У наступныя дзесяцігоддзі колькасць палякаў пра- 
цягвала скарачацца — з 6,7% у 1959 г. да 4,2% у 1979 г. ад 
усяго насельніцтва. Падчас перапісаў насельніцтва мно- 
гія запісваліся рускімі або беларусамі. Часта ў змешаных 
беларуска-польскіх сем’ях дзяцей паводле нацыяналь- 
най прыналежнасці запісвалі беларусамі, што выклікала 
падвойную этнічную самаідэнтыфікацыю, гэта значыць 
усведамленне сябе і палякам, і беларусам.

У 1990-я гг. колькасць палякаў у Беларусі яшчэ 
больш скарацілася ў выніку рэпатрыяцыі ў Польшчу 
ці міграцый у іншыя краіны, а таксама па натуральных 
прычынах (павышэнне смяротнасці над нараджальнас- 
цю). Па дадзеных перапісу 2009 г., палякі складалі каля 
3% насельніцтва Рэспублікі Беларусь. У наш час больш



за ўсё палякаў пражывае ў заходніх раёнах Гродзенскай, 
Брэсцкай, Мінскай і Біцебскай абласцей, у тым ліку ў шэ- 
рагу гарадоў (Гродна, Ліда, Шчучын, Масты, Паставы) 
і ў Мінску. Большая частка беларускіх палякаў — гэта 
вясковыя жыхары. Некаторыя вёскі ў заходніх абласцях 
амаль цалкам населены палякамі.

Паводле перапісу 2009 г. на польскай мове дома раз- 
маўляюць толькі 1% палякаў (3837 чалавек). Большасць 
палякаў (51%) карыстаецца ў паўсядзённым жыцці ру- 
скай, 41% — беларускай мовай.

і^^радстаўнікі маладой генерацыі палякаў па- 

чалі больш актыўна вывучаць гісторыю і культуру свайго 
народа. 21 верасня 1996 г. у Гродне была адкрыта першая 
ў краіне сярэдняя школа №36 з польскай мовай навучан- 
ня. У цырымоніі адкрыцця прымалі ўдзел прэм’ер-міні- 
стры Польшчы і Рэспублікі Беларусь. Пазней такая шко- 
ла была адкрыта ў Ваўкавыску. У некаторых сярэдніх 
школах былі створаны асобныя класы з польскай мовай 
навучання — у Брэсце, Мінску у Гродзенскай вобласці 
(больш за 30 класаў з 500 вучнямі).

Пасяджэнне IX з'езда грамадскага аб’яднання 
«Саюз палякаў на Беларусі». 2017 г.
Палякі на Рэспубліканскім фестывалі 
нацыянальных культур у Гродне.



54

Цяпер у Беларусі на польскай мове 
выдаюцца чатыры газеты і два часо- 
пісы, сярод якіх і орган Саюза паля- 
каў на Беларусі — газета «Glos znad 
Niemna» («Голасз-надНёмана»).

Жаданне захаваць сваю 
этнічную адметнасць, за- 
бяспечыць папулярызацыю 
сярод моладзі роднай мовы, 
ведаў аб польскай культу- 
ры, традыцыях, узмацніла- 
ся ў канцы 1980—1990-х гг. 
і прывяло да стварэння нацы- 
янальна-культурных аб'яд- 
нанняў палякаў.

Цэнтрам фарміравання подьска- 
га нацыянальнага руху стаў горад 
Гродна, бо ў Гродзенскай вобласці 
кампактна пражывае найбольшая 
колькасць палякаў у краіне. У1990 г. 
быў скліканы I зезд беларускіх па- 
лякаў і створаны Саюз палякаў на 
Беларусі, членамі якога з’яўляюцца 
каля 35 тыс. чалавек. Пры аддзелах 
Саюза палякаў на Беларусі былі ство- 
раны польскія бібліятэкі. У Гродне 
ў 1997 г. быў створаны польскі тэатр.

Шэсце дэлегацыі палякаў Беларусі на 
Рэспубліканскім фестывалі 

нацыянальных культур у Гродне.



На адкрыцці абласнога адкрытага 
фестывалю «Аўгустоўскі канал 
у культуры трох народаў».
У час фестывалю «Паланэз» у горадзе 
Слонім Гродзенскай вобласці.
На адкрыцці фестывалю польскай 
культуры і побыту «Эйсмантаўскі 
фэст».



Саюз стаў адным з ініцыятараў правядзення ў краіне 
Рэспубліканскага фестывалю нацыянальных культур, 
які традыцыйна праводзіцца раз у два гады (у чэрвені 
2016 г. адбыўся XI Рэспубліканскі фестываль нацыя- 
нальных культур).

Культурнымі мерапрыемствамі, якія праводзяцца 
Саюзам палякаў на Беларусі, з’яўляюцца Дні польскай 
культуры ў Навагрудку (з 2001 г.), Маладзёжны фесты- 
валь польскай эстраднай песні ў Лідзе, Фестываль поль- 
скай песні (з 2000 г.) на Гродзеншчыне, міжнародны

фестываль «Паланэз» у Слоніме, прысвечаны памя- 
ці вялікага кампазітара Міхала Клеафаса Агінскага (з 
2005 г.), міжнародны беларуска-польска-літоўскі фе- 
стываль «Аўгустоўскі канал у культуры трох народаў» 
(з 2000 г.), літаратурныя сустрэчы, прысвечаныя памяці 
вядомай пісьменніцы Элізы Ажэшка. Таксама штогод 
праводзяцца калядныя і велікодныя сустрэчы, конкур- 
сы польскай паэзіі, польскай арфаграфіі і інш. Штогод 
(з 2000 г.) 4 сакавіка ў Гродне праводзіцца рэспублікан- 
ская выстаўка-кірмаш майстроў народнай творчасці 
«Казюкі».

Першае прычасце. Горад Шчучын, 2010-я гады.



і^іаводле канфесійнай прыналежнасці паля- 

кі з’яўляюцца католікамі. 3 часоў Сярэдневякоўя каталіц- 
кая царква на землях Беларусі фарміравалася і знахо- 
дзілася пад уплывам Польскага касцёла. Як распавядаюць 
летапісы, Польшча зазнала хрысціянства ў X ст. Пачатак 
распаўсюджвання каталіцкай царквы з Польшчы на бела- 
рускія землі апісаны ў летапісах і адносіцца да XIII ст., да 
эпохі княжання Міндоўга. Да XIII ст., адносяцца першыя 
звесткі аб ушанаванні каталіцкіх святых, абразоў і свят.

Далейшая гісторыя каталіцкай царквы адносіцца да 
перыду княжання Ягайлы, які з праваслаўнага перайшоў 
у каталіцкае веравызнанне, пабраўшы шлюб з польскай 
каралевай Ядвігай. На працягу наступных стагоддзяў 
каталіцкая царква замацавала сваё становішча дзяку- 
ючы таму што палякі, якія перасяляліся ў ВКЛ, атрым- 
лівалі ад караля дзяржаўныя пасады і маёнткі, а шляхта 
і магнаты пераходзілі ў каталіцкае веравызнанне. Пачаў 
распаўсюджвацца культ польскіх святых, напрыклад, 
Святога Станіслава, цудатворных абразоў Маці Божай, 
напрыклад, Чанстахоўскай. У БКЛ фарміраваўся культ 
сваіх найбольш шануемых каталіцкіх святых — Андрэя 
Баболі і Святога Казіміра. Католікі ВКЛ найбольш шана- 
валі цудатворныя абразы Віленскай Вострабрамскай Маці 
Божай (з 1431 г.) і Будслаўскай Маці Божай (з 1413 г.) і 
інш.

У наш час у Беларусі налічваецца каля 60% белару- 
саў-католікаў і 40% палякаў-католікаў.

У перыяд уваходжання Заходняй Беларусі ў склад 
Польшчы ў 1921—1939 гг. канцэпцыя атаясамлівання 
этнічнай і рэлігійнай прыналежнасці: «католік — значы- 
ць паляк» атрымала далейшае развіццё. У сучаснасці па- 
добнае атаясамліванне паляка і католіка захоўваецца на 
Захадзе Беларусі, асабліва ў вясковых жыхароў.

Абраз Маці Божай Чанстахоўскай, які шануецца 
ў Польшчы і Беларусі. Спіс з вёскі Месцічы 
Пінскага раёна Брэсцкай вобласці.



58

Гістарычна склалася сітуацыя, 
згодна з якой каталіцтва ў Беларусі 
мае прапольскую арыентацыю. 
Рэлігія, як і раней, аказвае моцнае 
ўздзеянне на паўсядзённае жыццё 
палякаў Беларусі.

Сучасная каталіцкая моладзь таксама 
прытрымліваецца старых традыцый: амаль 
усе добра ведаюць і адзначаюць каталіцкія 
святы, прытрымліваюцца забароны на працу 
ў нядзельныя і святочныя дні. Характэрнай 
з’явай у змешаных сем’ях католікаў і права- 
слаўных з’яўляецца святкаванне вялікіх цар- 
коўных свят і па юліянскім (праваслаўным), і 
па грыгарыянскім (каталіцкім) календары.

Г^алякі заўсёды з вялікай па- 

шанай адзначалі Нараджэнне Хрыстова і 
Вялікдзень. Да Каляд сям’я рыхтавалася за- 
гадзя: білі кабана, рабілі розныя мясныя вы- 
рабы, гаспадыня прыбіралахату. Напярэдадні 
Каляд, 24 снежня, святкавалі посную куццю. 
Пасля заходу сонца і з’яўлення на небе зорак 
усе члены сям’і садзіліся за стол, на які клалі 
сена і зверху пакрывалі белым настольнікам 
(«абрусам»). Гаспадыня расстаўляла на

Флякі.
Бігас.
►
Часлаў Немэн.
Дом-музей Часлава Немэна ў вёсцы 
Старыя Васілішкі Шчучынскага раёна 
Гродзенскай вобласці.



стол посныя стравы: груцу (каша з ячных круп), аўсяны 
кісель, селядцы, смажаную рыбу, грыбныя стравы, вушкі 
з макам, яблыкамі і грыбамі, галушкі і інш. Пачыналася 
сямейная вячэра з малітвы. Пасля вячэры спявалі каляд- 
ныя песні, пачыналі ўпрыгожваць ёлку цацкамі. Дзеці на 
Каляды атрымлівалі святочныя падарункі «ад Святога 
Мікалая».

На Вялікдзень фарбавалі вараныя яйкі, пяклі пірагі, 
гатавалі мясныя стравы: каўбасы, кумпяк, квашаніну (ха- 
ладзец) і інш. У касцёлнасілі асвячаць («свенціць») яйкі, 
хлеб, соль і іншыя прадукты. Пасля службы ў касцёле вяр- 
таліся за стол і елі «свянцонае». Дзеці хадзілі па вёсцы, іх 
частавалі ласункамі, абавязкова давалі фарбаваныя яйкі. 
Хросныя бацькі сваім хрэснікам дарылі падарункі. На 
Вялікдзень дарослыя і дзеці гулялі фарбаванымі яйкамі 
«ў біткі». Вечарам па дварах хадзілі валачобнікі («ала- 
лоўнікі», «глыкальнікі»), якія спявалі песні рэлігійнага 
зместу («Святыя песні»).

^^^жыллі палякаў найбольш пашыраны быў вары- 

янт: хата + сені + хата («хата на два канцы»). Асноўнымі 
элементамі інтэр’ера былі: печ, покуць, бабін кут, стол, 
лавы, палаці. На покуці на сцяне віселі абразы з выявамі 
каталіцкіх святых.

У адзенні шляхты (расфарбоўцы, кроі, характа- 
ры ўпрыгажэнняў у манеры нашэння) адбіўся поль- 
ска-шляхецкі ўплыў. М.В. Доўнар-Запольскі адзначаў 
што «польскі ўплыў адбіўся на аддзенні і звычках шлях- 
ціца. Шляхціц збрывае бараду, адзяваецца ў чорны або 
шэры суконны кафтан, на галаве носіць картуз польска- 
га крою. Шляхцянка носіць кофту і спадніцу з паркалю, 
апранаецца ў паліто старажытнага крою». Адзенне мя- 
шчан — жыхароў мястэчак, асабліва верхняе, зазнала 
таксама значны ўплыў з Польшчы. У XIX ст. у мяшчан 
яшчэ шырока бытавалі кунтушы, жупаны, пашытыя на 
ўзор, блізкі да польскіх жупаноў.



60

Палякі ў Беларусі маюць свае асаблівасці 
ў пабудове жылля, элементах яго інтэр’ера, у 
расфарбоўцы, кроі, характары ўпрыгожання 
адзення. Польская кухня мае шмат агульнага 
з беларускай.

Палякі, як і беларусы, лічаць сваімі нацыянальнымі 
стравамі крупнік і жур. Польскай кухні ўласціва вялікая 
разнастайнасць першых страў: супы празрыстыя і за- 
гушчаныя, без запраўкі і запраўленыя мукой, смятанай, 
вяршкамі, малаком, жаўткамі, супы з агуркоў і піва, лімо- 
наў і памідораў малочныя і фруктовыя. Палякі любяць 
кашы, стравы з яек, тварагу. Іх кухня славіцца мучнымі 
вырабамі — блінцамі, лазанкамі, аладкамі, пірагамі, 
мазуркамі. Мясныя стравы гатуюцца з цяляціны, свіні- 
ны, ялавічыны, хатняй птушкі. Шырока выкарыстоўва- 
юцца субпрадукты. Славутыя флякі гатуюць з рубца, 
чарніну — з гусіных вантроб і крыві. Сярод напояў най- 
больш пашыраны хлебны квас, бярозавы сок і піва. Сярод 
польскага насельніцтва Беларусі атрымала большае рас- 
паўсюджанне кава, чым чай.

У палякаў Беларусі склаліся ўстойлівыя погляды на 
сям’ю і сямейна-бытавыя традыцыі. Стабільнасць сям’і 
залежала ад узроставых асаблівасцей розных сацыяльных 
груп. Калі ў XIX—XX стст. у вёсцы жаніліся ў 25—30 га- 
доў, а замуж выходзілі да 20 гадоў то ў міжваенныя часы — 
25—29 і 20—24 гады адпаведна. Позняя жаніцьба хлопца 
ў Беларусі атрымала крылаты выраз «польскі кавалер».

Знаёмства моладзі ў польскіх вёсках адбывалася на 
вячорках (posiedy). Дзяўчаты на іх займаліся вышыван- 
нем, прадзеннем, ткацтвам, спявалі песні, слухалі розныя 
паданні. У хаты дзяўчат-нявест, дзе адбываліся вячоркі, 
прыходзілі хлопцы. Да такога вечара часта рыхтавалася 
вячэра, ладзіліся танцы.

Адам Міцкевіч.
Пётр Ярашэвіч.
Эліза Ажэшка.
Дом-музей Элізы Ажэшка ў Гродне.



---------------------------------------------------------------------------------------------  61

Важнымі былі традыцыі, звязаныя з нараджэннем 
дзіцяці. Нованароджанае дзіця клалі каля печы, каб 
яно было дамавітым і гаспадарлівым. Для мыцця бралі 
драўлянае карыта, у якім звычайна замешвалася цеста, 
каб дзіця хутка расло. 3 вады «бабка» тройчы падымала 
дзіця ўверх, прыгаворваючы: «Сынок (дачка) — уверх, 
святая вада ў зямлю». Бацькі цалавалі дзіця, а «бабку» 
частавалі мядовай настойкай з гваздзікай.

Звычай наведвання парадзіхі пасля нараджэння дзі- 
цяці захаваўся і цяпер. У адведкі прыходзілі жанчыны 
(суседкі, сяброўкі), прыносілі ежу для дзіцяці і парадзіхі. 
Важным момантам у радзіннай абраднасці палякаў было 
хрышчэнне дзіцяці. Хрысцілі звычайна ў першыя некаль- 
кі дзён або тыдняў пасля нараджэння. Пасля хрышчэння 
дзіцяці ў касцёле наладжвалася трапеза, на якой самае га- 
наровае месца займалі бабка-павітуха і кумы.

Традыцыйнымі засталіся ўяўленні сённяшняй поль- 
скай моладзі аб тым; якой павінна быць маці, жонка, якім 
павінен быць бацька, муж. Важнай якасцю сучасных ма- 
ладых дзяўчат з’яўляецца ўменне арганізаваць быт сям’і, 
дагледзець дзяцей, быць надзейнай, добра выхаванай і 
адукаванай. У хлопцаў вельмі ўхваляюцца такія якасці, 
як уменне клапаціцца аб дзяўчыне, якую пакахаў а такса- 
ма выказваць знакі ўвагі яе сваякам. Пры гэтым пэўную 
ролю адыгрываюць і асабістыя якасці маладых людзей, іх 
знешні выгляд, добрыя манеры, паводзіны.

Пахавальна-памінальныя абрады беларускіх палякаў 
таксама мелі свае адметныя рысы. Паміналі памерлых 
сваякоў і родных ў так званы Задушны дзень, або Дзень 
усіх святых, які адзначаецца 2 лістапада. Уся сям’я ішла на 
могілкі, на якіх напярэдадні наводзілі парадак, запальвалі 
свечкі, маліліся.

Кампазітар і арганіст Браніслаў Руткоўскі 
(сядзіць 2-і справа) сярод удзельнікаў касцельнага хору.

Магіла Яна і Цэцыліі — першых польскіх пасяленцаў 
XVI cm. —у вёсцы Багатырэвічы Мастоўскага раёна 
Гродзенскай вобласці. Апісана ў рамане Э. Ажэшка 
«Над Нёманам». Драўляны помнік замяняецца 
праз кожныя некалькі дзесяцігоддзяў.



62

г
Az еларуская зямля з’яўляецца радзімай для 

шэрага вядомых польскіх грамадскіх і культурных 
дзеячаў многія з якіх мелі беларускія радаводы: 
Андрэй Тадэвуш Банавентура Касцюшка (1746— 
1817) — польскі, беларускі і амерыканскі нацыя- 
нальны герой, кіраўнік паўстання 1794 г.; Станіслаў 
Аўгуст Панятоўскі (1732—1798), апошні кароль 
Рэчы Паспалітай; Юліян Урсын Нямцэвіч (1758— 
1841), польскі паэт, драматург і дзяржаўны дзеяч; 
знакаміты кампазітар Міхал Клеафас Агінскі (1765— 
1833), аўтар паланэза «Развітанне з Радзімай»; 
самы вядомы польскі паэт-рамантык Адам Міцкевіч 
(1798—1855); Ігнацій Дамейка (1802—1889), вя- 
домы вучоны-геолаг і мінералог; польскі пісьменнік, 
гісторык Юзаф Ігнацій Крашэўскі (1812—1887); 
кампазітар, класік польскай і беларускай вакаль- 
най лірыкі Станіслаў Манюшка (1819—1872); 
Уладзіслаў Сыракомля (1823—1862), польскі і бе- 
ларускі паэт, публіцыст і этнограф; Эліза Ажэшка 
(1841—1910), вядомая польская пісьменніца, яе 
раман «Над Нёманам» — энцыклапедыя жыц- 
ця польскай шляхты Гродзеншчыны 2-й палаві- 
ны XIX ст.; этнографы і краязнаўцы Канстанцін 
(1806—1868) іЯўстафій (1814—1873) Тышкевічы; 
этнографы і фалькларысты Міхал Федароўскі 
(1853—1923) і Часлаў Пяткевіч; старшыня Урада 
Польскай Народнай Рэспублікі ў 1970—1980 гг. 
Пётр Ярашэвіч (1909—1992); мастак Ул.адзіслаў 
Страмінскі (Стшамінскі; 1893—1952), музыканты 
Браніслаў Руткоўскі (1898—1964) і Чэслаў Немэн 
(1939—2004) і інш. Дзейнасць усіх, іх творчасць 
стала здабыткам і спадчынай не толькі польскай, але і 
беларускай культуры.

DOM POLSK1

Сёння палякі ў Беларусі ўспрынялі многія 
элементы традыцыйнай беларускай куль- 
туры і ў сваю чаргу аказалі моцны ўплыў на 
беларускую народную культуру. Разам з тым, 
нягледзячы на працяглыя гістарычныя су- 
вязі, узаемаўплыў, міжэтнічныя стасункі, па- 
лякі захавалі многія адметныя рысы сваёй 
нацыянальнасці.

Самадзейныя артысты 
з Дома польскага 

ў горадзе Ліда.



Выступленне аматарскага калектыву 
ў час правядзення свята польскай культуры. 
Мінск, 2016 г.



УКРАІНЦЫ

^^^<раінцы — адна з традыцыйных этнічных 

груп, якія насяляюць тэрыторыю сучаснай Рэспублікі 
Беларусь. У Беларусі вылучаюць 2 групы ўкраінцаў: вы- 
хадцы з Украіны і аўтахтонныя жыхары Беларускага 
Палесся, дляякіххарактэрнаўкраінская самасвядомасць. 
Доўгі час у гістарычных дакументах беларусы і ўкраінцы 
пазначаліся пад агульнай назвай «русіны». 3 прычыны 
культурнай блізкасці беларусаў і ўкраінцаў узнікаюць 
цяжкасці ў правядзенні этнічных меж паміж двума наро- 
дамі на Палессі.

Час рассялення ўкраінцаў у Беларусі ўсталяваць скла- 
дана, паколькі дакладных меж паміж Украінай і Беларуссю 
практычна не існавала.

У XVII—XVIII стст. на тэрыторыі Беларусі ўзніклі па- 
селішчы ўкраінцаў выхадцаў з Валыні, і казакоў Найбольш 
поўныя і сістэматызаваныя дадзеныя пра ўкраінцаў у 
Беларусі прадстаўлены ў матэрыялах Першага ўсерасійска- 
га перапісу насельніцтва 1897 г., якія сведчаць аб пашырэн- 
ні ў беларускіх губернях арэала рассялення ўкраінцаў. У 
гэты перыяд сярод нацыянальных груп па колькасці ўкраін-

цы займалі чацвёртае месца пасля рускіх, палякаў і яўрэяў. 
Большасць прадстаўнікоў украінскай нацыянальнасці 
былі расселены на памежных з Украінай паўднёвых тэры- 
торыях Беларусі. Шчыльна населеныя былі Кобрынскі, 
Брэсцкі, Пружанскі, Пінскі паветы Гродзенскай губерні 
(22,6% ад агульнай колькасці). Крыху больш украінцаў 
было ў Мінскай губерні (на 0,5%). Менш за ўсё пражывала 
ўкраінцаў у Віцебскай губерні. Большая частка ўкраінцаў 
пражывала ў сельскай мясцовасці (97,4%), і толькі 2,6% 
украінцаў жылі ў гарадах.

Тэрыторыі, на якіх сёння размешчаны 
Беларусь і большая частка Украіны, доўгі 
час уваходзілі ў адныя і тыя ж дзяржаўныя 
ўтварэнні — Кіеўскую Русь, Вялікае Княства 
Літоўскае, Рэч Паспалітую, Расійскую імпе- 
рыю, СССР. Украінскамоўнае насельніцтва 
здаўна жыло на Палессі, пераважна на поўдні 
сучаснай Брэсцкай вобласці.



65

УХХст.колькасцьукраінцаўпааб’ектыўныхпрычынах 
то павялічвалася, то скарачалася. На лікавыя паказчыкі 
адмоўна ўплывалі сацыяльныя катаклізмы (войны, падзеі 
1917 г. і інш.). Характар рассялення ўкраінцаў у Беларусі 
ў XX ст., у прыватнасці, у 1920—1930-я гг. характары- 
заваўся даволі высокай урбанізаванасцю, што выклікана 
інтэнсіўным ростам прамысловасці, культурнага будаўні- 
цтва, колькасцю ўстаноў асветы і адукацыі. У сувязі з гэ- 
тым адчуваўся недахоп спецыялістаў розных прафесій і 
кваліфікацыі, які ліквідаваўся за кошт перасяленцаў з ін- 
шых рэспублік, у тым ліку з Украіны. Пер асяленцы сялілі- 
ся пераважна ў гарадах. У 1937 г. у параўнанні з 1926 г. 
колькасць украінцаў у буйных гарадах павялічылася ў 5 
разоў. У пасляваенныя гады колькасць украінцаў узрас- 
ла: у перыяд 1959—1989 гг. — больш чым у два разы (з 
133 тыс. да 291 тыс. чалавек). Пасля распаду Савецкага 
Саюза даволі вялікая колькасць украінцаў выехала з 
рэспублікі. Памяншэнню іх колькасці (2,4%) спрыялі 
зніжэнне ўзроўню нараджальнасці і рост смяротнасці 
насельніцтва Беларусі. Згодна з перапісам 1999 г., на- 
сельніцтва дадзенай этнічнай супольнасці займала 3-е 
месца пасля рускіх і палякаў. У 2000-я гг. сярод украінцаў 
Беларусі павялічылася колькасць гарадскіх жыхароў — 
ад 64,8% у 1959 г. да 77% у 2009 г.

Па перапісе 2009 г., украінцаў налічвалася 
158 723 чалавекі, што склала 1,7% ад агульнай 
колькасці насельніцтва Рэспублікі Беларусь.

Па ацэнцы прадстаўнікоў украінскай абіпчыны 
Беларусі, іх колькасць можа перавышаць паўмільёна ча- 
лавек (больш за 5%). Больш за ўсё ўкраінцаў пражывае 
ў Брэсцкай вобласці (25,2%), на 2-м месцы Гомельская 
вобласць (19,5%), на 3-м — Мінская (17,2%) і г. Мінск

(11,8%), затым ідзе Гродзенская вобласць (9,2%) і 
Віцебская (9,4%), менш за ўсё ўкраінцаў у Магілёўскай 
вобласці (8,3%).

Па дадзеных перапісу насельніцтва 2009 г., большас- 
ць украінцаў Беларусі (61%) назвалі роднай мовай ру- 
скую. Па-руску размаўлялі дома 88,3% украінцаў краі- 
ны. 29% украінцаў лічылі ўкраінскую роднай мовай і 4% 
карысталіся ёю дома. Па-беларуску размаўлялі дома 6% 
украінцаў, а роднай беларускую назвалі 8% украінскай 
меншасці.

ып забудовы, планіроўка жылля, тэхніка бу- 
даўніцтва, інтэр’ер з’яўляюцца важным этнічным паказ- 
чыкам. У першыя гады знаходжання ў Беларусі ўкраінцы 
прытрымліваліся традыцый сваіх месцаў але ва ўмовах 
пражывання ў адным населеным пункце прадстаўнікоў 
розных нацыянальнасцей адбываўся працэс ўзаемаўплы- 
ву. Планіроўка вёсак была вулічнай, кучавой, змешанай 
вулічна-кучавой. Для ўкраінцаў Беларусі была характэр- 
на традыцыйная сістэма размяшчэння сядзіб у адносінах 
да вуліцы і адзін да аднаго. На Палессі сустракалася 
размяшчэнне дамоў перпендыкулярна вуліцы. Часам на- 
зіралася паралельнае размяшчэнне дамоў адносна вулі- 
цы, што больш характэрна для Украіны. Звычайна буда- 
валі хаты-мазанкі, аснову якіх складала тонкая жардзяная 
або плятнёвая аснова, абмазаная глінай. Сядзіба ўкраін- 
скіх перасяленцаў дзялілася на дзве няроўныя часткі: 
меншая знаходзілася перад домам і прымыкала да вуліцы 
(«двір»), вялікая — за домам і гаспадарчымі пабудовамі 
(«горад»), дзе вырошчвалі гародніну. Найбольш рас- 
паўсюджаная сярод украінцаў планіроўка жылля: хата +



66

сенцы; хата + сенцы + камора. Асноўным жыллём украін- 
цаў была глінабітная беленая хата з высокім чатырох- 
схільным дахам, крытым саломай або чаротам, якія знач- 
на выступалі над сценамі, абараняючы ад холаду зімой і 
ад спёкі летам. Для дадатковага ўцяплення зімой сцены 
хаты абкладвалі саломай. Жылое памяшканне ўкраінскай 
хаты мела не менш за тры акны. Вялікія сенцы перага- 
роджвалі дошкамі з дапамогай «шалівок» і такім чынам 
ствараліся памяшканні для каморы. Традыцыя абмазван- 
ня вонкавага боку зруба глінай і пабел яго, характэрная 
для Украіны, мела месца пераважна ў паўднёвай частцы 
Заходняга Палесся. Гаспадыня і яе дочкі бялілі хату да 
кожнага вялікага свята, асабліва да Вялікадня, Тройцы і 
Пакроваў.

тымі ручнікамі — «божннкамн». Вышытымі ручнікамі 
багата ўпрыгожваліся і сцены жылля. Уздоўж глухога 
боку дома ладзілі нізкі драўляны насціл для сну («піл»). 
Там таксама размяшчаліся стол, лавы, скрыні, разнастай- 
нае начынне. Своеасаблівасць традыцыйнаму інтэр’еру 
жылля ўкраінцаў Палесся надавалі жэрдкі пад столлю: 
жэрдкі-вешалкі над спальным памостам, жэрдка-сушыл- 
ка каля печы, жэрдкі для падвескі ткацкіх кроснаў і інш. У 
сучасны перыяд абавязковым атрыбутам інтэр’ера жылля 
ўкраінцаў з’яўляюцца фатаграфіі ўсіх членаў сям’і, якія ві- 
сяць на сценах хаты. Знешні выгляд сучасных вёсак шмат 
у чым залежыць ад архітэктурнага і прыроднага асярод- 
дзя, на які актыўна ўплываюць аграпрамысловае развіц- 
цё, транспарт, меліярацыя.

Своеасаблівасцю вылучаюцца тып забу- 
довы, планіроўка жылля, тэхніка будаўні- 
цтва, інтэр’ер, якія з'яўляюцца важным этніч- 
ным паказчыкам. Адной з найбольш важных 
частак матэрыяльнай культуры ўкраінскага 
народа з’яўляецца народны касцюм, які цес- 
на звязаны з гісторыяй, укладам жыцця, пры- 
роднымі і сацыяльнымі ўмовамі.

Цэнтральнае месца традыцыйнага інтэр’ера жылля 
ўкраінцаў займала печ. Яна размяшчалася ў заднім вугле 
хаты справа ці злева ад уваходу, вусцем да бакавога акна, 
па дыяганалі да пярэдняга вугла («покуть», «червоннй 
кут» [літара «н» ваўкраінскай мове чытаецца як «ы»]). 
Чырвоны кут лічыўся святым і самым ганаровым месцам 
у хаце. Печ займала амаль чацвёртую частку хаты. Пустое 
месца пад печчу — «підпіччя», «куча», «кучка» — 
служыла для захоўвання паліва і зімоўкі курэй. На «по- 
кутті» віселі абразы, абавязкова ўпрыгожаныя вышы-

Народны касцюм з'яўляецца адной з най- 
больш важных частак матэрыяльнай культу- 
ры народа. Ён цесна звязаны з яго гісторыяй, 
укладам жыцця, а таксама з прыроднымі і са- 
цыяльнымі ўмовамі.

Нацыянальная своеасаблівасць украінскага народнага 
касцюма акрамя матэрыялу і крою праяўляецца таксама ў 
арнаменце і каляровай гаме. Народнаму касцюму ўкраін- 
цаў якія пражывалі на Беларускім Палессі, былі ўласцівы 
як агульныя рысы, характэрныя для палескага комплек- 
су так і лакальныя асаблівасці. Асноўным матэрыялам, 
з якога ўкраінскія перасяленцы шылі вопратку аж да 
першай трэці XX ст., было льняное і канаплянае палат- 
но. Комплекс жаночага адзення ўкраінцаў Беларусі скла- 
даўся з чатырох асноўных кампанентаў: сподняй кашулі, 
паяснога адзення (сшытая спадніца і несшытая плахта), 
фартуха, нагруднага адзення. Жанчыны насілі белыя 
кашулі з невялікімі каўнярамі і шырокімі рукавамі, са-



бранымі ў вузкія абшэўкі. Каўняры і проймы рукавоў 
упрыгожваліся чырвонай вышыўкай. Доўгія і шырокія 
са мноствам складак спадніцы, пашытыя з чырвонай воў- 
ны хатняга вырабу, у цёмныя поласы або ў клетку, паля- 
шучкі падвязвалі паяском, канцы якога звісалі па баках. 
Тыповым кроем жаночай кашулі на Палессі быў паліко- 
вы, пры якім пярэдняе і задняе палотнішчы на плячах 
злучаліся з дапамогай уставак — палікоў. Упрыгожвалі 
яе тканым арнаментам пераважна чырвонага колеру. 
Суцэльныя кашулі з’яўляліся святочным і абрадавым 
адзеннем. Украінскія перасяленкі ўпрыгожвалі арна- 
ментам і падол кашулі. Паверх кашулі апраналі пашы- 
тыя з фабрычных пакупных тканін кофты («каптанн», 
«блузкн»), Гэта прывяло да змен традыцыйнага крою 
кашуль. У 1930—1940 гг. традыцыйныя сарочкі ў сувязі

Удзельніца сусветнага праекта, прысвечанага 
160-годдзю Івана Франко Аліна Пілюкова.
Знаёмства з украінскай газетай «Укра'інець в Беларусі».

з распаўсюджваннем прамысловых тканін і пад уплывам 
гарадской моды ў прыгарадных вёсках Палесся сталі 
замяняцца блузкамі. Даматканыя тканіны ў асяроддзі 
ўкраінцаў-вяскоўцаў замяняліся на фабрычныя. Паясное 
адзенне ўкраінцаў Палесся мела вялікую колькасць ва- 
рыянтаў. Пераважным тыпам былі спадніцы: ваўняныя 
(«андаракн», «літннкн», «плахтн»); спадніца-«саян» 
і летняя спадніца з палатна. У пачатку XX ст. сялянкі шылі 
спадніцы не толькі з тканін хатняга вырабу але і з пакуп- 
ных — паркалю, саціну шарсцяных. Спадніцы багата 
ўпрыгожваліся чырвоным стужкамі з паркалю або са- 
ціну. Часткай украінскага жаночага комплексу з’яўляўся 
фартух з тонкага хатняга палатна або з шарсцяной ткані- 
ны. Ён заўсёды ўпрыгожваўся тканым узорам, вышыўкай 
або тым і іншым разам. Нагрудным адзеннем з’яўлялася

Украінцы каля памятнай дошкі Аесі Украінцы ў Мінску.



68

Народны майстар па вышыўцы Н. Німко.
Украінскі фальклорны ансамбль песні і абраду грамадскага аб'яднання «Ватра».

Шэсце дэлегацыіўкраінцаў на Рэспубліканскім фестывалі 
нацыянальных кулыпур у Гродне.





70

кароткая безрукаўка (камізэлька) прамога ці прытале- 
нага крою або доўгая безрукаўка з разрэзамі па баках. 
Цёмныя (чорныя ці цёмна-сінія) прыталеныя камізэлькі 
зашпільвалі на бліскучыя гузікі, а на шыю вешалі мноства 
шкляных пацерак, крыжыкаў.

Разнастайнымі былі жаночыя галаўныя ўборы, якія 
адпавядалі сямейнаму становішчу і ўзросту жанчыны. У 
святочныя дні дзяўчыны ўпляталі ўкосы рознакаляровыя 
шаўковыя стужкі — «кісннкн», «стрічкн», «стяжкн», 
«стужкн», у буднія дні — паскі фабрычнага матэры- 
ялу — «плеткн», «уплеткй». Шырыня традыцыйных 
дзявочыхгалаўных павязак была 30 см, даўжыня — 1—1,2 
м. Яны заўсёды складваліся ўдвая і завязваліся вузлом на 
патыліцы. Нярэдка да вузла прымацоўвалі рознакаляро- 
выя стужкі. Толькі ў канцы XIX — пачатку XX ст. павязкі

на галаву былі выцесненыя хусткамі. Традыцыйным 
дзявочым галаўным уборам быў вянок. Яго аснова вы- 
раблялася з цвёрдага матэрыялу — лубу бяросты, кар- 
дону, сагнутага па аб’ёме галавы і абцягнутага палатном. 
Зверху палатна, з вонкавага боку, вянок абшываўся яркай 
тканінай, звьгчайна фабрычнай. Да гэтай асновы прыма- 
цоўвалі жывыя ці штучныя кветкі, расліны, фарбаванае 
пер’е, а ззаду, з ніжняга краю вянка, чаплялі рознакаля- 
ровыя стужкі. Вянкі, якія насілі кожны дзень, нічым не 
ўпрыгожваліся. У канцы XIX ст. вянок стаў успрымацца 
толькі як святочны галаўны ўбор, а ў пачатку XX ст. толь- 
кі як вясельны. Характэрнымі галаўнымі ўборамі замуж- 
ніх украінак былі «наміткн», «хусткн», «очіпкн».

Мужчынскі комплекс адзення ўкраінцаў, як і бела- 
русаў Палесся, быў даволі аднастайным. У ім яшчэ ў



71

пачатку XX ст. захоўвалася нямала даўніх асаблівасцей 
у кроі і спосабах нашэння. Сярод мужчын-украінцаў 
бытавала мужчынская кашуля з палікамі, упрыгожаная 
тканым узорам. Украінцы сталага ўзросту насілі кашулі 
з круглым выразам вакол шыі, які абшываўся вузкай па- 
лоскай матэрыялу. Насілі кашулі навыпуск, зверху вузкіх 
палатняных штаноў падпярэзваючыся рэменем. Самымі 
распаўсюджанымі былі тканыя паясы шырынёй ад 3 да 
20 см. Мужчынскае паясное адзенне шылася з даматка- 
нага палатна і фарбаванай шарсцяной або паўшарсцяной 
тканіны. 3 фабрычных матэрыялаў шылі толькі святочнае 
адзенне. Палатняныя штаны каля пояса сцягваліся вяро- 
вачкай. Пазней мужчыны насілі скураныя рамяні. Сярод 
украінцаў Палесся былі распаўсюджаны камізэлькі з да- 
матканага сукна. Іх шылі пераважна з аднатоннай ткані- 
ны. Камізэлькі з аўчыны або на ваце рабілі для халод- 
най пары года. Характэрнай асаблівасцю мужчынскага 
касцюма ўкраінцаў і беларусаў Палесся была наяўнасць 
дадатковых элементаў. Гэта скураная сумачка («калн- 
та», шабета»), якую насілі цераз плячо або падвешвалі 
да скуранога рэменя. Верхняе адзенне, як і кашулю, пад- 
пярэзвалі шырокімі паясамі з матэрыі чырвонага, зялёна- 
га, радзей чорнага колераў. Верхняй вопраткай з’яўляліся 
суконныя світы і аўчынныя кажухі. Самым распаўсюджа- 
ным кроем ваўнянага мужчынскага і жаночага верхняга 
адзення з’яўлялася вопратка з бакавыміўстаўнымі клінамі 
(«з вусамі»). Яна багата ўпрыгожвалася кутасамі з каля- 
ровых ваўняных нітак. У пачатку XX ст. сярод украінцаў 
шырокае распаўсюджанне атрымаў кароткі кажух.

Галаўныя ўборы займалі важнае месца і ў комплексе 
мужчынскага касцюма ўкраінцаў. Мужчынскія шапкі

Мялецій Сматрыцкі.
Васіль Канстанцін Астрожскі.
◄
Украінская дэлегацыя каля помніка 
Тарасу Шаўчэнку ў Мінску.



72

ОЧЕРЕТ МЕНІБУВ ЗА КОЛНСКУ
Украінская народная песня

Очерет мені був за колнску, 
В болотах я роднвся і зріс. 
Я люблю свою хату поліську... 
Я люблю свій зажуреннй ліс... 
ІЦо там тропікн, 
Цо там пампасн?
Загляніть-но у пуіцу до нас!..
Я оддав бн за неі' одразу 
I Тібет, і Урал, і Кавказ...
А поліське похмуре болото? — 
Пів-Полісся вода залмла...
Тількн де-не-де хутір самотній, 
Тількн де-не-де клаптнк села.

Хоч у злнднях жнвемо, у бруді, 
Та прнвілля яке навесні, 
Колн внставнш вітрові грудн 
I летнш, і летнш на човні. 
А вода і хлюпоче, і плаче, 
Захлннаеться в лютій злобі, 
Ну скажіть, в кого серце гаряче, 
Як весну повесні не любнть?

I укрнють безкраі просторн 
Білокурі чайкн і човнн...
Тількн слухай, як водн говорять 
В буйнім заспіві свята веснн. 
Тількн слухай, як хвнлі хлюпочуть, 
Як нестрнмна повідь гуде: 
Зайвнй рух — і за обрій заскочнш. 
Зайвнй рух — і навік пропадеш.

Дзмітрый Фалькоўскі.



73

вырабляліся з воўны, футра, сукна і саломы і адзначаліся 
разнастайнасцю формаў. У канцы XIX — пачатку XX ст. 
сярод украінцаў Палесся былі распаўсюджаны муж- 
чынскія шапкі цыліндрычнай і конусападобнай формы. 
Зімовыя шапкі шылі з апрацаванай авечай скуры: «папа- 
ха овеча», «кучма», «крнмка», «ковбанка». У пачатку 
XX ст. насілі шапкі-вушанкі, падобныя па форме на су- 
часныя. Летам — шыракаполыя плеценыя з саломы капе- 
люшы і фуражкі.

Характэрным кампанентам комплексу мужчынска- 
га і жаночага касцюма ўкраінцаў Палесся быў плецены

з лыка абутак, зручны і практычны для балоцістай мяс- 
цовасці. Сярод украінцаў Палесся даўжэй, чым у іншых 
рэгіёнах Беларусі і Украіны, бытаваў плецены з кары дрэў 
абутак — лапці (пасталы).

Своеасаблівасць варыянтаў народнага касцюма 
ўкраінцаў выяўлялася ў каларыце, спосабах нашэння 
асобных складовыхчастак, арнаменце. У наш час асобныя 
рысы народнага касцюма ўкраінцаў Беларусі захоўваюц- 
ца ў святочнай сферы або ў якасці сцэнічнага адзення 
фальклорных ансамбляў. Народны касцюм стаў адным з 
атрыбутаў нацыянальнай культуры.

Ааўрэнцій Зізаній.
Астрожская біблія 1581 г.
Кніга «Апостал», выдадзеная М. Слёзкам. Львоў. 1639 г.



Ж« НПКФЛБН «Е« ЖНБЛ netTfA^V 
Б’ІЛЛН^^І НС'ГНННЫ^ЗНАЛй

НІНГ'Ь • ДНЬЛХН WTAipHД«<АТЬЛ\Н МБЛА 

АСА HAI'S МГЛА ЫЖ( ОШТЫН СЖІН . СНН 
мнже нм^м , жбсл^ьлше max's шн^млн 
ЛЛД HfUM^WTHtA • Ш ЖДЛТН OC^TtbAHI* 

А&Н , ЙКІ СлЫШМ'П WAAffH • WK» KVAHH% 

"і^Сі Ч^тііл'кічгі. Ы(ун . 6Ы®НЛЛА’Г<К^ 

«ФНТНСА Л^М’Ь «ТЫЛ^, НШІЛАН’^’^р *Н. 
ДН^ • ОНН^С«уОІ’іанШ«<А , й'іП^ЛША^

' f^6H «ус« Шй« CATfitpH^S ОБ*^, 

«Д(о|нл( . ОНН^ЖАНАЧЛН , Т6« 

рнтнж» Н«у7НТН • ^НЮЖС ДН< ,. 
ЗЛП»в'&ДЛБ? АПЛМА'А AJAX'S CTSI , 

(Й^же Н^срл Б'АЗНШХЖ . пршнлхн

Першая друкаваная кніга Украіны «Апостал», 
выдадзеная Іванам Фёдаравым. Львоў, 1564 г.

Н(Н «Б«ЛЛ



радыцыйная культура харчавання ўкраінцаў 
Беларусі даўжэй усяго захоўвала сваю этнічную спе- 
цыфіку і ў меншай ступені схільная да змен. Ва ўкраінцаў і 
беларусаў Палесся галоўнымі зыходнымі прадуктамі хар- 
чавання былі збожжавыя, гародніна, малако і мяса. Гэтыя 
прадукты ў летне-асенні перыяд дапаўняліся грыбамі, 
ягадамі, дзікімі грушамі і яблыкамі. Істотнай дапамогай 
з’яўляліся рыбалоўства і паляванне. У XIX ст. у рэгіёне 
было шырока развіта бортніцтва. Мёд выкарыстоўваўся 
для падрыхтоўкі напояў рытуальных страў а таксама як 
ласунак. Значнае месца ў народнай кулінарыі ўкраінцаў 
займалі мучныя стравы і вырабы. Да найбольш старажыт- 
ных украінскіх страў можна аднесці вараныя крупяныя 
ці мучныя юшкі (поліўка, суп) і кашы. Абавязковымі паў- 
сядзённымі стравамі былі мучныя: «лемішка» з грачанай 
мукі, «кулеш», «мамалнга» з кукурузнай, «затірка» з 
пшанічнай і інш. Таксама стравы, прыгатаваныя з дапа- 
могай квашання: «кнсіль», «кваша». Вельмі папулярны 
сярод украінцаў Беларусі варэнікі. Іх начынялі тушанай 
капустай, адварной бульбай з зажаркай, тварагом, гра- 
чанай або пшанічнай кашай з маслам, адварным мясам 
(часцей ліверам), адварной фасоляй, макам, ягадамі, са- 
давінай і інш. Хлеб часцей пяклі з жытняй мукі. Па вы- 
хадных днях для ўкраінцаў асабліва характэрным было 
выпяканне булачак, бліноў («млннці», «блннці», «на- 
лнсннкн») ці аладак («ладкн», «оладкн»). Іх гатавалі 
з розных гатункаў мукі — жытняй, пшанічнай, грэцкай, 
прасяной, кукурузнай, ячменнай, гарохавай. Рабілі сала- 
духу. У рацыёне ўкраінцаў значнае месца займала гарод- 
ніна. У сярэдзіне XIX ст. з’явіліся стравы з бульбы, якая 
заняла трывалае месца ў харчаванні сельскіх і гарадскіх 
жыхароў Ужывалі бульбу ў адварным, смажаным і туша- 
ным выглядзе. Гатавалі дранікі, бабку. Адной з найбольш 
характэрных для ўкраінскай кухні страў своеасаблівым 
нацыянальным кулінарным сімвалам быў і застаецца да 
гэтага часу боршч. Найбольш распаўсюджаны так званы

Варэнікі з ягадамі.
Варэнікі з адварной бульбай.



«червоннй боріц», «буряковнй боріц». Вясной гатавалі 
боршч з зелянінай з кіслым бураком і лебядою, са шчаўем 
або крапівой. Шырокае распаўсюджванне ў традыцый- 
най кулінарыі ўкраінцаў Беларусі атрымаў мак. Перад 
ужываннем яго таўклі ў ступе або малолі, дадавалі ў піра- 
гі, булачкі, верашчаку, макоўнік. Украінцы любілі сала, 
радзей ужывалі ялавічыну. Мяса вэндзілі і захоўвалі да 
святаў. На Палессі свіныя тоўстыя кішкі начынялі цёр- 
тай сырой бульбай з салам, зашывалі і запякалі ў печы. 3 
свіных ножак варылі халадзец («драглі», «холодець»). 
Рабілі розныя напоі. Улетку варылі адвары, узвары, кісялі 
з ягад. Шырока распаўсюджанымі былі квасы: з бяроза- 
вага і кляновага соку з садавіны і ягад, а таксама бурачны. 
Малаком запраўлялі розныя супы, елі кіслае малако. 3 ма- 
лака рыхтавалі сметанковае масла, смятану, тварог, сыр.

Традыцыйна ўстойлівымі з’яўляюцца ка- 
ляндарныя святы, звычаі і абрады, якія пера- 
даюцца ад пакалення да пакалення. У цяпе- 
рашні час этнічныя элементы захоўваюцца ў 
першую чаргу на сямейным узроўні.

Святкі (Каляды) з’яўляліся шырока распаўсюджа- 
ным сярод украінцаў Беларусі святам, асабліва ў сель- 
скай мясцовасці. Увечары звычайна калядавалі. Для 
ўкраінцаў Палесся характэрны найбольш архаічны 
абрад абходу з казой. Ражаны персанаж, які суправад- 
жаў казу ва ўкраінцаў называўся «початуха», «старо- 
ста», «пастух», «затягайло», а ў беларусаў — «дзед». 
Іншы тып калядных віншаванняў вядомы ўкраінцам, —

Сумесны Калядны вечар таварыства ўкраінцаў
«Краянй» (г. Маладзечна) і таварыства ўкраінцаў 

«Трембіта» (г.Ліда).



-----------------------------------------------------77 -

хрыстаслаўленне, калі дзеці, а ў некаторых месцах—дзяў- 
чаты, хлопцы, дарослыя мужчыны хадзілі па хатах і славілі 
Хрыста. Галоўным атрыбутам шэсця была калядная зор- 
ка — сімвал Віфлеемскай зоркі. Часта абрады каляда- 
вання суправаджаліся паказам своеасаблівага лялечнага 
тэатру — вярцепа. Вечар напярэдадні Новага года назы- 
ваўся ваўкраінцаўБеларусі «іцедрнй вечір», «багаты ве- 
чор», «іцедруха». 1 (14) студзеня святкаваўся Новы год. 
Украінцы верылі: як сустрэнеш Новы год, як правядзеш 
першы яго дзень, такім будзе і ўвесь год. Народныя тра- 
дыцыі забаранялі ў гэты дзень сварыцца, згадваць нячы- 
стую сілу, гаварыць пра смерць, хваробу і т.п. У першы 
дзень Новага года дзеці хадзілі па хатах з мяшэчкамі, на- 
поўненымі збожжам, выказваючы гаспадарам традыцый- 
ныя навагоднія пажаданні («Сію, сію, посіваю, з Новнм 
рокім поздоровляю»), рассыпалі («засявалі») збожжа 
вакол. Іх гасцінна сустракалі ў кожным доме, адорвалі 
арэхамі, семкамі, мучнымі вырабамі. Заканчваліся 
Каляды святам Вадохрышча 6 (19) студзеня, якое 
ўкраінцы называлі «Вадохреіці». Святкавалі ўкраінцы 
Беларусі Масленіцу («Масленнця», «Масннца»). На 
працягу масленічнага тыдня пяклі і елі бліны. Украінцы 
Беларусі ў мінулым шырока адзначалі «Середохресннй 
тнждень» — сярэдзіну Вялікага посту калі, па народ- 
ных уяўленнях, «пост ламаецца напалову». У кожнай 
сям’і гаспадыня выпякала спецыяльныя хлебныя вырабы 
ў форме крыжоў — «хреіцнкі». Крыжы бралі з сабой 
пры перпіым выгане хатняй жывёлы у поле, пры першай 
сяўбе, пры зажынках. 25 сакавіка (7 красавіка) адзна- 
чалася свята Дабравешчанне («Благовііцення»). Яно 
вельмі шанавалася, бо лічылася, што вясна канчаткова 
перамагла зіму. Пасля Дабравешчання, паводле народ- 
ных павер’яў, можна было трывожыць зямлю: капаць, 
саджаць, хадзіць у лес. У дзень свята строга забараня- 
лася што-небудзь рабіць па гаспадарцы. Аднак некато- 
рыя віды сельскагаспадарчых работ, наадварот, неаб- 
ходна было выконваць толькі на гэта свята (напрыклад,

садзіць бульбу і высаджваць расаду). Урачыста адзначала- 
ся Вербніца («Вербннця»). 3 раніцы ўсе ішлі ў царкву 
(касцёл) з ахапкам вярбы або ядлоўца, дзе яны асвячалі- 
ся. Гаспадар ці гаспадыня, прыйшоўшы дадому імкнуліся 
тры разы лёгенька стукнуць пучком вярбы кожнага чле- 
на сям’і, прыгаворваючы: «Не я б’ю, Верба б е, за тнж- 
день — Велнкдень, будзь здарова, як верба, будзь бога- 
та, як земля». Пасля Вербнай нядзелі пачынаўся апошні 
тыдзень Вялікага посту — вельмі строгага. Напярэдадні 
Вялікадня абавязкова мылі ў доме столь, сцены, сталы, 
бялілі печ. Чацвер на гэтым тыдні называлі «Чнстнй 
четвер», або «Страсть». У гэты дзень усе члены сям’і 
ўставалі рана, каб памыцца да ўзыходу сонца. У пятніцу 
фарбавалі курыныя яйкі ў адвары з шалупіння цыбулі. У 
многіх украінскіх сем’ях яйкі ўпрыгожвалі роспісам, для 
чаго іх абмотвалі ніткамі або шматкамі рознакаляровай 
матэрыі, абвязвалі анучкай і варылі ў кіпячай падсоленай 
вадзе, затым прамывалі і астуджалі. Рабілі кулічы і пасху. У 
суботу частку прыгатаванай ежы складалі ў спецыяльны 
плецены з лазы ці саломы кошык, каб асвяціць яе на на- 
бажэнстве ў царкве. Раніцай сям’я збіралася разам за свя- 
точным сталом. Усе віталі адзін аднаго, віншавалі са свя- 
там і хрыстосаваліся (абдымаліся і тройчы цалаваліся). 
Па традыцыі на другі дзень Вялікадня ў госці да дзяцей 
прыходзілі іх хросныя бацькі, хросныя бабулі і прыносілі 
падарункі: фарбаваныя яйкі, кулічы, цукеркі, абноўкі. Але 
часцей сярод украінцаў існаваў звычай, калі дзеці самі 
хадзілі да сваіх хросных за падарункамі. Вялікдзень свят- 
каваўся цэлы тыдзень. Ва ўкраінцаў Заходняга Палесся 
ў гэты перыяд адзначалася два памінальныя дні: чацвер 
велікоднага тыдня («Навськнй Велнкдень», «Мертвнх 
Велнкдень») і нядзеля наступнага за Светлай сядмі- 
цай тыдня («Проводн»). Украінцы Усходняга Палесся 
ў аўторак на Фаміным тыдні адзначалі дзень памінання 
продкаў — Радуніцу. У сённяшняй абрадавай практыцы 
ўкраінцаў асабліва сельскіх жыхароў шырока вядома 
свята Тройцы («Трійца», «Зелені свята»). Напярэдадні



78

кожная сям’я прыбірала і ўпрыгожвала двор, дом, гаспа- 
дарчую пабудову галінкамі дрэў — клёну, бярозы, ліпы, 
якія ўкраінцы Брэстчыны называюць «маем» (літара 
«е» чытаеццаяк «е», а «е» як «э»), а падлогувысцілалі 
аерам («лепехой») і мятай. У некаторых украінскіх 
сем’ях напярэдадні Сёмухі, у суботу паміналі продкаў. 
Купальскі абрадавы комплекс украінцаў уключаў у сябе 
звычаі, народныя светапоглядныя ўяўленні і веды, харак- 
тэрныя і для беларусаў. У жніўні, пасля ўборкі ўраджаю, 
украінцы святкавалі Спаса. Важным восеньскім святам у 
народным календары былі Пакровы. Яны з’яўляўся хра- 
налагічнай мяжой, якая падзяляла год на дзве палавіны: 
летнюю і зімовую. Вялікае значэнне ў святочных тра- 
дыцыях украінцаў меў Міхайлаў дзень («Мнхайло»; 21 
лістапада). Напярэдадні ў суботу паміналі памерлых. На 
сучасным этапе фарміруецца новы каляндар, які спалу- 
чае традыцыйныя і новыя святы. Украінцы, якія жывуць 
у Беларусі, акрамя рэлігійных і грамадзянскіх святаў 
агульных з беларускімі, кожны год 24 жніўня адзначаюць 
Дзень незалежнасціУкраіны, а таксама дзень нараджэння 
Тараса Шаўчэнкі (9 сакавіка), Лесі Украінкі (25 лютага).

На сённяшні час у Беларусі дзейнічае буйнейшая 
рэспубліканская арганізацыя — Беларускае грамад- 
скае аб’яднанне ўкраінцаў «Ватра», у структуру яко- 
га уваходзяць таварыствы «Верховнна» (г. Гомель), 
«Дніпро» (г. Магілёў), «Заповіт» (г. Мінск), «Краянн» 
(г. Маладзечна Мінскай вобласці), «Обрій» (па- 
сёлак Калодзішчы Мінскай вобласці), «Роднслав» 
(г. Віцебск»), «Трембіта» (г. Ліда Гродзенскай воб- 
ласці), «Черемшнна» (г. Мар’іна Горка Мінскай воб- 
ласці). Дзейнічаюць і таварыствы, якія не ўваходзяць у 
структуру «Ватры»: навукова-педагагічнае аб’яднанне 
«Берегіня» (г. Брэст), грамадскае аб’яднанне ўкраін- 
цаў «Барвінок» (г. Гродна), Цэнтр украінскай культуры 
«Січ» і маладзёжнае музычнае таварыства «Крнннця» 
(абодва ў Мінску). Пры грамадскіх аб’яднаннях дзейні- 
чаюць фальклорныя ансамблі, вакальныя дуэты, салісты. 
Многія з іх удзельнікі і лаўрэаты Рэспубліканскага фе- 
стывалю нацыянальных культур. «Ватра» выдае ўкраін-

скамоўную газеты «Украінець в Беларусі», таварыства 
«Заповіт» — інфармацыйны бюлетэнь «Украінській 
вісннк».

Украінская мова ў Беларусі вывучаецца ў Беларускім 
дзяржаўнымуніверсітэце па спецыяльнасці «Славянская 
(украінская) філалогія», на курсах у мінскім Цэнтры 
славянскіх моў і культур. Працуюць бібліятэкі з аддзе- 
ламі ўкраінскай літаратуры ва ўсіх абласцях краіны. У 
сетцы Фэйсбук існуе агульнадаступная група «Украінцы 
ў Беларусі». Актыўны ўдзел украінская дыяспара прымае 
ў мерапрыемствах, якія арганізуюцца Пасольствам (дні 
ўкраінскай культуры і пісьменства, святкаванне нацы- 
янальных і рэлігійных святаў і г.д.). Праводзяцца такса- 
ма шматлікія канцэрты, вечары і іншыя мерапрыемствы, 
прысвечаныя выдатным гістарычным падзеям, дзеячам 
культуры і мастацтваў Украіны. Асабліва цесна падтрым- 
ліваюцца сувязі паміж суседнімі абласцямі, а таксама на- 
вучальнымі ўстановамі рэспублік.

Украінска-беларускія адносіны маюць даўнюю гіста- 
рычную аснову таму многія імёны ўкраінцаў назаўсё- 
ды ўвайшлі ў гісторыю Беларусі: гэта славуты гетман 
і палкаводзец Канстанцін Астрожскі (1460—1530; ён 
належыць як украінцам, так і беларусам), вядомы тым, 
што ў 1514 г. пад Оршай атрымаў трыумфальную пера- 
могу над войскамі вялікага князя маскоўскага Васіля III; 
гетман Войска Запарожскага Багдан Хмяльніцкі (1596— 
1657), вызваленчую барацьбу якога падтрымлівалі бе- 
ларусы ў Брагіне, Лоеве, Пінску Тураве. У XVII ст. 
значны ўклад у беларускую культуру ўнеслі асветнікі- 
ўкраінцы, найбольш вядомымі з якіх былі браты Зізаніі 
Лаўрэнцій (каля 1570 — пасля 1633) і Стафан (1550— 
1634), Мялецій Сматрыцкі (1577—1633) і інш. У 
Мінску вучыўся гетман Паўло Цяцера. Туды ж 4 разы 
прыязджала вядомая ўкраінская паэтэса, перакладчык, 
драматург Леся Украінка (1870—1901). У в. Вялікія 
Лепясы Кобрынскага раёна Брэсцкай вобласці нарад- 
зіўся паэт Дзмітрый Фалькоўскі (1898—1934), верш 
якога «Очерет мені був за колнску» стаў украінскай 
народнай песняй.



Выступленне зборнай украінцаў Беларусі на чэмпіянаце 
свету па футболе сярод украінскіх дыяспар у г. Цярнопаль.



ЯУРЭІ

JL ўрэі — народ з багатай гісторыяй і культурай, 
вядомы з часоў глыбокай старажытнасці. Гэта нашчадкі 
жыхароў старажытнага Ізраільска-Іўдзейскага царства. 
Яго прадстаўнікі пражываюць у многіх краінах свету у 
тым ліку ў Беларусі. He менш як шэсць стагоддзяў бе- 
ларусы і яўрэі жывуць у Беларусі разам і лічаць яе сваёй 
радзімай. Гісторыя Беларусі — гэта не толькі гісторыя 
беларусаў але і многіх этнасаў сярод якіх яўрэі мелі 
вельмі вялікае сацыяльнае і эканамічнае значэнне ў раз- 
віцці краю. Без іх укладу ў самыя розныя сферы чалаве- 
чай дзейнасці Беларусь сёння, верагодна, была б іншай 
краінай. Таму важна ўважліва прыглядзецца да культуры 
і традыцый гэтага народа, каб зразумець яго і лепш асэн- 
саваць саміх сябе.

Прынята лічыць, што другім горадам рассялення бела- 
рускіх яўрэяў стаў Гродна, аднак прывілей Вітаўта 1389 г. 
на іх пасяленне ў горадзе, як лічаць сучасныя гісторыкі, 
з’яўляецца фальсіфікацыяй, таму дакладны час іх з’яўлення 
там застаецца пад пытаннем.

Цалкам верагодна, што першыя яўрэі пера- 
сяліліся на тэрыторыю цяперашняй Беларусі 
яшчэ ў часы Кіеўскай Русі у X—XIII стст., мі- 
грыруючы сюды па Дняпры з Крыма і яго ва- 
коліц. Аднак пісьмовых пацверджанняў гэта- 
му няма. Таму афіцыйным пачаткам гісторыі 
яўрэяў на землях Беларусі прынята лічыць Ka- 
Heu, XIV ст., калі гродзенскі і луцкі князь Вітаўт, 
будучы вялікі князь літоўскі, даў яўрэям пры- 
вілей на права пасялення ў Брэсце (1388).

Яўрэі перасяляліся на заходнебеларускія землі не ад до- 
брага жыцця, а ад пераследаў і гвалту якія яны перажывалі 
ў цэнтральнай Еўропе. Таму выгада тут была ўзаемная: 
яўрэі атрымлівалі магчымасць адносна бяспечнага пражы- 
вання, заняткаў гандлем і рамёствамі, а дзяржава — уста- 
ляванне трывалых гандлёвых кантактаў з Еўропай, прыток 
капіталаў і тэхнічныя запазычанні. Яўрэі-перасяленцы 
належалі да групы ашкеназаў — так звалі яўрэяў якія



---------------------------------------------------------------------------------------------  81

пераважна паходзілі са шматлікіх германскіх княстваў. У іх 
склалася свая асаблівая культура і падобная на нямецкую 
мова з назвай ідыш, якую выкарыстоўвалі для штодзённых 
стасункаў у той час як для малітваў, напісання рэлігійнай 
літаратуры выкарыстоўваўся іўрыт — мова далёкіх прод- 
каў старажытных яўрэяў.

Для яўрэйскай традыцыі вельмі важна мець магчы- 
масць кампактнага сумеснага пражывання. Толькі так 
можна належным чынам выконваць шматлікія рэлігій- 
ныя прадпісанні і абрады, мець свой культавы будынак 
для малітвы (сінагогу) і ўласныя могілкі (кіркут). Таму 
ад самага пачатку рассяленне яўрэяў ішло па прынцыпе 
ўтварэння абшчын з кампактным раёнам пражывання 
ў горадзе ў межах адной вуліцы ці некалькіх кварталаў. 
Стагоддзямі гэтыя раёны захоўваліся ў гістарычных 
назвах вуліц. Напрыклад, у Гродне сённяшняя вуліца 
Замкавая раней называлася Яўрэйскай. Яна размешча- 
на ў адным з самых старых раёнаў горада паміж Замкам 
і Рынкавай плошчай (цяпер — Савецкая).

Беларускія яўрэі перажылі свой кароткі перыяд вы- 
гнання 1495 г., у праўленне вялікага князя літоўскага 
Аляксандра Ягелончыка, але ў 1503—1504 гг. атрымалі 
дазвол вярнуцца назад і ім была вернута адабраная ма- 
ёмасць. У XVI ст. актыўна засноўваліся новыя абшчы- 
ны яўрэяў — у Пінску Навагрудку Мінску Полацку 
Віцебску Магілёве і Оршы.

Яўрэі падпарадкоўваліся законам Вялікага Княства, 
але ўнутры сябе абшчына поўнасцю падпарадкоўвалася 
кагалу — органу самакіравання, які вырашаў усе злаба- 
дзённыя пытанні і канфлікты. Яўрэі жылі закрытай су- 
польнасцю і практычна не змешваліся з мясцовым на- 
сельніцтвам, тым ахоўваючы сваю веру, традыцыі і куль- 
туру. Такая закрытасць мела і негатыўны бок: яна вяла да 
адчужанасці ў грамадстве, да непаразуменняў, што ства- 
рала падмурак будучых канфліктаў. Узрастанне кантак- 
таў Вялікага Княства з цэнтральнай і заходняй Еўропай 
у XVI ст. прывяло і да запазычання многіх звязаных з

Інтэр’ер новай сінагогіў Віцебску. 
Харальная сінагога ў Гродне.



82

яўрэямі забабонаў, што паўплывала на іх прававы стан у 
дзяржаве.

Паступова колькасць яўрэйскіх абшчын расла, і яны 
з’явіліся ў дзясятках беларускіх гарадоў як і ў іншых рэ- 
гіёнах Вялікага Княства. Кагал вырашаў пытанні адной 
абшчыны, аднак з’явілася патрэба рэгуляваць справы, 
якія датычыліся ўсіх яўрэяў у княстве. Для гэтага ў 1623 г. 
быў упершыню скліканы яўрэйскі аналаг вялікага сей- 
ма, які атрымаў назву «літоўскі ваад». Першы літоўскі 
ваад сабраўся ў Брэсце, які лічыўся нефармальнай сталі- 
цай яўрэяў Вялікага Княства. Наступныя за ім таксама 
праводзіліся ці ў Брэсце, ці ў вакольных мястэчках — 
Сяльцы, Хомску Заблудаве і інш. Толькі ў XVIII ст. сталі 
часам збірацца і ў больш аддаленых месцах — Міры, 
Нясвіжы, Гродне, Зэльве і інш.

Яўрэі ў Вялікім Княстве Літоўскім мелі аба- 
рону і пратэкцыю караля, развівалі гандаль 
і рамёствы, багацелі і складалі вельмі важ- 
ную і ўплывовую сацыяльную групу ў краіне. 
Аднак, паколькі яны не былі хрысціянамі, яны 
не мелі права займаць дзяржаўныя пасады, 
наймаць хрысціян на працу, будаваць сіна- 
гогі вышэй за цэрквы і касцёлы і падпарад- 
коўваліся многім іншым абмежаванням.

Аднак найгоршае здаралася ў час войнаў і паўстан- 
няў. «Чужыя» ў вачах хрысціян, якія нярэдка былі ад 
іх у эканамічнай залежнасці, яўрэі станавіліся аб’ек- 
там агрэсіі і гвалту. Найгоршым перыядам быў перыяд 
Антыфеадальнай вайны 1648—1651 гг., калі ў захопле- 
ных гарадах і мястэчках паўстанцы фактычна ажыц- 
цяўлялі генацыд яўрэйскага насельніцтва.

Другой праблемай былі працэсы па абвінавачванні ў 
забойстве хрысціянскіх дзяцей. Гэты прыкры забабон 
прыбыў на нашы землі разам з рэлігійнымі фанатыкамі з 
каталіцкай Еўропы і нечым нагадваў пашыранае ў той жа 
час паляванне на ведзьмаў. Алраўдацца было надзвычай 
складана, бо натоўп лічыў яўрэяў як бы заведама віна- 
ватымі і ў выніку надуманых прысудаў іх адпраўлялі на 
касцёр. Гэта ганебная старонка з гісторыі краіны, якую 
таксама трэба захоўваць у памяці.

Нягледзячы на названыя негатыўныя аспекты, 
усё ж тэрыторыя Вялікага Княства Літоўскага і Рэчы 
Паспалітай была адной з найбольш зручных у Еўропе 
для пражывання яўрэяў паводле заканадаўства і сацыяль- 
нага клімату. Напярэдадні падзелаў краіны ў 1772 г. тут 
пражывала самая вялікая яўрэйская абшчына ў свеце. Але 
справа не толькі ў колькасці. На тэрыторыі ВКЛ з’явіліся 
буйнейшыя ў свеце цэнтры па вывучэнні іўдаізму. Вільня 
ў XVIII ст. атрымала назву «паўночны Іерусалім» з-за 
свайго значэння для развіцця яўрэйскай рэлігіі. Тут жыў 
і ствараў свае працы Эліягу бен Шлома Залман (1720— 
1797), шырокавядомы як Віленскі Гаон — «віленскі

Віленскі Гаон.
Шнэур Залман з Ляд, заснавальнік 

хайдскага руху Хабад.



Ю.Пэн. Развод. 1907 г.
Яўрэі Беларусі. Другая палавіна 19 cm.

геній», чалавек, які з’яўляецца адным са стваральнікаў 
сучаснай формы артадаксальнага іўдаізму. Нарадзіўся ён 
у Беларусі, у мястэчку Сялец сучаснага Бярозаўскага раё- 
на Брэсцкай вобласці.

Адной з галоўных спраў жыцця Віленскага Гаона была 
абарона артадаксальнага іўдаізму перад уплывам вучэн- 
ня хасідаў якое з’явілася ў XVIII ст. ва Украіне і пасля 
атрымала пашырэнне ў беларускіх землях, пераважна 
на Палессі і ў ваколіцах Віцебска. Хасідызм засноўваўся 
на шанаванні кіраўнікоў абшчын — цадзікаў. Хасіды ве- 
рылі, што цадзікі маюць асабістую сувязь з Богам, таму 
шанавалі іх як жывых святых і давяралі ім ва ўсіх справах. 
Вучэнне хасідаў выразна адрознівалася ад артадаксаль- 
нага іўдаізму дэманстратыўнай радасцю перажывання 
блізкасці да Бога — праз малітву ці праз набліжанасць да 
цадзіка. Хасіды ладзілі вясёлыя сабранні і пляскі, асабліва 
ў шабат — у вечар пятніцы перад наступленнем субо- 
ты, якая лічылася святым днём. Статус цадзіка звычай- 
на перадаваўся яго прамым нашчадкам, і так паступова 
ішло рассяленне абшчын. Хасідызм стаў адным з самых 
вядомых містычных вучэнняў унутры іўдаізму і дагэтуль 
застаецца надзвычай папулярным у яўрэйскім свеце.

Пасля падзелаў Рэчы Паспалітай у канцы XVIII ст. 
тэрыторыя Беларусі, а разам з ёю і яўрэі, якія там жылі, 
апынуліся пад уладай Расійскай імперыі. Спачатку яны 
даволі пазітыўна ўспрынялі гэтыя змены, бо Расія пры 
Кацярыне II адрознівалася высокім узроўнем рэлігійнай 
талерантнасці, а ўключэнне ў склад вялікай імперыі азна- 
чала адкрыццё новых рынкаў. Аднак хутка стала зразу- 
мела, што жыццё ў новай дзяржаве не будзе простым — 
увялі новыя падаткі, абмежавалі правы кагалаў а ў 1791 г. 
увялі сумна вядомую «мяжу аседласці», якая фактычна 
давала яўрэям права жыць толькі ў заходніх губернях, 
частках нядаўна падзеленай Рэчы Паспалітай. Гэта было 
зроблена пад уплывам маскоўскіх і іншых расійскіх куп- 
цоў якія баяліся моцнай канкурэнцыі. Пасяліцца за 
мяжою аседласці было магчыма, але такія льготы давалі- 
ся толькі яўрэйскай эліце: купцам 1-й гільдзіі, асобам з 
вышэйшай адукацыяй і інш.



84

ХТУ-jl Ж A Z Лк. стагоддзе прынесла новыя зме- 
ны. Паводле палажэння 1804 г. усе яўрэі павінны былі 
атрымаць прозвішчы, як у хрысціян, якія перадаюцца па 
спадчыне. Да гэтага яны карысталіся толькі імёнамі і імё- 
намі па бацьку што стварала вялікія праблемы і блытаніну 
пры стварэнні спісаў насельніцтва ці падаткаабкладанні. 
Указам 1824 г. Аляксандр I забараніў яўрэям Беларусі 
жыць у вёсках і займацца вінакурэннем. Мікалай I ука- 
зам 1827 г. абавязаў яўрэяў служыць у арміі нароўні з ін- 
шымі. Гэта стала для іх вялікім выпрабаваннем, бо ў арміі 
немагчыма было весці паўнавартаснае рэлігійнае жыццё 
і прытрымлівацца традыцый. Да таго ж там рознымі спо- 
сабамі прымушалі прыняць хрышчэнне ў праваслаўную 
веру. Па стане на 1839 г. трэць яўрэяў якія служылі ў ар- 
міі, не вытрымала ціску і прыняла хрышчэнне. У 1844 г. 
былі пазбаўлены правоў кагалы, а ў 1850 г. яўрэям заба- 
ранілі насіць іх традыцыйнае адзенне, а замужнім жанчы- 
нам — галіць галаву і насіць парыкі, як прадпісвала тра- 
дыцыя. У 2-й палавіне XIX стагоддзя яўрэі пацягнуліся да 
сучасных навуковых ведаў узнікла рускамоўная яўрэй- 
ская інтэлігенцыя.

Аднак у XIX ст. яўрэі ў Беларусі працягвалі адрознівац- 
ца сярод хрысціянскага насельніцтва, што здзіўляла пада- 
рожнікаўяк з самой Расіі, дзе яўрэі практычна не жылі, так 
і з Еўропы, дзе іх было заўважна менш і яны часта зліваліся 
па знешнім выглядзе з астатнім насельніцтвам. Нават пасля 
названага ўказу іх адзенне хоць і прыблізілася да звычайна- 
га цывільнага крою, усё ж выразна вылучалася. Выклікалі 
здзіўленне і незвычайныя яўрэйскія абрады. Напрыклад, 
на свята Сукот (у кастрычніку) прынята было будаваць у 
двары шалашы, дзе жылі цягам тыдня. У многіх мястэчках 
замест гэтага ў дамах існавала спецыяльная сістэма пад- 
няцця часткі даху для таго каб можна было замест шала- 
ша начаваць на гарышчы. Здзіўлялі яўрэйскія пахаванні з 
іх гучнымі галашэннямі і нясеннем цела памерлага цераз 
горад на могілкі на адмысловых насілках. Што ўжо казаць 
пра хасідаў з іх песнямі і пляскамі.

Расійскі ўрад з усіх сіл імкнуўся зрабіць яўрэяў 
«такімі як усе». Іншасць культуры ён успрымаў як яе 
недахоп і з усёй сілы імкнуўся «цывілізаваць» яўрэяў. 
Але ўводзіліся абмежаванні па атрыманні яўрэямі свец- 
кай сярэдняй і вышэйшай адукацыі (працэнтная норма 
ў гімназіях і ВНУ). За тысячагоддзі сваёй гісторыі яўрэі 
здолелі захаваць уласныя традыцыі. Чарговым выпраба- 
ваннем сталі серыі пагромаў якія здараліся пачынаючы 
з 1881 г., пасля забойства Аляксандра II. Распалены пра- 
пагандай праварадыкальных партый і пры лаяльнасці 
многіх чыноўнікаў натоўп паліў яўрэйскія дамы і крамы, 
забіваў і калечыў саміхяўрэяў. 3-за рэгулярных пагромаў 
вялікая колькасць яўрэяў выехала ў эміграцыю ў іншыя 
краіны. Толькі ў ЗША з Расійскай імперыі пераехала не 
менш як паўтара мільёна чалавек. Варта адзначыць, што 
ў Беларусі пагромы мелі заўважна меншы маштаб, чым ва 
Украіне і Малдавіі.

Значэнне яўрэйскай культуры і саміх яўрэяў для куль- 
туры Беларусі з’яўляецца велізарным. Многія словы ў 
беларускай мове, якімі мы карыстаемся сёння, такія, як 
крама, фарба, цукар, ліхтар, гандаль, запазычаны з ідыш.

Многія стагоддзі яўрэі з’яўляліся рухавіком 
развіцця беларускага гандлю і прамыслова- 
сці. Выкарыстоўваючы свае шырокія сувязі 
з рознымі абшчынамі, яны маглі наладзіць 
трывалыя каналы куплі і продажу тавараў. 
Гэта азначае, што большасць замежных тава- 
раў трапляла ў Беларусь менавіта дзякуючы 
яўрэям. Назапашаныя капіталы ў XIX ст. яўрэі 
ўкладвалі ў прамысловыя прадпрыемствы, 
некаторыя з якіх працягваюць працаваць і 
сёння.



Дрэваапрацоўчы завод у Пінску адкрыты ў 1880 г. бра- 
тамі Лур’е (зараз прадпрыемства «Пінскдрэў»), дражд- 
жавы завод у Бабруйску — у 1870 г. X. Райцынам, пасля 
рэвалюцыі пераабсталяваны ў кандытарскую фабрыку 
«Чырвоны харчавік». Адна з буйнейшых у дарэвалюцый- 
най Беларусі тытунёвая фабрыка «Нёман» у Гродне на- 
лежала купцам Абраму Гардону і Лейбу Шарашэўскаму.

Значны ўклад яўрэяў і ў фарміраванне культурнага 
ландшафту Беларусі. Сінагогі было забаронена будаваць 
у цэнтрах гарадоў і мястэчак (у апошнія стагоддзі гэта 
не заўсёды выконвалася, напрыклад, у Гродне сінагога 
стаіць у цэнтры горада), таму звычайна яны размяшчалі- 
ся на некаторай адлегласці і не мелі вежаў (якія такса- 
ма былі забаронены). Акрамя таго, такое размяшчэнне 
часта аказвалася зручным і для саміх вернікаў, бо сінагогі 
імкнуліся будаваць непадалёк ад берага ракі, дзе зручна 
было размясціць рытуальную лазню — мікву. У Беларусі 
захавалася некалькі выдатных мураваных сінагог з ча- 
соў Вялікага Княства — у Слоніме, Ружанах і Быхаве. 
У Быхаве сінагога мае выразныя рысы абарончага дой-

лідства — яна магла выкарыстоўвацца як адна з частак 
сістэмы абароны горада ў час аблогі. Непапраўнай стра- 
тай стала знішчэнне амаль усіх драўляных сінагог у XX 
ст. Многія з іх з’яўляліся выдатнымі творамі архітэкту- 
ры і ўражвалі сваёю складанай і незвычайнай формай. 
Першая беларуская газета «Наша Ніва» нават называла 
іху 1911 г. «сінагогаміўбеларускім стылі».

Па меры развіцця гандлю яўрэі ўсё больш імкнуліся 
сяліцца ў цэнтрах гарадоў і мястэчак, каля рынкавай пло- 
шчы, бо такія месцы лічыліся найбольш прыбытковымі. 
Асабліва гэта сітуацыя стала заўважнай у XIX — пачатку 
XX ст. і супала з агульнымі зменамі ў развіцці беларускіх 
гарадоў: драўляныя дамы паступова сталі замяняць 
больш трывалымі цаглянымі. Таму аблічча жылой забудо- 
вы ў цэнтрах невялікіх гарадоў і мястэчак у значнай сту- 
пені аказалася вызначана патрэбамі і густамі яўрэйскага 
насельніцтва. Так яўрэі ўнеслі свой значны ўклад у гіста- 
рычнае аблічча сённяшніх гарадоў Беларусі.

Маца — рытуальная яўрэйская выпечка 
на свята Песах (Пасха). Фаршмак з селядца.



ўрэйская кухня развівалася ва ўмовах разна- 
стайных абмежаванняў, якія прадпісвала традыцыя. Збор 
рэлігійных прадпісанняў якія дазваляюць ужываць у ежу 
тыя ці іншыя прадукты і гатаваць іх, называецца кашрут, 
а дазволеныя прадукты і стравы — кашэрнымі. Кашрут

Хала.
Гефілтэ фіш.

не дазваляе ўжываць свініну і некаторыя іншыя віды мяса, 
віно, зробленае неяўрэямі, рыбу без лускі (асятроў самоў 
і інш.ў ракападобных і малюскаў спалучаць мяса і малако 
і г.д. Правілы кашрута шматлікія і складаныя. Асаблівая 
ўвага надавалася чысціні пры прыгатаванні ежы. Яўрэі 
ўмелі смачна гатаваць нават з недарагіх, агульнадаступных 
прадуктаў таму беларусы і іншыя народы ахвотна запазы- 
чалі іх рэцэпты. Сярод іх — курыны булён з вараным у ім 
цестам, фаршмак — халодная закуска з сечанага селядца і 
часта бульбы, гефілтэ фіш — фаршыраваная рыба, хала — 
белая плеценая булка, пасыпаная макам, якую і цяпер 
можна набыць у хлебных аддзелах многіх беларускіх крам. 
Акрамя таго, яўрэі рабілі разнастайныя паштэты для нама- 
звання на хлеб, якія пасля таксама сталі агульнапапулярнай 
стравай. Трэба адзначыць, што цэлы шэраг прадуктаў за- 
возіўся ў Беларусь і трапляў на стол дзякуючы актыўнасці 
яўрэйскіх купцоў. Яўрэі былі вядомыя гандлем салёнымі 
селядцамі, спецыямі, кавай, лімонамі і іншымі «замор- 
скімі» прадуктамі. Досвед доўгага суіснавання ўзбагачаў 
як беларускую, так і яўрэйскую кухню, пашыраў набор 
прадуктаў якія ўжываліся ў кулінарыі.

X Аўрэі былі стваральнікамі і носьбітамі бага- 
тай інтэлектуальнай культуры, заснаванай на рэлігійным 
вучэнні. Уменне чытаць было абавязковым для ўсяго муж- 
чынскага насельніцтва, тлумачэнне і разбор складаных мо- 
мантаў са свяшчэнных тэкстаў быў звычайнай практыкай 
навучання, якая добра дапамагала развіваць разумовыя 
здольнасці. Таму яўрэйская культура дала ў XIX і XX ст. 
так шмат розных вучоных. Дзеці, якія з малога ўзросту 
праяўлялі выдатныя здольнасці, розум, вельмі цаніліся аб- 
шчынай і маглі разлічваць на выдатную кар’еру і заможнае 
жыццё. Гэта традыцыя дапамагала хлопцу незалежна ад 
нараджэння, высока падняцца па сацыяльнай лесвіцы. 3 
беларускіх яўрэяў паходзіць шмат выдатных мысліцеляў 
сярод якіх можна прыгадаць Саламона Маймана (1753— 
1800) з Жукава Барка каля Міра, філосафа XVIII ст., які 
зрабіў сваю кар’еру ў Германіі, быў паслядоўнікам і кры-



87 —

тыкам Імануіла Канта. Сямён Рапапорт (1863—1920) 
з Чашнікаў, які пісаў пад псеўданімам Ан-скі, стаў адным 
з найбольш вядомых яўрэйскіх гісторыкаў этнографаў і 
мысліцеляў канца XIX — пачатку XX ст. Гілель Цэйтлін 
(1871—1942) з Кармы лічыцца адным з важнейшых 
яўрэйскіх філосафаў першай паловы XX ст.

Беларуская зямля нарадзіла і нямала знакамітыхяўрэй- 
скіх пісьменнікаў. Магчыма, найбольш вядомым лічыц- 
ца Мендэле Мойхер-Сфорым (1836—1917) з Капыля, 
адзін са стваральнікаў і класікаў сучаснай літаратуры на 
ідыш. 3 Камянца паходзіць вядомы яўрэйскі мемуарыст 
Ехезкел Коцік (1847—1921), у Шклове нарадзіўся аўтар 
каларытных апавяданняў Залман Шнэур (1887—1959). 
У Гродне жыў паэт Лейба Найдус (1890—1918), які пісаў 
не толькі на ідыш, але таксама на рускай і польскай мовах. 
Ужо у другой палове XX ст. сталі вядомымі імёны пісь- 
меннікаў-яўрэяў якія пісалі не на ідыш, а на рускай мове.

Саламон Майман.
Дзяржаўны герб БССР 1927 г. Надпіс 
«Пралетарыі ўсіх краін, злучайцеся!» 
дадзены на 4 мовах, у тым ліку на ідыш. 

Я. Кругер.Яўрэй-касец. 1929 г.

Варта ўзгадаць хаця б Эфраіма Севелу (1928—2010) з 
Бабруйска і Леаніда Цыпкіна (1926—1982) з Мінска.

Частка яўрэяў рэалізавала сябе ў межах беларуска- 
га нацыянальнага руху. Найбольш яскравы прыклад — 
Самуіл Яфімавіч Плаўнік (1886—1941) з вёскі Пасадзец 
Лагойскага раёна, больш вядомы як Змітрок Бядуля, 
класік беларускай літаратуры.

эвалюцыі 1917 г. прынеслі значныя перамены
ў жыццё беларускіх яўрэяў. Было абвешчана і практыч- 
на здзейснена раўнапраўе ўсіх народаў Расіі, у тым ліку 
яўрэяў. Таму яўрэйская бедната і інтэлігенцыя ў цэлым 
падтрымалі Кастрычніцкую рэвалюцыю, іншыя захавалі 
кансерватыўныя погляды і не падтрымлівалі яе. Нямала 
яўрэяў апынулася сярод яе кіраўнікоў. Рэвалюцыя даз-
воліла працоўным яўрэям ажыццявіць сваю шматвяко- 
вую мару аб адукацыі. Яны сталі адной з самых адукава- 
ных і культурна развітых этнічных супольнасцей у СССР. 
Яўрэі з беларускіх губерняў далі сусветна вядомых ву- 
чоных і дзеячаў культуры — псіхолага Л.С. Выгоцкага



88



89

(1896—1934), канструктара ракетных рухавікоў 
С.А. Косберга (1903—1965), фізікаў Я.Б. Зяльдовіча 
(1914—1987) і А.Б. Мігдала (1911—1991), біяхіміка і 
пісьменніка-фантаста А. Азімава (1920—1992) і многіх 
іншых.

Пасля 1921 г. частка беларускіх яўрэяў апынулася 
ў Савецкай Беларусі. У 1921 г. спецыяльным дэкрэтам 
Цэнтральнага выканаўчага камітэта (ЦВК) БССР мове 
ідыш нададзены статус дзяржаўнай мовы разам з бела- 
рускай, рускай і польскай. Гэта было адлюстравана на 
гербе БССР 1927 г. У жніўні 1922 г. сярод членаў ЦВК 
з 57 чалавек яўрэяў было 17 (беларусаў 19), сярод 13 
членаў Цэнтральнага бюро Камуністычнай партыі (баль- 
шавікоў) [КП(б)Б] Беларусі яўрэяў было 6 (беларусаў 
5). У 1930-я гг. доля яўрэйскіх кіруючых кадраў памен- 
шала, але заставалася значнай.

У БССР у 1920-я гг. былі створаны яўрэйскія 
нацыянальныя адміністрацыйна-тэрытары- 
яльныя адзінкі — 19 местачковых і 3 сельскія 
Саветы. У1920—30-я гг. дзейнічала Яўрэйскае 
бюро пры ЦК КП(б)Б, былі створаны яўрэй- 
скія секцыі пры Саўнаркаме БССР, Наркамаце 
асветы і інш. Ствараліся яўрэйскія сельскага- 
спадарчыя кааператывы. Актыўна развівалі- 
ся яўрэйская адукацыя і культура.

У 1926/1927 навучадьным годзе было 147 пачатковых 
і 53 сямігадовыя яўрэйскія школы з навучаннем на мове 
ідыш, якая была прызнана адзінай мовай яўрэяў Беларусі.

Дзейнічалі яўрэйскія дзіцячыя сады, 3 яўрэйскія педтэх- 
нікумы (у Мінску, Віцебску, Гомелі), аддзяленні і секцыі 
ў тэхнікумах і ВНУ. У 1932—1935 гг. працаваў Інстытут 
яўрэйскай пралетарскай культуры (на базе заснаванага ў 
1924 г. Яўрэйскага аддзялення Інбелкульта). У 1926 г. ў 
Мінску створаны Дзяржаўны яўрэйскі тэатр БССР, а ў 
1929 г. — яўрэйская харавая студыя. Выходзілі шматлікія 
газеты і часопісы, кнігі на мове ідыш. Яўрэйская секцыя 
пры Саюзе пісьменнікаў БССР налічвала больш за 40 
членаў. Адначасова скарачаўся ўплыў рэлігійнай культу- 
ры, адбываліся працэсы секулярызацыі і атэізацыі яўрэй- 
скага насельніцтва. У канцы 1930-хгг. развіццё культуры і 
адукацыі яўрэяў Беларусі, як і іншых нацыянальных мен- 
шасцей, было згорнута. У Заходняй Беларусі, якая адыш- 
ла да Польшчы, працягвала захоўвацца кансерватыўная 
яўрэйская культура, аднак правы яўрэяў мала клапацілі 
ўлады. У Польшчы набірала папулярнасць ідэя пераезду ў 
Палесціну для стварэння там уласнай дзяржавы на месцы 
гістарычнай радзімы.

Але ўсе яўрэйскія беды і трагедыі меркнуць у па- 
раўнанні з тым, што здарылася ў 1941 г. пасля пачатку 
нямецкай акупацыі Беларусі ў ходзе Вялікай Айчыннай 
вайны. Нацысцкі ўрад заняўся сістэматычным вынішчэн- 
нем усіхяўрэяў на акупіраваных тэрыторыях (Халакост), 
была знішчана большасць сінагог і дамоў малітвы. 
Яўрэйская абшчына і яе культура панесла непапраўныя 
страты. У Беларусі загінулі сотні тысяч яўрэяў што не па- 
спелі выехаць у эвакуацыю. Многія жыхары Беларусі — 
беларусы, палякі, рускія хавалі яўрэяў ад нацыстаў і кала- 
барацыяністаў. За выратаванне яўрэяў больш за 600 гра- 
мадзян Рэспублікі Беларусь удастоены ганаровага звання 
Ізраіля «Праведнік народаў свету».

◄
Вуліца Замкавая (былая Яўрэйская) у Гродне. 1920-я гг. 
Мемарыяльны комплекс «Яма» на месцы масавай гібелі 
яўрэяў у Мінску.



90

іІасля вызвалення Беларусі ў 1944 г. толькі 

частка выжыўшых яўрэяў вярнулася ў свае родныя мес- 
цы, аднак самі яўрэйскія абшчыны фактычна перасталі 
існаваць. У Савецкім Саюзе, які перамог фашызм, у кан- 
цы 1940 — пачатку 1950-х гг. стаў развівацца ўласны ан- 
тысемітызм на дзяржаўным узроўні: так званая кампанія 
супраць касмапалітызму. Падзеі Халакосту замоўчваліся, 
яўрэі падвяргаліся дыскрымінацыі, і многія з іх вымуша- 
ны былі хаваць сваю нацынальнасць, мяняць прозвішчы 
і імёны. Пасля смерці І.В. Сталіна гэта кампанія была 
спынена, але ўласна яўрэйская культура не аднавілася. 
Фактычна паўнавартаснае яўрэйскае жыццё стала адра- 
джацца ў Беларусі толькі з атрыманнем ёю незалежнас- 
ці, хоць менавіта ў перыяд 1980—1990-х гг. шмат яўрэяў 
эмігравала з Беларусі. Калі ў 1989 г. у Беларусі пражыва- 
ла 112 тыс. яўрэяў то ў 1999 г. іх засталося толькі 28 тыс., 
а ў 2009 г. — 13 тыс. Большасць беларускіх яўрэяў сёння 
называюць сваёй роднай мовай рускую, што з’яўляецца 
вынікам савецкай асіміляцыі.

Сёння ў Беларусі дзейнічае цэлы шэраг 
яўрэйскіх грамадскіх і рэлігійных аб’яднан- 
няў, адкрыты сінагогі ў Мінску і ва ўсіх аблас- 
ных гарадах, а таксама ў Пінску і Бабруйску, 
выходзяць папулярныя і навуковыя публіка- 
цыі, прысвечаныя гісторыі і культуры яўрэяў, 
якія сёння ўспрымаюцца як неад'емная част- 
ка спадчыны Беларусі.

Зноў стаў вывучацца іўрыт. Яўрэі нязменна прад- 
стаўляюць сваю культуру на розных фестывалях і куль- 
турных мерапрыемствах краіны.

Разрыў са шматвяковай традыцыяй, які востра пе- 
ражывалі многія яўрэі ў канцы XIX — пачатку XX ст., 
вызваліў іх творчы патэнцыял, што знаходзіў увасаблен- 
не ў самых розных галінах. Праз стагоддзе з упэўненас- 
цю можна сказаць, што адной з самых паспяховых было 
мастацтва. Найбольшую вядомасць у свеце атрымала



Конкурс дзіцячага малюнка 
на іўдзейскім свяце Рош Ха-Шана 
(Новы год). Мінск, 2017 г.
Экспазіцыя прадметаў іўдзейскага культу 
на яўрэйскім падворку на Рэспубліканскім 
фестывалі нацыянальных культур 
у Гродне.

◄
Ю.Пэн. Майстар гадзіннікаў. 1914 г.
Ю.Пэн. Партрэт Марка Шагала. 1914 г. 
Я. Кру г ер. Партрэт Мендэле Мойшэ 
Сфорыма. 1928 г.



Рытуальны рог шафар гучыць на іўдзейскім 
свяце Рош Ха-Шана (Новы. год).

Мінск, 2017 г.
Шэсце дэлегацыі яўрэяў Беларусі на 

Рэспубліканскім фестывалі 
нацыянальных культур у Гродне. 

Абрад бар-міцва (дзень рэлігійнага 
паўналецця) у яўрэйскім абшчынным доме.

Мінск, 2010-я гг.



Вядучыя мастацкай праграмы іўдзейскага свята 
Рош Ха-Шана (Новы год). Мінск, 2017 г.



94

імя Марка Шагала (1887—1985), настаўнікам якога ў 
Віцебску быў іншы выдатны мастак Юдэль Пэн (1854— 
1937). ІмяШагала дапамагло пасля атрымання Беларуссю 
незалежнасці прыйсці да паступовага ўсведамлення таго, 
што здабыткі яўрэйскай культуры таксама з’яўляюцца 
часткай беларускай спадчыны. Дзякуючы гэтаму пасту- 
пова з’явілася ўвага да іншых яўрэйскіх мастакоў — вы- 
хадцаў з Беларусі, якія зрабілі сваю кар’еру ў Парыжы. 
Тут варта ўзгадаць імёны Хаіма Суціна (1893—1943) 
са Смілавічаў, Мішэля Кікоіна (1892—1968) з Гомеля, 
Яўгена Зака (1884—1926) з мястэчка Магільна (цяпер 
Уздзенскі раён Мінскай вобласці), Пінхуса Крэменя 
(1890—1981) з Жалудка (цяпер Шчучынскі раён 
Гродзенскай вобласці). Сёння гэтыя імёны вяртаюцца ў 
Беларусь, іх працы папаўняюць прыватныя і карпаратыў- 
ныя калекцыі.

He меншых поспехаў беларускія яўрэі дабіліся і ў па- 
будове палітычнай кар’еры. Многія з іх у канцы XIX — 
пачатку XX ст. падтрымалі сіянісцкі рух, які выступаў 
за кансалідацыю яўрэйскай нацыі, адраджэнне іўрыта 
як асноўнай мовы стасункаў паміж яўрэямі і стварэнне 
незалежнай дзяржавы Ізраіль. Першым яе прэзідэнтам 
стаў Хаім Вейцман (1874—1952) з мястэчка Моталь 
на Палессі. У Беларусі нарадзіліся тры ізраільскія 
прэм’ер-міністры: ІцхакШамір (1915—2012) уРужанах, 
Менахем Бегін (1913—1992) у Брэсце, Шымон Перэс 
(1923—2016) у Вішневе (цяпер Валожынскі раён 
Мінскай вобласці).

Усе названыя ў гэтым раздзеле людзі — плады з дрэ- 
ва той вялікай яўрэйскай дыяспары, якая некалі жыла ў 
Беларусі і лічыла яе сваім домам. Яна знікла, была зні- 
шчана, і напамінам пра яе часцей за ўсё застаюцца толькі 
старыя яўрэйскія могілкі на ўскрайках гарадоў і мястэ- 
чак. Яна нагадвае прыхаваны скарб, які можна вывучаць, 
асэнсоўваць і тады ўсвядоміць як неад’емную частку спад- 
чыны Рэспублікі Беларусь.

Дэлегацыя яўрэяў на Рэспубліканскім фестывалі 
нацыянальных культур у Гродне.



95



ТАТАРЫ

^і^ атары (саманазва — татарлар, tatarlar) — 

народ, які пераважна пражывае ва Усходняй Еўропе і ў 
Паўночнай Азіі. Падзяляюцца на волга-ўральскіх (або 
казанскіх, якія складаюць асноўную частку насельніцтва 
аднаго з суб’ектаў Расійскай Федэрацыі — Рэспублікі 
Татарстан), астраханскіх, сібірскіх, крымскіх, беларускіх, 
літоўскіх і іншых татар. Татарскія дыяспары існуюць у 
Сярэдняй Азіі, Сіньцзян-Уйгурскім аўтаномным раёне 
Кітая, на Блізкім Усходзе, у шэрагу еўрапейскіх краін. 
Татарская мова адносіцца да кыпчакскай падгрупы цю- 
ркскай групы алтайскай сям’і моў і дзеліцца на тры ас- 
ноўныя дыялекты: заходні (мішарскі), казанскі (сярэдні) 
і ўсходні (сібірска-татарскі). Мова крымскіх татар лічыц- 
ца асобнай мовай. Па веравызнанні татары ў асноўным 
з’яўляюцца мусульманамі-сунітамі, але ёсць сярод іх і 
праваслаўныя (так званыя крашэны) і інш.

У 1390-я гг. у Лідзе ў выгнанні жыў скінуты хан 
Залатой Арды Тахтамыш. Да пачатку XVI ст. іх колькасць 
павялічылася да 100 тыс. чалавек. Асноўнымі цэнтрамі 
рассялення татар у Беларусі былі раёны Клецка, Слуцка, 
Мінска, Койданава, Гродна, Навагрудка, Ліды, Іўя, 
Ашмян, Брэста, Давыд-Гарадка, Маладзечна і інш.

Татары на працягу стагоддзяў пражыва- 
юць на тэрыторыі Беларусі. З’яўленне пер- 
шых татарскіх паселішчаў (слабод) адносіцца 
да канца XIV—XV стст., калі палонных, а так- 
сама запрошаных на службу з Залатой Арды 
і Крыма татар, якіх вялікія князі літоўскія вы- 
карыстоўвалі ў барацьбе з Тэўтонскім ордэ- 
нам, пачалі рассяляць на беларускіх землях.

Колькасць татар у 2-й палавіне XVIII ст., паводле роз- 
ных звестак, складала ад 30 да 60 тыс. чалавек. Татарскім 
пасяленцам з прычыны рэлігійнай прыналежнасці, па- 
колькі яны з’яўляліся мусульманамі суніцкага кірунку за- 
баранялася мець гірыгонных сялян хрысціянскага вера- 
вызнання і заключаць шлюбы з мясцовымі хрысціянкамі 
(вялікі князь Жыгімонт II дазволіў такія шлюбы, бо не 
хапала нявест-татарак; гэта паўплывала на звычай бела- 
рускіх татар мець адну жонку і было адной з прычын па- 
ступовай страты роднай мовы). Рэлігійны фактар шмат



97

Татарка-дваранка ў нацыянальным касцюме.
Горад Ваўкавыск, пачатак XX cm.
Фота з калекцыі А.А. Крыніцкага.

у чым прадвызначыў фарміраванне беларускіх татар як 
этнаканфесійнай супольнасці, абумовіў асаблівасці іх са- 
цыяльнай арганізацыі і становішча ў грамадстве, аказаў 
ўплыў на развіццё матэрыяльнай і духоўнай культуры.

Па сацыяльна-прававым становішчы большую частку 
беларускіх татар складалі ваеннаслужачыя (зямяне), якія 
юрыдычна былі прыраўнаваны да шляхты, але не мелі 
права ўдзельнічаць у выбарах у сейм і мясцовыя сеймікі, 
займаць вышэйшыя дзяржаўныя пасады. Яны атрым- 
лівалі за службу зямлю, якая заставалася ў спадчынным 
карыстанні. Сярод ваеннаслужачых вылучаліся саслоў- 
на-родавыя вярхі — князі (бекі і мурзы) і ўланы, якія мелі 
сваю прыслугу цяглых сялян нехрысціянскай веры, пут- 
ных і панцырных слуг (баяр). Другую частку татарскага 
насельніцтва складалі беззямельныя нашчадкі ваеннапа- 
лонных і збеглых ясачных людзей. Яны жылі пераважна ў 
мястэчках і гарадах, займаліся апрацоўкай скур, рымар- 
ствам, дробным гандлем, агародніцтвам, жывёлагадоўляй 
і інш.

3 2-й палавіны XVII ст. у татарскім асяроддзі пачалі 
знікаць племянныя адрозненні, татары ўсё часцей пры- 
малі беларускія прозвішчы: Александровічы, Канапацкія, 
Смольскія, Карыцкія, Раецкія і інш. Знікла і асобная та- 
тарская адміністрацыя — харунжыя (ваенныя), маршал- 
кі (земскія), кадзі (суддзі).

У Рэчы Паспалітай XVII—XVIII стст., у склад якой 
уваходзілі беларускія землі, абшчыны татар-мусульман 
мелі пэўную самастойнасць. Пры вырашэнні спрэчных 
пытанняў у рэлігійных справах звярталіся да муфціяў 
Атаманскай імперыі або Крыма. Абшчыны выконвалі 
рэлігійныя і грамадскія абрады, яны выбіралі патра- 
нат мястэчак з найбольш паважаных вернікаў. Апошні 
клапаціўся аб усіх справах абшчыны, выбіраў мулу і яго 
памочніка — муэдзіна. Гэтыя пасады займалі асобы, 
якія добра ведалі рэлігійныя рытуалы і абрады, умелі 
чытаць Каран. Паводле звычаю ўсе мулы і кіраўніцт- 
ва абшчын былі шляхецкага паходжання, так званая 
шляхта-мусульмане.



98 ----------------------------------------------------------------------------------------------

трох падзелаў Рэчы Паспалітай, у 
выніку якіх тэрыторыя Беларусі стала часткай Расійскай 
імперыі, татары-шляхціцы ўказамі Кацярыны II, Паўла I, 
Аляксандра I і Мікалая I былі зацверджаны ў правах два- 
ранства. Татары, якія пражывалі ў гарадах і мястэчках, 
але не мелі шляхецкіх правоў былі залічаны ў мяшчан- 
скае саслоўе.

У канцы XVIII — 1-й палавіне XIX ст. ажыццяўляла- 
ся ўнутраная міграцыя татар у межах Беларусі. Татарскія 
паселішчы ў сельскай мясцовасці значна скараціліся. 
Многія татары перасяліліся ў мястэчкі і гарады: Браслаў 
Навагрудак, Пінск, Слонім, Ляхавічы, Іўе. З’явіліся вулі- 
цы і слабоды татар-гарбароў і агароднікаў у Відзах, 
Докшыцах, Глыбокім. Разам з унутранай адбывалася і

знешняя міграцыя. Беларускія татары пераязджя м жыць 
у Польшчу Крым, Турцыю. 3 іншага боку, у зеларусь 
перасялілася некаторая колькасць крымскіх, казанскіх, 
сібірскіх татар. У цэлым жа да канца XIX ст. у сувязі з мі- 
грацыямі і асіміляцыйнымі працэсамі колькасць татар, 
якія пражывалі на беларускіх землях, скарацілася. Па 
дадзеных Першага Усерасійскага перапісу насельніцтва 
1897 г., на этнічна беларускіх тэрыторыях пражывалі 
13 877 мусульман.

У выніку Першай сусветнай вайны беларускія татары 
апынуліся на тэрыторыі некалькіх дзяржаў: Польшчы —

Татарын-памешчык з-пад Гродна. 1891 г. 
Фота з калекцыі А.А. Крыніцкага.

Пахаванне татарына. Гродна, 1937 г. 
Фота з калекцыі А.А. Крыніцкага.



99

каля 6 тыс. чалавек, Літвы — прыблізна 1,5 тыс. чалавек, 
БССР — амаль 4 тыс. чалавек. Частка беларускіх татар 
засталася ў Расіі, куды яны былі эвакуіраваны ў 1915 г.

Пасля ўз’яднання Заходняй Беларусі з БССР у 1939 г. 
і Вялікай Айчыннай вайны 1941 —1945 гг. рэзка скара- 
цілася колькасць татар у месцахіхранейшага кампактнага 
пражывання. Прычынамі гэтага сталі страты ў час ваен- 
нага ліхалецця, міграцыя ў гарады, перасяленне за мяжу, 
выезд на працу або вучобу ў іншыя рэспублікі СССР. Аб 
многіх сельскіх паселішчах беларускіх татар сёння на- 
гадваюць толькі старадаўнія татарскія могілкі (мізары). 
Разам з тым у пасляваенны час у Беларусь пераехалі шмат 
татар з РСФСР і іншых савецкіхрэспублік, што было звя- 
зана з ростам прамысловай вытворчасці і, адпаведна, па- 
трэбай у працоўнай сіле, кваліфікаваных кадрах.

Паводле перапісаў насельніцтва, у Беларусі ў 1959 г. 
пражывалі 8654 чалавекі татарскай нацыянальнасці, у 
1970 г.— 10 031, у 1979 г. — 10 911, у 1989 г. — 12 552, 
у 1999 г. — 10 089 чалавек. У наступныя гады тэндэнцыя 
да скарачэння колькасці татар захоўвалася.

Паводле перапісу 2009 г. у Рэспубліцы 
Беларусь называлі сябе татарамі 7316 чала- 
век. 3 іх жыхарамі гарадоў былі 6061 чала- 
век. У сельскай мясцовасці жылі 1255 татар. 
Татарская супольнасць, якую складаюць на- 
шчадкі беларускіх татар — старадаўніх жы- 
хароў краіны, а таксама татары, якія пера- 
сяліліся ў Беларусь у XX стагоддзі з Паволжа, 
Сібіры, Крыма, іншых месцаў, займае 7 месца 
па колькасці чалавек пасля беларусаў, рускіх, 
палякаў, украінцаў, яўрэяў і армян.

Нямада татар пражывае ў беларускай сталіцы — 
1547 чалавек. Статыстычныя дадзеныя пра рассяленне 
татар па рэгіёнах Беларусі такія: у Гродзенскай воблас- 
ці — 1710 чалавек, Мінскай — 1239, Біцебскай — 822, 
Гомельскай — 776, Брэсцкай — 725, Магілёўскай — 497 
чалавек. Сучасныя татары пражываюць пераважна ў цэн- 
тральных і паўночна-заходніх раёнах краіны.

ершыя татарскія пасяленцы, якія масава мі- 
грыравалі на беларускія землі ў часы Вялікага Княства 
Літоўскага, размаўлялі на чагатайскай мове (фактыч- 
на, гэта адзін з усходніх дыялектаў турэцкай мовы, які 
адносіцца да куманска-кыпчацкай групы). У хамаілах 
(малітоўніках) беларускіх татар ёсць шмат тэкстаў на 
чагатайскай мове, якія адносяцца да найбольш ранняга 
перыяду гісторыі іх рассялення ў Беларусі. Сляды гэтай 
мовы захаваліся таксама ў помніках старажытнага пісь- 
менства беларускіх татар, у некаторых прозвішчах, на- 
звах гербаў, а таксама ў назвах некаторых татарскіх страў.

Пасяліўшыся на землях Вялікага Княства 
Літоўскага ў асяроддзі мясцовага насельніцт- 
ва, татары вельмі рана страцілі сваю родную 
мову і таму карысталіся беларускай (пазней 
таксама польскай мовай).

У крыніцах XVI— XVII стст. ёсць звесткі аб моўнай 
асіміляцыі беларускіх татар. На беларускія землі татары 
прынеслі з сабой арабскі алфавіт, прыстасаваны да фане-



100

тыкі той мовы, якой яны тады карысталіся (гэта значыць 
чагатайскай). У працэсе засваення беларускай і польскай 
моў складання рэлігійных і свецкіх тэкстаў на гэтых мо- 
вах узнікла неабходнасць увесці ў арабска-чагатайскую 
графіку дадатковыя дыякрытычныя знакі для перадачы 
гукаў якіх няма ні ў арабскай, ні ў чагатайскай мовах. 
Так у беларускіх татар узнікла мова кітабаў напісаных на 
беларускай і часткова польскай мовах (ад арабскага аль- 
кітаб — кніга). Татары, якія атрымалі рэлігійную адука- 
цыю, шырока карысталіся арабска-турэцкім алфавітам. 
Яны звярталіся да яго не толькі падчас пісьма і перапісван- 
ня сваіх рэлігійных кніг, але і ў паўсядзённым жыцці, калі 
ставілі подпісы, афармлялі завяшчанні, робячы розныя 
паметкі, а таксама пры напісанні прыватных лістоў. Гэтай 
жа графікай татары карысталіся, складаючы надмагіль- 
ныя эпітафіі на беларускай альбо польскай мовах.

Калі беларускія землі былі ўключаны ў склад Расійскай 
імперыі, татары пачалі карыстацца рускай мовай. У савец- 
кі і постсавецкі перыяды гістарычнага развіцця Беларусі 
тэндэнцыя да пашырэння ў беларускім грамадстве ру- 
скай мовы, у тым ліку і сярод татар, захоўваецца. Паводле 
дадзеных перапісу насельніцтва Рэспублікі Беларусь 
2009 г., большасць татар (4669 чалавек) сваёй роднай 
мовай назвалі рускую. Беларускую мову палічылі роднай 
для сябе 1411 чалавек, а мову сваёй нацыянальнасці — 
толькі 1060 татар.

Бесперапынныя кантакты татар з бела- 
русамі пакінулі адметны след і ў беларускай 
мове. На думку акадэміка Я. Карскага, у мове 
беларусаў налічваецца каля 50 слоў цюркска- 
га (татарскага) паходжання, якія ўспрымаюц- 
ца сучаснымі беларусамі як звыклыя і не па- 
трабуюць спецыяльнага тлумачэння.

Гэта такія словы, як гарбуз, шалаш, чай, курган, кін- 
жал, кафтан, халат, халва, дуда, баран, бусел, туман, тавар, 
торба, харч, хамут, шапка, кайданы, кавун, тытунь, дыван, 
калач, багатыр, біклага, базар, андарак, бачыць, гойдацца і 
інш. Паводле падлікаў даследчыка Я. Якубоўскага, больш 
за 600 цюркізмаў у той ці іншай ступені ўжываюцца ў бе- 
ларускай мове.

Вусна-паэтычная спадчына беларускіх татар вельмі 
блізкая да фальклору беларусаў, а такія жанры, як песні, 
прыпеўкі, загадкі, прыказкі і прымаўкі, амаль нічым не 
адрозніваюцца ад беларускіх. Вызначаюцца вялікай ары- 
гінальнасцю татарскія паданні і легенды.

«^^лноўным тыпам жылля татарскіх пасяленцаў 

на тэрыторыі Беларусі стаў традыцыйны для белару- 
саў аднапавярховы драўляны дом зрубавай канструк- 
цыі. Звычайна ён падзяляўся на 2 палавіны: «чыстую» 
(святліца, грыдніца), якая служыла для прыёму гасцей 
і розных урачыстасцей, і «чорную» (гаспадарчую). 
Святліца мела драўляную падлогу і вокны вялікіх па- 
мераў сцены бялілі і часта размалёўвалі арнаментам 
з тэкстамі з Карана на арабскай і татарскай мовах. 
Распаўсюджаным элементам насценнага аздаблення 
былі мухіры — апраўленыя ў рамы пергаменты з вер- 
шамі Карана, малітвамі, імёнамі прарокаў. У XIX — 
пачатку XX ст. яны паступова змяніліся літаграфіямі з 
відамі славутых мячэцей, выявамі ісламскай сімволікі. 
Татарскія сядзібы мелі кветнік, агарод з фруктовымі 
дрэвамі, пладова-ягаднымі кустамі. У комплекс трады- 
цыйных гаспадарчых пабудоў татарскай сядзібы ўваход- 
зілі клець, рознага прызначэння хлявы, склеп або стопка 
(варыўня), гумно, павеці.



101

Традыцыйная кухня беларускіх татар 
вылучаецца сваёй самабытнасцю, разнастай- 
насцю страў з назвамі цюркскага паходжан- 
ня. Складалася з штодзённай і святочна-аб- 
радавай. Рэцэпты татарскіх страў вядомыя з 
даўніх часоў. Некаторыя з іх былі апісаны ўжо 
ў XVII ст.

Штодзённы татарскі стол нязначна адрозніваўся ад 
стала беларусаў. Характэрна прысутнасць у меню татар 
мяса, часцей, чым у карэннага насельніцтва Беларусі. Але 
яны не ўжывалі каніну якая з’яўляецца ўлюбёным мясам 
для ўсіх астатніх татар. Беларускія татары аддавалі пера-

вагу бараніне, ялавічыне, ахвотна елі гусінае, курынае, 
качынае мяса. Паводле рэлігійных прадпісанняў яны не 
ўжывалі свініну.

Да пачатку XIX ст. адным з галоўных прадуктаў хар- 
чавання для беларускіх татар быў аржаны (чорны) хлеб. 
Бульбяныя стравы атрымалі распаўсюджанне ў меню та- 
тар, як і беларусаў у 2-й палавіне XIX ст. Бульбу варылі, 
смажылі, тушылі, запякалі ў «мундзіры». Гатавалі з яе 
«бабку», клёцкі, бліны і аладкі. Першымі стравамі, якія 
падавалі на стол, былі боршч, крупнік, капуста, бульбяны 
суп з грыбамі, мясам ці запраўлены тлушчам.

Традыцыйнымі святочнымі стравамі беларускіх татар 
былі калдуны (кундумы), бялюш (бяляш), перакачаўнікі, 
поліўка і кампот.

Татарская выпечка эчпачмак.
Татарская выпечка кош тэле.



102

Па пятніцах і на святы (байрам) беларускія татары га- 
тавалі калдуны (кундумы) вялікіх памераў Цеста рабілася 
на вадзе і яйкаху форме круглых ці авальных піражкоў. Для 
начыння выкарыстоўвалася рубленая цяляціна ці ялавічы- 
на з дадаткам прыпраў цыбулі, перцу і солі.

Бялюш у беларускіх татар гатаваўся з тлустай бараніны 
ці гусяціны, якую рэзалі на дробныя кавалкі і загортвалі ў 
цеста, зробленае з яек, мукі, масла ці тлушчу. Начыненае 
цеста запякалі ў форме ці рондалі. Татары і сёння ўжыва- 
юць гэтую страву але ў розных раёнах Беларусі можна су- 
стрэць розныя спосабы прыгатавання, і таму яе называюць 
у адпаведнасці з назвай мясцовасці, напрыклад, ляхавіцкі, 
клецкі бялюш і г.д.

Перакачаўнік — гэта тонкараскатанае цеста без 
дражджэй, якое клалі пластамі, кожны з якіх змазвалі 
маслам і прыправамі; паміж пластамі клалі разнастайнае 
начынне з рубленага мяса з дабаўленнем вялікай колькас- 
ці цыбулі, сыру і разынак. Начыненае цеста закручвалі 
рулетам, клалі на змазаную тлушчам патэльню і выпякалі 
ў печы.

Выпечка складае асобную групу абрадавых страў бела- 
рускіх татар. Распаўсюджанай стравай з’яўляецца джайма 
(ад цюркскага джаймак — рассцілаць) — невялікія блін- 
чыкі, якія раздаюць удзельнікам пахавальнага ці паміналь- 
нага абраду. Джайму гатавалі з пшанічнай мукі, вады і 
солі. Спачатку рабілі маленькія булкі, затым раскатвалі іх 
на тонкія круглыя блінчыкі і смажылі ў алеі на патэльні. 
Адметнае месца сярод традыцыйных абрадавых страў зай- 
мае гальма, якая ўяўляе сабой крутое цеста з мёду мукі і 
масла ў роўных прапорцыях. Цеста раскатвалі на патэльні 
і рэзалі на кускі. Гальму, як і джайму раздаюць у выгляд- 
зе садагі (міласціны) удзельнікам пахавання і штогадовых 
памінальных мерапрыемстваў на могілках (мізарах).

Традыцыйным напоем беларускіх татар з’яўлялася 
сыта — засалоджаная мёдам вада. Сыту падавалі падчас 
урачыстасцей і сямейных абрадаў (напрыклад, падчас аб- 
раду надання імя дзіцяці, заручэння, пахавання і інш.).

Пражываючы на тэрыторыі Беларусі доўгі 
час, татары запазычылі многія элементы кас- 
цюма беларусаў. Актавыя дакументы XVI— 
XVII стст. паказваюць, што адзенне шляхці- 
цаў-татар мала чым адрознівалася ад адзення 
мясцовай хрысціянскай шляхты. Аднак яшчэ ў 
сярэдзіне XIX ст., як сведчаць этнаграфічныя 
крыніцы таго часу, этнічныя прыкметы за- 
хоўваліся ў касцюме татарскіх жанчын.

Традыцыйнаму татарскаму жаночаму адзенню 
былі ўласцівы яркая каляровая гама, архаічны галаўны 
ўбор тыпу галовачкі, багатыя нагрудныя ўпрыгажэнні. 
Жаночы абутак — чаравікі з чырвонымі ці жоўтымі аб- 
цасамі. На працягу XX — у пачатку XXI ст. касцюм татар 
практычна нічым не адрозніваўся ад тыповага адзення 
насельніцтва Беларусі і ў сваім развіцці падпарадкоўваў- 
ся ўплыву агульнаеўрапейскай моды.

Мячэць у горадзе Іўе. 1882 г.



103-

На працягу многіх стагоддзяў беларускіх 
татар аб’ядноўвала ісламская рэлігія. Яна 
выконвала важную ролю ў захаванні імі 
сваёй культурнай адметнасці і этнічнай 
самасвядомасці.

Адарваныя ад мусульманскіх цэнтраў татары не ад- 
маўляліся ад традыцыйнага для іх веравызнання. Пэўны 
ўплыў на рэлігійныя абрады татар аказала шматгадовае 
суседства з хрысціянскім насельніцтвам.

Сцяпан (Мустафа) Крычынскі.
Мацей Сулькевіч.
Аляксандр (іскандэр) Талькоўскі.
Фота перыяду Першай сусветнай вайны.
Якаў Юзефовіч.

д
||ухоўньші цэнтрамі татарскіх абшчын у 

Беларусі з’яўляліся культавыя пабудовы мусульман — 
мячэці. Першыя мячэці ў Вялікім Княстве Літоўскім буда- 
валіся ўмесцах аседласці татар. У перыяд праўлення вяліка- 
га князя Вітаўта існавалі мячэці ў населеных пунктах каля 
Вільні: Сарака Татарах, Лукішках і Некрашунцах. Раннія 
культавыя пабудовы беларускіх татар былі драўляныя, не- 
вялікіх памераў не мелі мінарэтаў. Характэрнай асабліва- 
сцю мячэцей Беларусі быў падзел унутранай прасторы на 
дзве часткі: мужчынскую і жаночую з асобнымі ўваходамі 
ў кожную палавіну. Набажэнствы праводзіліся ў мужчын- 
скай частцы ў асноўным у дзённы час, прыкладна з 12 да 
14 гадзін. У час посту (прыпадае на свяшчэнны і галоўны 
для мусульман месяц Рамадан) пакланенне Алаху (намаз) 
ажыццяўлялася ўвечары і ноччу.



104



Саборная мячэць у Санкт-Пецярбургу. 1910—1920-я гг.
Архітэктары С. Крычынскі і М.В. Васільеў.

Саборная мячэць у Мінску. 2016 г.
Духавенства розных канфесій на адкрыцці 
Мінскай саборнай мячэці. Лістапад 2016 г. 
Ускладанне дэлегацыяй татар Беларусі вянкоў 
на вайсковых могілках Рыленкі ў Дубровенскім раёне 
Віцебскай вобласці. 201S г.
Адкрыццё нацыянальнага свята «Сабантуй» у Мінску.



Змены ў колькасці мячэцей на беларускіх землях непа- 
срэдным чынам звязаны са зменамі колькасных паказчы- 
каў татарскага насельніцтва. Так, калі напрыканцы XVI 
ст. на тэрыторыі Рэчы Паспалітай налічвалася амаль 400 
культавых пабудоў мусульман, то да пачатку XX ст. на бе- 
ларускіх землях іх засталося крыху больш за 20. У савецкі 
перыяд палітыка дзяржавы адносна канфесій не спрыяла

рэлігійнаму жыццю беларускіх татар, што негатыўна ад- 
білася і на стане мячэцей. Мусульманскія святы, звычаі і 
абрады адзначаліся і праводзіліся ў асноўным на сямей- 
ным узроўні. У цяперашні час у Беларусі дзейнічаюць 8 
мячэцей: у Іўі, Навагрудку Слоніме, Смілавічах, Відзах, 
Клецку, Маладзечне і ў вёсцы Лоўчыцы Навагрудскага 
раёна. Усе яны, за выключэннем іўеўскай мячэці, якая на-

Артысты з Татарстана каля 
Мінскай ратушы. 201S г.



107

прыканцы 1980-х гг. заставалася адзінай дзеючай у БССР, 
былі адкрыты ў сярэдзіне 1990-х — пачатку 2000-х гг., 
што тлумачыцца актывізацыяй у Рэспубліцы Беларусь у 
гэты перыяд руху беларускіх татар за рэлігійнае і этна- 
культурнае адраджэнне.

Традыцыйная святочная культура беларускіх татар 
цесна звязана з ісламскімі рэлігійнымі святамі, якія адз-

Шэсце дэлегацыі татар на Рэспубліканскім 
фестывалі нацыянальных культур у Гродне.

начаюцца па рухомым месячным календары мусульман. 
Паколькі месячны каляндар карацейшы за сонечны на 
11 дзён, то святы перамяшчаюцца і ўсякі раз адзнача- 
юцца на 11 дзён раней, чым у папярэднім годзе. У шасці 
месяцах мусульманскага календара па 30 дзён, і яшчэ ў 
шасці — па 29. Беларускія татары ўрачыста адзначаюць 
чатыры асноўныя рэлігійныя святы: Рамазан-Байрам

Татарска-башкірскі падворак на Рэспубліканскім 
фестывалі нацыянальных культур у Гродне.



108

(Ураза-Байрам), Курбан-Байрам, Ашура-Байрам (Дзень 
Ашура), Маўлюд (Маўлюд ан-Набі).

На працягу стагоддзяў пражывання ў беларускім 
асяроддзі татары захоўвалі многія свае звычаі і абрады. 
Абрады, звязаныя з трыма найважнейшымі вехамі ў жыц- 
ці чалавека — нараджэннем, стварэннем сям’і і смер- 
цю — у беларускіх татар маюць іншы характар, чым у 
карэннага насельніцтва, што тлумачыцца асаблівасцямі 
іх рэлігійнага культу. Сямейныя абрады татар у цэлым не 
адрозніваліся ад агульных мусульманскіх, але ў іх (аса- 
бліва ў пахавальных і звязаных з шанаваннем памерлых) 
можна знайсці пэўныя сляды старажытнай рэлігіі цюр- 
каў — шаманства. Некаторыя абрады амаль цалкам за- 
пазычаны ў суседзяў-беларусаў іншыя ўяўляюць сабой 
арыгінальнае злучэнне элементаў беларускай народнай 
абраднасці з элементамі мусульманскага абраду і частко- 
ва старажытнымі татарскімі звычаямі, якія доўті час за- 
хоўваліся ў мясцовых татар.

Татары абавязкова выконвалі рытуальныя дзеянні ў 
сувязі з нараджэннем дзіцяці (ніфас) і абрад надання 
нованароджанаму імя з мэтай далучэння яго да сям’і 
(азан). Вялікае значэнне надавалася татарамі рытуа- 
лу абразання (сюнет). Урачыстасцю характарызуецца 
шлюбны абрад. Комплекс пахавальна-памінальнай аб- 
раднасці беларускіх татар цесна звязаны з традыцы- 
ямі ісламу. Для татар шанаваць памяць памерлых — 
свяшчэнны абавязак. Вясной і ў пачатку лета ў першую 
квадру месяца, у пятніцу ці чацвер, яны збіраюцца на 
мусульманскіх могілках (мізары). На могілках чыта- 
юцца малітвы за спачын душ сваякоў і ўсіх памерлых. 
Удзельнікі рытуалу абыходзяць мізар справа налева, 
пры гэтым магілы павінны заставацца па правую руку. 
У гэтыя дні таксама праводзіцца ўпарадкаванне магіл. Іх 
абкладваюць камянямі, дзірваном, ставяць помнікі.

^^^^канцы XIX — пачатку XX ст. шэраг беларускіх 

татар сталі вядомымі ўсёй Расіі людзьмі. Талентавітым 
архітэктарам быў Сцяпан (Мустафа) Крычынскі (1874— 
1923), які з’яўляецца аўтарам праектаў шэрагу цікавых 
будынкаў, пераважна ў Пецярбургу; самы знакаміты з 
іх — саборная мячэць (1910—1920), спраектаваная 
разам з М.В. Васільевым, галоўным фундатарам быў бу- 
харскі эмір Сеід Абдул Ахад-хан. Будучы патомнымі ва- 
еннымі, беларускія татары вылучылі са свайго асяроддзя 
ў 1910—1920-я гг. выдатных военачальнікаў якія ўдзель- 
нічалі ў Першай сусветнай вайне, а ў Грамадзянскую 
вайну былі на баку як белых, так і чырвоных: начальніка 
штаба Каўказскай туземнай («Дзікай») дывізіі гене- 
рал-лейтэнанта Якава Юзефовіча (1872—1929), прэм’ер- 
міністра Крымскага краявога ўрада ў 1918 г. і начальніка 
Генеральнага штаба арміі Азербайджана ў 1919—1920 гг. 
генерал-лейтэнанта Мацея Сулькевіча (1865—1920), кам- 
дыва Чырвонай Арміі, начальніка і ваенкама Аб’яднанай 
татарска-башкірскай вайсковай школы ў Казані ў 1923— 
1930 гг. Аляксандра (Іскандэра) Талькоўскага (1894— 
1942) іінш.

Вядомыя сваімі заслугамі ў галіне айчыннай навукі і 
культуры пісьменнік, літаратуразнавец, доктар філалагіч- 
ныхнавук, прафесар С.Х. Александровіч (1921—1986); 
гісторык, грамадскі і рэлігійны дзеяч, адзін з лідараў та- 
тарскага этнакультурнага руху ў Беларусі І.Б. Канапацкі 
(1949—2005); графік, член Беларускага саюза мастакоў 
І.Р. Гембіцкі (1900—1974); вучоны ў галіне цеплафізікі, 
член-карэспандэнт НАН Беларусі Б.М. Смольскі 
(1913—1982), вучоны ў галіне цеплаэнергетыкі, док- 
тар тэхнічных навук Б.А. Байрашэўскі (н. 1936); кам- 
пазітар, заслужаны дзеяч мастацтваў Беларусі, лаўрэат 
Дзяржаўнай прэміі Беларусі, народны артыст Беларусі 
Д.Б. Смольскі (н. 1937) і інш.



109 —

Татары ўнеслі значны ўклад у са- 
цыякультурнае развіццё Беларусі. 
Буйнейшымінацыянальныміаргані- 
зацыямі татар у сучаснай Беларусі 
з’яўляюцца таварыствы «Зікр-уль- 
Кітаб» і «Чышма». Дзейнічаюць 
мастацкія калектывы, якія удзель- 
нічаюць у Рэспубліканскім фесты- 
валі нацыянальных культур і іншых 
святах.

Бой з мяшкамі на бервяне на свяце «Сабантуй» у Мінску. 
Фальклорны ансамбль «Лэйсэн». Мінск.
Выступленне салістак фальклорнага ансамбля «Лэйсэн» 
Гульсіны Аброськінай і Эльвіры Ляўшэвіч.



НЕМЦЫ

^^^емцы (саманазва — дойчэ, Deutsche) — 

этнас, асноўнае насельніцтва Германіі. Таксама немцы 
пражываюць у краінах СНД, Заходняй Еўропы, ЗША, 
Канадзе, Бразіліі і інш. У асноўным яны вызнаюць 
пратэстантызм (лютэранства), ёсць сярод іх і католікі. 
Размеркаванне немцаў паводле перапісу насельніцтва 
Рэспублікі Беларусь у 2009 г. выглядае наступным чы- 
нам: Брэсцкая вобласць — 468 чалавек, Віцебская воб- 
ласць — 268 чалавек, Гомельская вобласць — 442 чала- 
века, Гродненская вобласць — 329 чалавек, Магілёўская 
вобласць — 278 чалавек, Мінская вобласць — 425 чала- 
век, г. Мінск — 264 чалавекі.

Немцы сяліліся ў розных населеных пунктах на тэры- 
торыі Беларусі. У XVI ст. нямецкія сем’і сялян сталі жыць 
у Брэсцкім ваяводстве (каля ракі Буг). Там яны заснавалі 
вёскі Нойдорф і Нойбрун, дзе стаў дзейнічаць лютэран- 
скі царкоўны прыход Нойдорф-Нойбаў. 3 часам коль- 
касць нямецкіх паселішчаў стала ўзрастаць.

З’яўленне нямецкіх пасяленцаў на зем- 
лях Беларусі адносіцца да XIV ст. і звязана з 
іх рэлігійнай дзейнасцю ў Вільні і Навагрудку, 
адкрыццём нямецкіх гандлёвых двароў у ін- 
шых гарадах. У тыя часы нямецкія рамеснікі 
славіліся сваімі вырабамі, таму некаторыя з 
іх па запрашэнні вялікага князя Гедзіміна так- 
сама пасяліліся ў Вялікім Княстве Літоўскім.

Масавыя перасяленні немцаў на беларускія землі ў 
больш позні перыяд звязаны з праўленнем Кацярыны II, 
якая сама па паходжанні была немкай. Вырашальную 
ролю ў гэтым адыграў выдадзены ёю маніфест ад 22 
ліпеня 1763 г. У ім прывілеі і значныя льготы надаваліся 
жыхарам замежных дзяржаў, якія пасяліліся ў Расійскай 
імперыі. Іх прыцягненне было ажыццёўлена з мэтай за- 
сялення памежных раёнаў і асваення прыродных рэсур- 
саў гэтых тэрыторый.



Ill

Немцы славіліся сваім майстэрствам. Іх запрасіў на 
працу гродзенскі стараста Антоній Тызенгаўз, які па 
загаду Станіслава Аўгуста Панятоўскага наладжваў 
вытворчасць на каралеўскіх мануфактурах. Галандскія і 
немецкія рамеснікі разам працавалі і маліліся. На той мо- 
мант у Гродна прыехалі каля 200 сем’яў такіх майстроў. 
У горадзе не было такога вялікага будынка, дзе б усе яны 
маглі сабрацца разам. Таму Станіслаў Аўгуст Панятоўскі 
іменнай граматай надаўлютэранскай абшчыне дом і зям- 
лю. Лічыцца, што кірха ў Гродна была заснавана ў 1793 г. 
У лютэран з’явіўся і першы пастар. Для яго таксама быў 
пабудаваны дом.

У XIX ст. Расійская імперыя панесла вялікія страты 
у гады войнаў. На тэрыторыі сучаснай Беларусі таксама 
шлі баі. У напалеонаўскіх войсках у вайну 1812 г. трэцюю 
частку складалі немцы. Значная колькасць іх ваявала пад 
сцягамі французаў не па добрай волі. Таму ў Расійскай 
імперыі праводзілася работа па агітацыі немцаў для су- 
месных дзеянняў супраць войск Напалеона. У верасні 
1812 г. у Расіі стаў фарміравацца легіён з перабежчы- 
каў і ваеннапалонных, сярод якіх былі немцы з Гродна, 
Віцебска, Мінска, Барысава. Некаторыя палонныя нем-

цы, якія пачалі служыць у нямецкім легіёне, засталіся тут 
і ажаніліся. У1813 г. ваенныя нямецкага легіёна змагаліся 
ў Паўночнай Германіі. У ім налічвалася 8 тыс. чалавек.

Пасля вайны 1812 г. у Расіі зноў паўстала патрэба 
засялення і аднаўлення гаспадарчай дзейнасці значных 
тэрыторый. Пры Аляксандру I немцам, якія прыбылі 
на пастаяннае месца жыхарства ў спустошаныя вайной 
тэрыторыі, давалася зямля, падаваліся ільготы для вя- 
дзення сельскай гаспадаркі. 3 канца вайны да 1840 г. на 
землі Беларусі пераехалі 1443 сем’яў. У наступныя двад- 
цаць гадоў каланісты ўтварылі тут 32 калоніі. Людзі пе- 
раязджалі ў асноўным з Германіі, а таксама сярод іх былі 
тыя, хто перабіраўся з Валыні. У 1887 г. расійскія ўлады 
забаранілі пасяляцца каланістам на гэтых землях, таму 
што адносіны з Германіяй пагоршыліся.

Паводле перапісу 1897 г. на беларускіх зем- 
лях было каля 49 тыс. немцаў (0,49%). Іх ас- 
ноўнымі заняткамі былі сельская гаспадарка 
(таксама садоўніцтва), рамёствы, гандаль, 
апрацоўчая прамысловасць і г.д. Гаспадаркі, 
якія даглядалі немцы, былі вельмі акурат- 
нымі, узорнымі.

Аад жыцця немцаў якія жыді ў Беларусі, істотна 
змяніўся з пачаткам Першай сусветнай вайны. Частка з іх 
выехала ўглыб Расіі. Тых, хто апынуўся у прыфрантавой 
паласе, на працягу сутак прымусова высялілі. У 1919 г. 
частка немцаў з Беларусі адправілася ў Германію разам з 
кайзераўскім войскам. Таму колькасць беларускіх немцаў 
у пачатку XX ст. значна зменшылася, зніклі нават іх не- 
каторыя паселішчы. У 1921 г. паводле Рыжскага мірнага 
дагавора значная частка Беларусі, на якой жылі немцы, 
адышла да Польшчы.

Антоній Тызенгаўз.



112

Паводле ўсесаюзнага перапісу 1926 г. у БССР было 
7075 немцаў. Больш за палову з іх жылі ва Усходнім 
Палессі, асабліва на Мазыршчыне. Таму там былі ство- 
раны нацыянальныя саветы (2 нямецкія і 1 украін- 
ска-нямецкі). У Мазырскім занальным архіве захаваліся 
дакументы, якія адносяцца да жыцця і дзейнасці немцаў 
у Нараўлянскім і Каралінскім раёнахМазырскай акругі. 3 
іх вынікае, што «...у арганізаваных нацыянальных саветах 
у сярэднім 95% насельніцтва з’яўляецца адпаведнай на- 
цыянальнасці». Сярод нямецкага насельніцтва была ніз- 
кая палітычная актыўнасць. Напрыклад, у в. Анзельмаўка 
з 515 жыхароў з правам голасу на сходах прысутнічала 
65 — 75 чалавек, гэта значыць каля 13%. Немцы такса- 
ма не імкнуліся ўступаць у камуністычную партыю, хоць 
у выбарчых органах нямецкіх сельскіх саветаў іх была 
большасць.

,t^.a будоўлю жылля на новых месцах 

немцы бралі мясцовыя будаўнічыя матэрыялы. 
Выкарыстоўваліся прыродныя камяні, цэгла (для пад- 
мурка), дрэва, вапна і інш. Матэрыялам для пакрыцця да- 
хаў маглі служыць дошкі, дранка, салома, чарот. Звычайна 
пабудовы ўзводзілі самі, зрэдку звярталіся да дапамогі 
мясцовых майстроў. У кожнай сям’і нямецкіх перасялен- 
цаў меліся неабходныя для гэтага інструменты. У мяс- 
цовых жыхароў ўваходныя дзверы ў жыллё адкрывалася 
ўнутр, у немцаў жа — на двор. Таксама немцы куплялі для 
сябе гатовыя дамы. Таму ў Палессі існавала падабенства 
ў вонкавым выглядзе і ўнутраным аздабленні жылля нем- 
цаў і карэннага насельніцтва. Найбольш распаўсюджаны

сярод немцаў былі пяцісценкі з сенцамі, трапляліся 
і двухузроўневыя пабудовы.

Першыя перасяленцы аддзялялі невысокай перагарод- 
кай у сваім жыллі памяшканне для жывёлы. У больш поз- 
ні час яе гадавалі асобна. У кожнай хаце абавязкова была 
печ. У пярэдняй хаце быў стол, за якім елі, і ўсё неабходнае 
для гэтага. Тут таксама знаходзіліся розныя прылады пра- 
цы, у тым ліку ткацкі станок, швейная машына «Зінгер». 
Жанчыны рабілі саматканыя палавікі і коўдры. У сумеж- 
ным памяшканні спалі, яго называлі задняй хатай. Немкі 
былі выдатнымі ткачыхамі. Іх працы нават адзначалі на 
рэспубліканскіх выстаўках народнай творчасці.

Немцы не змаглі захаваць ў паўсядзённым 
жыцці многія элементы сваёй культуры, у 
тым ліку і традыцыйны касцюм. 3 цягам часу 
нямецкія гаспадаркі станавіліся больш за- 
можнымі. Іх адносіны з мясцовымі жыхарамі 
складалісь досыць талерантна.

Насельніцтва вёскі Новая Рудня пры Кузьміцкім сель- 
скім савеце нават звярталася з прапановай да далучэння 
іх да Анзельмаўскага сельскага савета (нямецкага) з-за 
дрэнных транспартных сувязей з цэнтрам іх сельскага 
савета. Але ім у просьбе было адмоўлена з-за нязгоды 
немцаў і таму што вёска Новая Рудня знаходзіцца на ад- 
нолькавай адлегласці ад Кузміцкага, і ад Анзельмаўскага 
сельскіх саветаў.

Пры вывучэнні працы нацыянальных саветаў 
Мазырскай акругі было адзначана, што ў іх адбыўся 
значны рост сельскай гаспадаркі і павелічэнне дабрабы- 
ту насельніцтва. Так, вытворча-збытавая кааперацыя ў 
Бярозавіцкім нямецкім савеце ахоплівала 70% гаспада- 
рак, у Анзельмаўскім нямецкім сельсавеце на той час была



113

арганізавана арцель, меляратыўнае таварыства і спажы- 
вецкая кааперацыя. У нямецкіх саветах Мазыршчыны 
насельніцтва цалкам абслугоўвалася на нацыянальнай 
мове. Справаводства ж часцей за ўсё вялося па-руску. 
Здавалася, што ў нацыянальных саветах не было кніг, 
бланкаў падручнікаў на роднай мове.

Аднак у краіне пачалася калектывізацыя і ўтварэн- 
не калгасаў. Немцы не хацелі ўступаць у іх. У 1930-я гг. 
шмат беларускіх немцаў былі рэпрэсіраваны, так як яны 
мелі вельмі добрыя гаспадаркі. У канцы 1937 — 1938 гг. 
нацыянальныя сельскія саветы былі скасаваны.

Напярэдадні Другой сусветнай вайны для германскіх 
акупацыйных уладаў важным быў «прынцып нямецкай 
крыві», гэта значыць прыналежнасць асоб да нямецкай на- 
цыянальнасці. У тыя часы іх вяртаннем на радзіму займала- 
ся арганізацыя «Фольксдойчэ мнттельштелле». Паводле 
дадзеных савецкай разведкі многіх немцаў што пражывалі 
ў СССР, фашысты мелі намер завербаваць. Таму ўзнікла 
пагроза ўдзелу «рускіх» немцаўу вайне на баку Германіі.

Напярэдадні вайны ў 1941 г. іх высялялі (дэпартыра- 
валі) з Беларусі ўглыб Расіі. 3 заходняй часткі БССР усіх 
вывезці не паспелі. У асноўным гэта былі дзеці, жанчы- 
ны, старыя. Мужчыны, хто быў ў стане ваяваць, пайшлі 
на вайну ці ў працоўную армію. Аднак праз некалькі ме- 
сяцаў іх адазвалі з дзеючай арміі па спецыяльнаму загаду.

Падчас вайны фашысты мэтанакіравана і актыўна 
прыцягвалі мясцовых немцаў — «фольксдойчэ» — да 
супрацоўніцтва. Яны карысталіся прывілеяваным ста- 
новішчам, займалі пасады ва акупацыйнай адміністрацыі. 
Толькі ў Мінску іх налічвалася каля 150 чалавек (дадзе- 
ныя Ю. Туронка). Фольксдойчэ выконвалі працу пера- 
кладчыкаў начальнікаў аддзелаў іх надзялялі правамі 
бургамістраў і намеснікаў і г.д. У сельскай жа мясцовас- 
ці яны часта станавіліся старастамі. Часта такія кіраўнікі 
не карысталіся поўным даверам новай улады, і фашысты 
іх звалі «паўкамуністамі». Вялікая колькасць мясцовых

немцаў выехала ці была вывезена ў Германію часцямі вер- 
махта, якія пакідалі Беларусь у 1944 г.

Пасля вайны многія немцы імкнуліся вярнуцца ў мяс- 
ціны ранейшага пражывання. Але выйшаўуказ, які дазва- 
ляў ім жыць толькі ва ўсходняй часцы СССР — далей ад 
заходніх межаў краіны. Аднак былі выпадкі, калі добрых 
спецыялістаў рэдкай спецыяльнасці накіроўвалі нават 
у гэты час на працу ў Беларусь. Такім быў напрыклад, 
немец Іван Васільевіч Пфенінг, які працаваў у шахтах 
Салігорска. Толькі з 1972 г. немцы змаглі свабодна вы- 
біраць населеныя пункты для пражывання.

3 1959 па 1999 г. у Беларусі адбыўся нязначны рост 
колькасці немцаў Паводле перапісу 1999 г. у рэспубліцы 
пражывала каля 4,5 тыс. этнічных немцаў У канцы XX ст. 
на постсавецкай прасторы ўзмацніліся міграцыя насель- 
ніцтва. Вынікі гэтага працэсу ў адносінах да Беларусі мелі 
свае асаблівасці. 3 аднаго боку ў Беларусь на пастаяннае 
месца жыхарства пераехалі немцы і дзеці са змешаных 
шлюбаў з Расіі, Украіны, Казахстана. 3 іншага — шмат- 
лікія немцы, якія дзесяцігоддзямі жылі ў Беларусі, выехалі 
ў Германію. У выніку іх агульная колькасць скарацілася.

Маркшэйдар І.В. Пфенінг за працай.



114

Па дадзеных перапісу 2009 г. у Рэспубліцы 
Беларусь пражывае 2474 немцаў. Сярод іх і 
цяпер можна сустрэць нашчадкаў першых 
перасяленцаў.

Калісьці беларуская мова абагацілася словамі нямец- 
кага паходжання, напрыклад: дах, шыба, друкаваць, папе- 
ра, пляц, шынка, цукар, фарба і шмат іншых. Многія з іх 
былі занесены праз нямецка-яўрэйскую мову ідыш. Такія 
словы лёгка знайсці, так як яны маюць падабенства па гу- 
чанні ў абедзвюх мовах.

Многія з немцаў пасля вайны змянялі імя, імя па 
бацьку або сваё прозвішча на ўсходнеславянскія. Першыя 
каланісты ў сем’ях выкарыстоўвалі ў асноўным нямец- 
кую мову. Паступова ў іх нашчадкаў сродкам зносін ста- 
навілася руская мова. Асабліва гэтаму спрыялі змешаныя 
шлюбы.

Тыя, хто прыехаў з Украіны, ведалі ўкраінскую мову. 
Паводле звестак перапісу насельніцтва Беларусі 2009 г. з 
апытаных 2474 немцаў 2109 чалавек у якасці роднай ука- 
залі рускую мову беларускую — 146, нямецкую — 158. 
Яшчэ 5 немцаў з апытаных лічаць сваёй роднай мовай 
украінскую і 2 — літоўскую.

учасныя немцы, якія жывуць у Беларусі, веда- 
юць стравы, якія гатавалі іх продкі: выпечка, якая доўгі 
час не чарсцвее і нават робіцца смачней, велікодная здо- 
ба, «кільдшнідэры» — звычайны сухі батон, які раз- 
мочваюць ў малацэ (потым гэты хлеб падсмажваюць), 
«крэплі» — аладкі з мукі і смятаны, шніт-суп — салодкі 
суп з сухафруктаў.

Таксама традыцыйнымі для немцаў з’яўляюцца стравы 
са свініны, рыбы. Раней былі распаўсюджаны стравы з гу- 
сакоў асабліва на святы. Мясцовае насельніцтва калісьці 
вырошчвала гэтых птушак на асабістых падворках у велі- 
зарнай колькасці.

Штрудзель з курыцай.
Запечаная свіная рулька.



115 —

мJL ▼ Аногія немцы, якія доўгі час жывуць у 
Беларусі, не ведаюць каляндарныя нямецкія святы, 
таму і не адзначаюць. Яны прытрымліваюцца ў асноў- 
ным беларускага святочнага календара. Вернікі ж свят- 
куюць рэлігійныя святы згодна вызнаванай рэлігіі. Для 
ўсіх найбольш значныя святы — Каляды, Вялікдзень. 
Лютэране і католікі яшчэ адзначаюць Свята Трох 
Каралёў. Лютэране ў Беларусі праводзяць хрышчэнне і 
адпяванне. У многіх немцаў рэлігійныя традыцыі стра- 
чваліся праз пакаленні. У цяперашні час яны, па магчы- 
масці, адраджаюцца.

У канцы XX ст. у Беларусі стала магчымым задаволіць 
патрэбы вернікаў-немцаў. Тут пасля Другой сусветнай 
вайны аж да 1993 г. не існавала афіцыйна зарэгістрыра- 
ваныхлютэранскіх абшчын. Іх з’яўленне стала выконваць 
этнакансалідзіруючую ролю сярод мясцовых немцаў. Да

1998 г. лютэранскія абшчыны ў Беларусі існавалі аўта- 
номна. Толькі некаторыя з іх далучаліся да Евангелічна- 
Лютэранскай Царквы ў Расіі і іншых краінах. У канцы 
XX — пачатку XXI ст. адбылося павелічэнне колькасці 
зарэгістраваных лютэранскіх абшчын таксама і ў сумеж- 
ных краінах.

У культурным жыцці людзей вялікая роля адво- 
дзіцца грамадскім аб’яднанням. У Рэспубліцы Беларусь 
у 2006 г. было зарэгістрыравана і ажыццяўляла сваю 
дзейнасць некалькі нямецкіх грамадскіх аб’яднанняў: 
«Wilkommen» — Сардэчна запрашаем», «Віцебскі 
саюз немцаў» (абодва г. Віцебск), «Цэнтр нямецкай 
культуры» (г. Гомель), «Бабруйская нямецкая супол- 
ка «Цэнтр нямецкай культуры», аб’яднанне нямецкай 
культуры «Die Brucken» («Масты»), Беларускае тава- 
рыства немцаў «Нямецкі дом» (абодва г. Мінск).

Дэлегацыя немцаў на Рэспубліканскім фестывалі 
нацыянальных культур у Гродне.
Лютэранская кірха ў Гродне.



116

У 1992 г. у Беларусі было зарэгістрыравана таварыства 
немцаў «Wiedergeburt» («Адраджэнне»). Асноўнай мэ- 
тайяго існавання было згуртаванне немцаўі прадстаўнікоў 
іншых супольнасцей для вывучэння нямецкай культуры. 
Таксама ў цэнтры нямецкай культуры «Wiedergeburt» 
з 1998 г. рэгулярна друкаваўся альманах «Wie geht’s?» 
(«Як справы?»). Тэмай яго першых нумароў была паэзія, 
творчасць I. Гётэ. Тэксты на нямецкай мове дубліраваліся 
перакладам на рускую. Біяграфічныя ўспаміны беларускіх 
немцаў ляглі ў аснову трэцяга выпуску альманаха. Пры та- 
варыстве былі адкрыты курсы, арганізавана выступленне 
хору, правядзенне тэматычных вечароў і святочных кан- 
цэртаў адзначэнне нацыянальных святаў. Дзякуючы гра- 
мадству «Wiedergeburt» павялічылася колькасць жадаю- 
чых вывучаць нямецкую мову.

У Рэспубліцы Беларусь у 2006 г. было зарэ- 
гістрыравана і ажыццяўляла сваю дзейнасць 
Беларускае таварыства немцаў «Нямецкі 
дом» (г. Мінск). Мэтай грамадскага аб’яднан- 
ня «Беларускае таварыства немцаў «Нямецкі 
Дом» было спрыянне этнакультурнаму 
адраджэнню немцаў Беларусі, умацаван- 
не сувязей паміж народамі. Адным з асноў- 
ных напрамкаў дзейнасці грамадства было 
рашэнне сацыяльных пытанняў. Таму право- 
дзілася работа па аказанні дапамогі ветэра- 
нам вайны, пажылым і састарэлым людзям, 
асобам, якія пацярпелі ад наступстваў аварыі 
на Чарнобыльскай АЭС.

Таксама дзякуючы працы таварыства асобныя людзі 
змаглі прайсці навучанне, курсы, атрымаць аздараўленне.

Для ўмацавання беларуска-германскіх сувязей ў 
1993 г. было зарэгістрыравана грамадскае аб’яднанне

«Віцебскі саюз немцаў». Дзейнасць аб’яднання была 
накіравана таксама на адраджэнне і распаўсюджванне 
нямецкіх народных традыцый і культуры, арганізацыю 
вывучэння нямецкай мовы, аналагічныя задачы ставяць 
перад сабой і іншыя аб’яднанні.

Па стане на 1.1.2016 г. ў Рэспубліцы Беларусь дзей- 
нічалі 2 нацыянальна-культурныя грамадскія аб’яднанні 
немцаў (абодва ў Мінску).

Значную культурную дзейнасць у Рэспубліцы 
Беларусь праводзяць установы культуры Федэратыўнай 
Рэспублікі Германія. Напрыклад, у г. Мінск ужо шмат 
гадоў працуе Інстытут імя Гётэ. На яго базе створаны 
спрыяльныя ўмовы для вывучэння нямецкай мовы, дзей- 
нічае бібліятэка і ажыццяўляецца міжнароднае культур- 
нае супрацоўніцтва: разам з беларускімі калегамі аргані- 
зуюцца розныя культурныя мерапрыемствы, у тым ліку 
тэматычныя выстаўкі.

Сярод немцаў было немала тых, хто быў вядомы ў 
Беларусі. Антоній Тызенгаўз (1733—1785) у 1770— 
1780 гг. быў гродзенскім старостам. Пры ім у горадзе 
былі ўзведзены многія значныя збудаванні, у тым ліку 
тэатр, які захаваўся да нашых дзён. Вялікі ўклад у куль- 
туру Беларусі XVII—XIX стст. унеслі мастакі Іаган

І.К. Глаўбіц.
О.Ю. Шміт.



Шрэтэр (?—1685), бацька і сын Гескія, Францішак 
Ксаверый Дамінік (1700—1764) і Юзаф Ксаверый 
(1730?—1810?), архітэктар Іаган Крыштоф Глаўбіц 
(1700?—1767), кампазітар Ян Давід Голанд (1746— 
1827) і інш.

3 1890 па 1901 г. Карл фон Гутэн — Чапскі (1860— 
1904) займаў пост гарадскога кіраўніка г. Мінска. 
Начальнікам Мінскага жандармскага паліцэйскага 
ўпраўлення чыгунак некаторы час быў таксама немец 
Васіль Аляксеевіч фон Роткірх (1868—1891). 3 1875 г. і

да самай смерці старшынёй Мінскага таварыства ўрачэй 
быў Вільгельм фон Гіндэнбург. У XIX ст. у Мінску пра- 
цаваў таксама знакаміты аптэкар Тэафіл Гольдберг. 
Заслужаны дзеяч навук Беларусі Фёдар Аскаравіч 
Тэадор Гаусман (1868—1844) таксама быў врачом. У 
1936—1941 гг. ён працаваў у Акадэміі навук Беларусі. 
Сусветную вядомасць атрымаў выдатны савецкі вучо- 
ны—геафізік, кіраўнік палярнай экспедыцый на леда- 
коле «Чалюскін» ў 1933—1934 гг., Герой Савецкага 
Саюза, уражэнец Магілёва Ота Шміт (1891—1956).

Полацкі Сафійскі сабор, перабудаваны ў XVIII cm. 
у стылі віленскага барока І.К. Глаўбіцам.



ЛІТОУЦЫ

J^^Liroj^bi (саманазва летўвяй, lietuviai) — блізкі 

па культуры і супольнай гісторыі народ, які пражывае па 
суседстве з беларусамі. Складаюць асноўнае насельніцт- 
ва Літоўскай Рэспублікі (2561 тыс. чал., 2011 г.). Усяго 
ў свеце налічваецца каля 3,2 мільёна літоўцаў. Агульная 
іх колькасць на тэрыторыі Беларусі (паводле перапісу 
2009 г.) — 5087 чалавек. Сярод літоўскіх вернікаў пера- 
важную частку складаюць католікі. Гавораць на літоўскай 
мове. Літоўская мова — дзяржаўная мова Літоўскай 
Рэспублікі і адна з афіцыйных моў Еўрапейскага саюза.

Літва (літ. Lietuva) — самая вялікая і населеная з 
трох прыбалтыйскіх дзяржаў. Гэта краіна мае і самую 
працяглую з Беларуссю мяжу (на паўночным захадзе — 
660 кіламетраў). Старажытная сталіца Літвы — горад 
Вільнюс (літ. Vilnius, бел. Вільня) — нацыянальна-гіста- 
рычны сімвал як літоўцаў так і беларусаў. Багатая куль- 
турная спадчына, тэрытарыяльная блізасць і гістарычныя 
сувязі робяць Літву найбольш папулярным напрамкам 
выязнога турызму нашых суайчыннікаў.

Літоўцы са старажытных часоў пражывалі на тэры- 
торыі Беларусі. Аднак у выніку міжэтнічнага ўзаема- 
дзеяння яны былі амаль цалкам асіміляваны славянскім 
насельніцтвам. Толькі нешматлікія літоўскія жыхары, 
якія кампактна пражываюць у памежных з Літвой вёсках 
Беларусі, здолелі захаваць самабытныя рысы балцкай эт- 
нічнай культуры.

Беларусы і літоўцы маюць даўнія і тры- 
валыя міжэтнічныя сувязі. Менавіта продкі 
сучасных беларусаў і літоўцаў разам ства- 
рылі і развівалі агульную еўрапейскую дзяр- 
жаву — Вялікае Княства Літоўскае, Рускае і 
Жамойцкае. Працяглае пражыванне ў адзінай 
дзяржаве прывяло да заканамернага з'яўлен- 
ня шэрага агульных рыс у мове, ментальнас- 
ці, народнай культуры, фальклоры, традыцы- 
ях, звычаях і абрадах жыхароў княства.



119

Галоўнае адрозненне беларусаў і літоўцаў — іх мовы, 
якія належаць да розных груп індаеўрапейскай моўнай 
сям’і.

Знаходзячыся ў баку ад асноўных гістарычных цэн- 
траў і шляхоў змешвання народаў, балты здолелі захаваць 
архаічныя рысы мовы старажытных індаеўрапейцаў — 
продкаў большасці еўрапейскіх народаў. Літоўская мова 
прызнаная мовазнаўцамі самай архаічнай з усіх жывых

індаеўрапейскіх моў і найбольш блізкай да рэканструява- 
най навукоўцамі праіндаеўрапейскай мовы.

Літоўская мова разам з латышскай і зніклай у XVII ст. 
мовай прусаў належыць да балцкіх моў. Беларуская ж мова 
разам з рускай, украінскай, польскай, чэшскай, славацкай, 
балгарскай, сербахарвацкай і славенскай належыць да 
славянскіх моў. Як балцкія, так і славянскія мовы, у сваю 
чаргу, уваходзяць у склад адной вялікай сям’і індаеўрапей-

Літоўская сярэдняя школаў вёсцы 
Пяляса Воранаўскага раёна.



120

скіх моў да якой адносяцца таксама германскія, раманскія 
і іншыя групы моў. Усе індаеўрапейскія мовы роднасныя 
паміж сабой, што пацвярджаецца як лексічнымі дадзе- 
нымі, так і граматычным ладам гэтых моў. Славянскія і 
балцкія мовы — найбольш блізкія адна да адной моўныя 
групы. Асабліва гэта тычыцца беларускай і літоўскай моў 
якія ўплывалі адна на адну больш за тысячу гадоў.

У мінулым балцкіх моў было значна больш. Сваю 
мову (цяпер ужо страчаную) мелі яцвягі, якія яшчэ ў X— 
XIII стст. насялялі Беларускае і Літоўскае Панямонне. На 
старажытных балцкіх гаворках размаўлялі даславянскія і 
дахрысціянскія жыхары Беларусі, якія жылі на поўнач ад 
ракі Прыпяць. Пра гэта, у першую чаргу сведчаць шмат- 
лікія назвы населеных пунктаў рэк, азёр, урочышч, а так- 
сама прозвішчы і імёны балцкага паходжання. Балцкія 
народы (яцвягі, літва, латгалы, прусы і інш.) займалі знач- 
ную частку Беларусі аж да XIII—XV стст., калі пакрысе 
ўліліся ў склад беларускага і літоўскага народаў.

У XV—XVI стст. літоўцы даволі кампактна 
пражывалі на захад і поўнач ад лініі Гродна— 
Шчучын—Ліда—Валожын—Крэва—Паставы— 
Браслаў. У гэты час нязначныя перасяленні 
літоўцаў адбываліся ў асноўным у заходнія і 
цэнтральныя рэгіёны Беларусі.

Дамінуючае становішча беларускага этнасу ў ВКЛ 
выклікала паступовую асіміляцыю літоўцаў і змяншэн- 
не іх этнічнай тэрыторыі ў паўночна-заходнім напрамку. 
Найбольш хутка беларусізавалася літоўскае насельніцтва 
ў ваколіцах Вільні, дзе знаходзілася шматлікае ўсходне- 
славянскае акружэнне. Літоўцы засвойвалі мясцовыя бе- 
ларускія гаворкі, што давала магчымасць карыстацца да 
дзяржаўнай мовай ВКЛ.

Са старабеларускай мовы літоўцы запазычылі знач- 
ную колькасць слоў у першую чаргу гандлёвай і рэлі- 
гійнай лексікі (напрыклад, літ. turgus «торг, рынак», 
muitas «мыта», stiklas «шкло», miestas «места, горад», 
dvaras «двор, маёнтак», karcema «карчма», baznycia 
«бажніца, касцёл», koplycia «капліца», Kaledos 
«Каляды», Velykos «Вялікдзень», bajoras «шляхціц» 
і інш.). У цэлым у літоўскай мове колькасць запазычан- 
няў са славянскіх моў дасягала 1,5%. У пачатку XX ст. 
яны былі і ў літаратурнай мове, але ў 1920—1930-я гг. 
былі заменены балцкімі адпаведнікамі (замест kvietka 
пачалі ўжываць gele «кветка», сіЬйІё — svogunas «цы- 
буля», kleckai — kukuliai «клёцкі», prosas — ligintuvas 
«прас», cviakas — vinis «цвік» i г.д.).

Цэпеліны.



У беларускую мову з балцкіх моў патрапілі такія словы 
як адліга, апранаць, атожылак, буська, гультай, дзёгаць, 
дзірван, дзякла, дойлід, жвір, клуня, крушня, куль, кум- 
пяк, лататы, лупы, наўда, парсюк, пуня, рупіцца, свіран, 
сцірта, шашок, чаўпці і інш. Сёння гэтыя словы ўспрыма- 
юцца як выключна беларускія і самабытныя, але навукоў- 
цы адзначаюць іх балцкія карані.

Літоўцы таксама аказалі істотны ўплыў 
на развіццё мовы і культуры беларусаў. 
Культурная агульнасць абодвух народаў пра- 
яўляецца ў пераважна земляробчым харак- 
тары іх гаспадаркі, аднолькавых спосабах і 
формах яе вядзення, прыладах працы, трады- 
цыйных промыслах і рамёствах, планіроўцы 
і забудове літоўскіх і беларускіх вёсак, эле- 
ментах нацыянальнага касцюма, традыцыях 
харчавання і інш.

Здаўна галоўным гаспадарчым заняткам літоўскіх 
сялян было земляробства, другаснае значэнне мела жы- 
вёлагадоўля, дапаможную ролю адыгрывалі разнастай- 
ныя рамёствы і промыслы. 3 XII—XIII стст. у літоўцаў 
была развіта трохпольная сістэма севазвароту. Сярод 
збожжавых культур галоўнае месца належала жыту сеялі 
таксама пшаніцу, авёс, ячмень, з тэхнічных культур — 
лён. Пасля валочнай памеры XVI ст. раскіданыя зямель- 
ныя надзелы кожнай вёскі былі зведзены ў адно месца і 
падзелены на тры роўныя надзелы для азімых, яравых і 
пад папар. Галоўнай землеапрацоўчай прыладай пра- 
цы ў літоўцаў была двухзубая саха (zagre), якая была 2 
тыпаў: так званая літоўская — з 2 паліцамі для парнай 
валовай вупражы, і так званая руская — з адной палі- 
цай, прыстасаваная для коннай цягі. Дапаможнай пры-

ладай апрацоўкі зямлі было рала (arklas). 3 пачатку XX 
ст. распаўсюджваюцца плугі. Пасеяны хлеб баранавалі 
звычайна драўлянымі баронамі (akecios). Найбольш рас- 
паўсюджаная была плеценая барана з дубовымі зубамі. 
Сеялі ўручную з лубянкі-сявенькі (setuve), жалі сярпамі 
(pjautuvas), косамі (dalge), паўкосамі (dalgele), малацілі 
цапамі (spragilas).

Асноўнай формай пасялення літоўцаў была вёска 
(kaimas), якая налічвала ад некалькіх да некалькіх дзя- 
сяткаў сядзіб (sodyba). Да XVI ст. пераважала бессістэм- 
ная, ці кучавая, забудова, а пасля правядзення валочнай 
рэформы — вулічная (адсюль і дыялектнае назва вёскі 
па-літоўску — йіусіа). Асноўным тыпам жылля была 
зрубная хата (pirkia) з печчу (pecius). У двары сярэдняга 
літоўскага гаспадара апрача хаты звычайна знаходзіліся 
таксама гумно (kluonas), хлеў (tvartas) і свіран (svirnas, 
альбо klietis).

Музей Літоўскага цэнтра культуры 
ў вёсцы Рымдзюны Астравецкага раёна.



122

Лакальныя і сацыяльныя асаблівасці мела традыцый- 
нае адзенне літоўцаў якое пачало мадэрнізавацца з 2-й 
палавіны XIX ст. Сыравінай для ткацтва былі лён, пянька 
і воўна. Камплект мужчынскага сялянскага адзення скла- 
даўся з кашулі, штаноў сярмягі, кажуха, розныхгалаўных 
убораў. Жаночы ўбор складалі кашуля, нясшытая страка- 
тая спадніца, безрукаўка, фартух, сярмяга, кажух, пояс, 
ваўняная хустка, чапец і намітка (nuometas) для замужніх 
жанчын і вянок са стужкамі для дзяўчат. Паўсядзённым 
абуткам былі лапці, клумпі і пасталы.

рыса літоўскіх песень — лірызм. Шырокае бытаванне ў 
фальклоры, як і ў цэлым у народнай культуры літоўцаў 
мелі язычніцкія элементы і сюжэты. Народная міфалогія 
і яе інтэрпрэтацыі адыгралі вялікую ролю ў станаўленні 
літоўскай нацыянальнай культуры новага і найноўшага 
часу: хрысціянства літоўцы прынялі ў параўнанні з ін- 
шымі еўрапейскімі народамі адносна позна — ў канцы 
14 — пачатку 15 ст.

j^^LnoBy харчовага рацыёну літоўцаў складалі 

прадукты земляробства, агародніцтва, жывёлагадоўлі. 
Дадатковымі крыніцамі ежы былі паляванне, рыбалоў- 
ства, бортніцтва, збіральніцтва. Традыцыйныя стра- 
вы — халаднік, боршч, капуста, малочныя супы з мукой і 
крупамі, бліны і інш. 3 напояў літоўцы найбольш спажы- 
валі квас, аўсяны кісель, мёд, піва.

Шэраг агульных рыс прасочваецца ў духоўнай культу- 
ры беларусаўі літоўцаў (каляндарнай і сямейнай абрадна- 
сці, фальклоры, міфалогіі, народныхведах). Падабенства 
праяўляецца не толькі ў структуры і змесце, але і ў тэр- 
міналогіі асобных элементаў духоўнай кудьтуры. Па сут- 
насці, аднолькавым сэнсам і вобразнасцю напоўнены і ця- 
пер вельмі папулярныя святкаванні Купалля (літ. Jonines, 
Kupoles, Rasos svente), Вялікадня (літ. Velykos), Калядаў 
(літ. Kaledos), Масленіцы (літ. Uzgavenes) і іншых свят 
літоўскага народнага календару.

Фальклор літоўцаў складаюць песні-дайны, галашэн- 
ні, казкі, легенды, паданні, магічныя заклінанні, замовы, 
прыгаворы, загадкі, прыказкі і прымаўкі. Характэрная

арміраванне літоўскай літаратурнай мовы 
звязана са з’яўленнем першых друкаваных кніг на 
літоўскай мове. Пачатак літоўскаму кнігадрукаванню 
паклаў Марцінас Мажвідас, які ў 1547 г. у Кёнігсбергу 
выдаў пратэстанцкі катэхізіс. Яму папярэднічалі першыя 
пераклады рэлігійных песнапенняў зробленыя ў пачатку 
XVI ст. дзеячамі Рэфармацыі Станіславам Рапалёнісам 
і Абрахамам Кульвецам. У 1595 г. у Вільні Мікалоюс 
Даўкша надрукаваў першы каталіцкі катэхіз на літоўскай 
мове, а ў 1599 г. — «Пасцілу каталіцкую». У сярэдзі- 
не XVII ст. з’явіліся першыя граматыкі літоўскай мовы 
Данііла Клейна (на лацінскай мове ў 1653 г. і на нямецкай у 
1654 г.), у аснову якіх былі пакладзены заходнеаўкштайц- 
кія гаворкі ваколіц Коўна. Пачынальнікам літоўскай 
класічнай літаратуры стаў Крысціёнас Данелайціс, які 
напісаўпаэму «Поры года» (1765—1775).

У 1-й палавіне XIX ст. узнік літоўскі нацыянальны 
рух, які заклаў асновы для фарміравання сучаснай нацыі. 
З’явілася дастаткова вялікая колькасць публікацый на 
літоўскай мове. Людвік Рэза, які ажыццявіў публікацыю



123

паэмы К. Данелайціса, выдаў у 1825 г. першы зборнік 
літоўскіх песень-дайн. Збіраннем і публікацыяй літоўска- 
га фальклору займаўся Людвік Юцэвіч, які лічыцца пер- 
шым этнографам Літвы (пахаваны ў беларускім Лепелі).

У 2-й палавіне XIX ст. інтэлігенты, пераважна сялян- 
скага паходжання, выразна асэнсавалі сваю літоўскую 
ідэнтычнасць. Яны пачалі патрабаваць для сябе і сваіх 
супляменнікаў правоў і вольнасцей, неад’емных для кож- 
нага народа. Гэта з’ява атрымала назву нацыянальнага 
адраджэння. У 1905 г. у Вільні адбыўся з’езд літоўцаў які 
атрымаў назву Вялікага Віленскага сейму і сабраў каля 
2 тыс. дэлегатаў.

У апошняй чвэрці XIX ст. адбыліся мігра- 
цыі літоўцаў у Беларусь, галоўным чынам у 
цэнтральныя і ўсходнія рэгіёны. Карэннае 
літоўскае насельніцтва было сканцэнтра- 
вана ў Гродзенскім (2912 чалавек), Лідскім 
(17 828 чалавек), Ашмянскім (8765 чалавек), 
Слонімскім (305 чалавек) паветах.

Аітоўцы пражывалі ў ваколіцах вёсак Парэчча 
Гродзенскага, ПелясаВоранаўскага, Засецце Дзятлаўскага, 
Лаздуны Іўеўскага, Гервяты Астравецкага, Опса Браслаў- 
скага раёнаў і іншых населеных пунктах белару- 
ска-літоўскага памежжа.

Працяглыя кантакты паміж беларусамі і літоўцамі, ад- 
нолькавыя прыродныя і сацыяльна-эканамічныя ўмовы 
прывялі да інтэграцыі многіх элементаў іх этнічных куль- 
тур. Мова стала асноўнай прыкметай (маркерам), якая 
адрознівала мясцовых літоўцаў ад беларусаў.

Напрыклад, як у беларусаў, так і ў літоўцаў шырокае 
распаўсюджанне ў XIX ст. атрымалі стравы, прыгатава- 
ныя з бульбы — для абодвух народаў практычна асноў- 
нага прадукту харчавання («другі хлеб»). Агульнымі 
для літоўцаў і беларусаў нацыянальнымі стравамі сталі 
дранікі (літ. bulviniai blynai «бульбяныя бліны»), цэпелі- 
ны-калдуны (літ. сереііпаі), бабка (літ. babka, або kugelis), 
бульбяная каша (літ. bulvip kose) і інш.

час Першай сусветнай вайны колькасць літоў- 
цаў у Беларусі павялічылася за кошт бежанцаў значна 
вырасла колькасць літоўцаў у гарадах. У 1919—1920 гг. 
існавала Літоўска-Беларуская Савецкая Сацыялістычная 
Рэспубліка, у час Грамадзянскай вайны і ваеннай 
інтэрвенцыі. Паводле перапісу 1926 г. у БССР было 
6864 літоўцы. У 1920—1930-я гг. у Мінску выпускаліся 
літоўскія друкаваныя выданні, рыхтаваліся спецыяльныя 
кадры для школ, вяліся радыётрансляцыі на літоўскай 
мове. У 1927 г. у Інбелкульце працавала кафедра гісто- 
рыі Літвы. Быў створаны літоўскі сектар у АН Беларусі 
(1929), Інстытут літоўскай і латышскай культур (1933), 
літоўская секцыя Інстытута нацыянальных меншасцей 
(1935), які ўзначальваў літовец Стасіс Матулайціс.

Кіпрас Пятраўскас.
В.А. Сербента.



124

У 1933—1934 гг. у Беларусі працавалі 12 
літоўскіх школ, існавалі літоўскія нацыяналь- 
ныя калгасы, Малькаўскі літоўскі нацыяналь- 
ны сельсавет. У1937 г. у БССР налічвалася 5422 
літоўцы.

Сярод беларускіх літоўцаў Заходняй Беларусі ў 
1920—1930-я гг. актыўную культурна-асветніцкую пра- 
цу праводзілі таварыствы «Рытас» («Раніца») і Святога 
Казіміра, якія засноўвалі пачатковыя школы, вячэрнія 
курсы, хаты-чытальні, бібліятэкі і інш.

На працягу 2-й палавіны XX ст. адбылося скарачэн- 
не колькасці літоўцаў у Беларусі. Іх колькасць склада- 
ла 8363 чалавек у 1959 г., 8092 у 1970 г., 6993 у 1979 г., 
7606 у 1989 г., 6387 чалавек у 1999 г. У наш час літоў- 
цы ў асноўным кампактна пражываюць каля вёсак 
Гервяты Астравецкага і Пеляса Воранаўскага раёнаў 
разрознена — ва ўсіх памежных з Літвой і некаторых 
раёнах цэнтральнай і ўсходняй Беларусі (в. Малькаўка 
Мсціслаўскага раёна), значная частка ў гарадах (Мінск, 
Гродна, Ліда).

^^ снежні 1997 г. у Мінску было падпісана па- 

гадненне паміж Міністэрствам асветы і навукі Літоўскай 
Рэспублікі і Міністэрствам адукацыі Рэспублікі Беларусь 
аб супрацоўніцтве ў галіне адукацыі. Згодна з пагаднен- 
нем адбываецца абмен студэнтамі, выкладчыкамі і наву- 
ковымі супрацоўнікамі. У Беларускім дзяржаўным педа- 
гагічным універсітэце імя М. Танка быў заснаваны цэнтр 
літуаністыкі, а ў Вільнюскім педагагічным універсітэ- 
це — кафедра беларускай філалогіі.

У Беларусі дзейнічаюць 2 агульнаадукацыйныя шко- 
лы з літоўскай мовай навучання (у вёсках Рымдзюны 
Астравецкага і Пеляса Воранаўскага раёнаў). На іх базе 
створаны культурна-адукацыйныя цэнтры. Працуюць 
нядзельныя школы па вывучэнні літоўскай мовы (Мінск, 
Гродна, Ліда, Браслаўскі, Воранаўскі, Астравецкі раёны).

3 1994 г. галоўная роля ў аб’яднанні і на- 
цыянальна-культурным развіцці літоўцаў 
Беларусі належыць Рэспубліканскаму гра- 
мадскаму аб’яднанню «Беларуская абшчына 
літоўцаў» (з абласнымі, раённымі і гарадскімі 
філіяламі), якое ладзіць штогадовыя святка- 
ванні падзей літоўскай гісторыі, выдае інфар- 
мацыйны бюлетэнь «Наша слова».

22 лістапада 2001 г. падпісана дамова аб супрацоўні- 
цтве паміж міністэрствамі культуры Беларусі і Літвы. У 
20-й мінскай гарадской бібліятэцы дзейнічае літоўская 
чытальня. Пашыраецца супрацоўніцтва ў сферы кіно, 
фотамастацтва, музыкі, літаратуры, ладзяцца выста- 
вы і пленэры, адбываюцца выступленні фальклорных 
калектываў.

Літоўская інтэлігенцыя гістарычна мела прыязныя 
стасункі і добрыя сувязі з прадстаўнікамі беларуска- 
га нацыянальнага руху. Напрыклад, мужам беларускай 
паэтэсы Алаізы Пашкевіч (Цёткі) быў літоўскі інжынер, 
палітык і грамадскі дзеяч Сцяпонас Кайрыс. Жонкай бе- 
ларускага грамадскага і палітычнага дзеяча, пісьменніка, 
гісторыка і этнографа Вацлава Ластоўскага была зна- 
камітая літоўская пісьменніца Лаздзіну Пяледа (Марыя 
Іванаўскайце-Ластаўскене). Яскравы сімвал складанага 
выбару беларускай, польскай і літоўскай ідэнтычнасці — 
гісторыя прадстаўнікоў роду Іваноўскіх, якія паходзяць



125

з тэрыторыі цяперашняга Шчучынскага раёна. У 
сям’і Іваноўскіх было чатыры сыны, два з якіх мелі 
польскую ідэнтычнасць, а два — беларускую і 
літоўскую. Родны брат беларускага нацыянальнага 
дзеяча Вацлава Іваноўскага — Тадас Іванаўскас 
(Тадэвуш Іваноўскі) — стаў знакамітым літоўскім 
навукоўцам-біёлагам, прафесарам Вільнюскага і 
Каўнаскага ўніверсітэтаў, напісаў шэраг фунда- 
ментальных навуковых прац па арніталогіі, быў 
арганізатарам і дырэктарам Інстытута біялогіі 
Акадэміі навук Літоўскай ССР, заснавальнікам 
заапарка ў Каўнасе. 3 Беларуссю звязаны пэў- 
ны перыяд жыцця выдатнага літоўскага опер- 
нага спевака, народнага артыста СССР Кіпраса 
Пятраўскаса (1885— 1968) які ў пачатку XX ст. 
быў арганістам у касцёле ў вёсцы Гервяты і спяваў 
там у хоры. Вядомым гісторыкам і філосафам быў 
акадэмік Беларускай АН літовец Віталь Сербента 
(1895—1980).

Шмат літоўцаў праяўляюць сябе ў сферы эка- 
номікі, культуры, навукі і спорту Беларусі і ў наш 
час. Добрую памяць аб сабе у Глыбоцкім раёне 
Віцебскай вобласці пакінуў каталіцкі святар родам 
з Літвы Юозас Булька (1925—2010), які быў уз- 
нагароджаны прэміяй «За духоўнае адраджэнне» 
ў 2005 г. і медалём Францыска Скарыны ў 2006 г. 
Значны ўклад у культуру Беларусі ўнёс пісьмен- 
нік Яўген Будзінас (1944—2007), заснавальнік 
этнаграфічнага музея «Дудуткі» у Мінскай воб- 
ласці. Галоўным трэнерам маладзёжнай зборнай 
Беларусі па футболе з’яўляецца чэмпіён СССР 
ў складзе мінскага «Дынама» (1982) Людас 
Румбуціс. У рэйтынгах самых паспяховых бізн- 
эс-вумэн Беларусі стала фігурыруе ўладальніца 
сеткі магазінаў «Суседзі» і рэстаранаў «Васількі» 
Алма Яўнцемене.

Агульная гістарычная і культурная 
спадчына беларусаў і літоўцаў ства- 
рае трывалы падмурак для далейшых 
добрасуседскіх узаемаадносін у трады- 
цыях узаемапавагі і талерантнасці.

Троіцкі касцёлу вёсцы Гервяты Астравецкага раёна.



ЛАТЫШЫ

«^^катышы (саманазва латвіешы, latviesi) — этнас, 

асноўнае насельніцтва Латвійскай Рэспублікі (1 284 194 
чалавек, 62,1%; 2011 г.). Таксама латышы пражываюць 
у краінах СНД, Заходняй Еўропы, ЗША, Канадзе і інш. 
Размаўляюць на латышскай мове. У асноўным яны вызна- 
юць пратэстантызм (лютэранства), а таксама каталіцызм, 
у меншай ступені сярод іх сустракаюцца праваслаўныя.

Па дадзеных перапісу насельніцтва 
Рэспублікі Беларусь 2009 г. у краіне пражыва- 
ла 1549 прадстаўнікоў латышскай этнічнай су- 
польнасці. Большая частка з іх засяроджана ў 
Віцебскай вобласці (499 чалавек), што мяжуе 
з Латвіяй. Мінімальная колькасць латышоў 
была зафіксавана ў Гомельскай і Магілёўскай 
абласцях (136 і 111 чалавек адпаведна).

Этнакультурныя сувязі беларусаў і латышоў існу- 
юць ужо шмат вякоў. Яны кантактавалі яшчэ ў раннім 
Сярэдневякоўі. 3 цягам часу кантакты пашыраліся, у ас- 
ноўным гэта былі ваенныя дзеянні і гандаль. У XIII—XVI 
стст. па рацэ Заходняя Дзвіна (у латышоў — Даўгава) 
праходзіў значны водны гандлёвы шлях Ганзейскага саю- 
за (раней частка шляха «3 варагаўу грэкі»), Прадметам 
гандлю служыў карабельны лес, які цэніцца за высокую 
якасць драўніны. Яго вывозілі з Віцебскай і Мінскай 
губерняў да Чорнага мора (па Бярэзіне) і праз Рыгу да 
Балтыйскага мора (па Заходняй Дзвіне). Для купцоў гэ- 
тыя маршруты былі працяглымі і небяспечнымі. Частку 
шляху тавары перамяшчалі «волакам», так як рэкі былі з 
парогамі. На пачатак XX ст. водныя шляхі гандлю прый- 
шлі ў заняпад з-за развіцця наземных відаў транспарту, 
асабліва чыгункі.

У канцы XIX ст. колькасць латышоў у Беларусі стала 
ўзрастаць, у сувязі з тым, што пасля рэформы 1861 г. ла- 
тышскім памешчыкам адышлі лепшыя землі, а сялянам



127

часта не хапала надзелаў каб весці сваю гаспадарку і за- 
бяспечыць сябе харчаваннем. Яны былі вымушаны на 
вельмі нявыгадных умовах арандаваць зямлю ў памешчы- 
каў і таму шукалі магчымасці пасяліцца там, дзе кошт 
арэнды зямлі бьгў ніжэй. Віцебская губерня знаходзілася 
побач з мяжою Латвіі, пры гэтым тут перасяленцам пра- 
панаваліся ільготы. Таму латышскім сялянам было шмат 
лягчэй пераехаць сюды, чым у глыб Расіі.

У Беларусь першых латышоў-арандатараў запрасілі 
абшарнікі ў пачатку 1860-х гг.). Перасяленцы пераяз- 
джалі сем’ямі і выконвалі абавязкі ляснікоў. Потым яны 
пісалі да сваякоў і знаёмых і запрашалі іх у Беларусь. У 
1870 г. сюды пераехала жыць каля 800—900 латышоў.

3 цягам часу з’явіліся першыя перасяленцы-латышы і 
на Гомельшчыне. Захаваліся звесткі, што 28 іх сямей на 
конных падводах прыбылі ў 1872 г. у маёнтак Нароўль з 
Латгаліі і Курляндыі. Зямельныя надзелы на новым мес- 
цы былі танней у два ці тры разы з-за нізкай урадлівасці.

Арандатары апынуліся ў розных умовах. Часта яны 
самі распрацоўвалі новыя землі, рабілі іх прыдатнымі да 
землекарыстання. Перасяленцы будавалі для сябе хаты 
і гаспадарчыя будынкі. Але былі такія абшарнікі, што 
вельмі моцна ўздымалі цану арэнды зямлі. Латышы, якія 
ўжо пражылі тут шмат гадоў вымушаны былі сыходзіць. 
Многія пераязджалі нават у Сібір.

У канцы XIX — пачатку XX ст. сярод латышоў-пе- 
расяленцаў было распаўсюджана садоўніцтва. Яны 
вазілі прадаваць яблыкі, грушы, слівы, агрэст нават у 
Пецярбург. У 1906 г. на Віцебшчыне быў створаны пер- 
шы сельскагаспадарчы кааператыў «Лашнёўскае тава- 
рыства сельскай гаспадаркі», у склад якога ўваходзілі 
латышы. У час Першай сусветнай вайны колькасць латы- 
шоў у Беларусі павялічылася. Гэта змена была выклікана 
бежанствам. Са спыненнем ваенных дзеянняў іх колькас- 
ць таксама зменшылася.

Латышы пасля пераезду на беларускія землі 
працягвалі займацца сваімі асноўнымі відамі 
дзейнасці — земляробствам і жывёлага- 
доўляй. Таксама яны захавалі некаторыя тра- 
дыцыйныя рамёствы — піваварства і ткацтва.

3 1887 па 1887 г. з усіх перасяленцаў на Віцебшчыне 
колькасць латышоў пераважала і складала 51,5%. У ас- 
ноўным гэта былі сяляне. У 1897 г. найбольш латышоў 
жылі ў Віцебскім і Аршанскім паветах (каля 4 тыс. і да 3,7 
тыс. чалавек адпаведна). Таксама шмат латышоў было ў 
Полацкім (1,7 тыс. чалавек) і Быхаўскім (каля 1 тыс. ча- 
лавек) паветах. Калі на Віцебшчыне латышы сяліліся на 
хутарах, то на Магілёўшчыне — у асобных вёсках.

^^ 1-й трэці XX ст. у Беларусі былі створаны ла- 

тышскія школы і хаты-чытальні, сталі друкаваць кнігі на 
роднай для латышоў мове і выпускаць некаторыя пера- 
дачы на радыё.

Паводле перапісу 1926 г. колькасць латы- 
шоў у Беларусі складала каля 14 тыс. чала- 
век. Большасць з іх пражывала ў Віцебскім і 
Полацкім акругах, у Магілёўскім і Бабруйскім 
было таксама шмат латышоў. У Віцебскай і 
Магілёўскай абласцях былі створаны латыш- 
скія нацыянальныя сельсаветы і калгасы.



128

У 1927 г. у Інбелкульце была створана Латышская сек- 
цыя, якой кіраваў К. Шкільтэр. У ёй займаліся гісторыяй 
і культурай латышоў (вывучалі іх фальклор і этнаграфію). 
Алеўдругойпалавіне 1930-хгг. шмат навуковых, культур- 
ных і іншых устаноў было зачынена. Многія латышы — 
супрацоўнікі навукі і культуры — былі рэпрэсіраваны.

Таксама з-за значнага адтоку латышоў у 
1930—1940-я гг. назад у Латвію і ваенных дзеянняў 
падчас Другой сусветнай вайны іх колькасць у Беларусі 
значна знізілася. У перыяд з 1959 па 1989 г. колькасць ла- 
тышоў якія пражывалі ў БССР, вагалася з 2631 да 2658 
чалавек. У канцы XX — пачатку XXI ст. адбываецца знач- 
нае зніжэнне іх колькасці.

Паводле дадзеных перапісу насельніцтва Рэспублікі 
Беларусь 2009 г. мову сваёй нацыянальнасці лічаць род- 
най толькі 386 латышоў з 1549, якія адказалі на гэтае пы- 
танне, для большасці з іх родная мова — руская (970 ча- 
лавек). Найменшая доля латышоўу Беларусі назвала сва- 
ёй роднай мовай беларускую (144 чалавекі). Пераважная 
большасць латышоў дома размаўляюць на рускай мове 
(1419 чалавек) і ўсяго 9 — на латышскай.

Доказам цесных этнакультурных кантак- 
таў латышоў і беларусаў з’яўляюцца ўзаем- 
ныя запазычанні ў нашых мовах. У некаторых 
мясцовых дыялектах ўсходняй частцы Латвіі 
запазычанымі словамі з беларускай мовы 
пазначаюць назвы жывёл, раслін. Таксама 
шырока распаўсюджаны такія запазычанні 
пры абазначэнні прыродных з’яў.

^^  ̂асабдівасцях традыцый харчавання латышоў 

адчуваецца значны этнакультурны ўплыў іншых прыбал- 
тыйскіх народаў. Пры гэтым найбольшымі былі кантакты 
з немцамі (гандаль, ваенныя дзеянні і г.д.), якія доўжылі- 
ся на працягу некалькіх стагоддзяў. Латышы здаўна зай- 
маліся земляробствам, жывёлагадоўляй і рыбалоўствам 
(паўночная частка краіны выходзіць да Балтыйскага 
мора). Спалучэнне прадуктаў якія атрымлівалі латышы 
ў выніку гэтых відаў дзейнасці, паслужыла асновай іх ра- 
цыёну таксама і ў Беларусі.

Для латышоў характэрна павага і беражлівыя адносі- 
ны да хлеба. У іх харчаванні традыцыйны кісла-салодкі 
хлеб, які некаторыя жыхары Віцебскай вобласці пякуць 
самі. Хлеб з’яўляецца асновай для многіх страў. 3 яго ро- 
бяць хлебны суп, бутэрброды з кількай, абсмажваюць на 
алеі і ядуць з часнаком. Для латышоў традыцыйныя стра- 
вы з пярловай крупы.

Своеасаблівай стравай латышскай кухні з’яўляецца 
путра, якая нагадвае кашу. Існуе некалькі яе разнавідна- 
сцей. У склад путры могуць уваходзіць і зерневыя, і ага- 
родніна, і мяса, і рыба (у тым ліку салёная) з малочнымі 
прадуктамі, якія заквашваюцца. 3-за гэтага путра мае 
спецыфічны смак, нязвычны для нелатышоў.

У рацыёне латышоў традыцыйна ўжыванне свініны, 
выкарыстанне шпіку (сала) або вяндліны (вэнджанае 
мяса абсмажваюць). Таксама мясныя стравы яны робяць 
з ялавічыны, бараніны і г.д. У Віцебскай вобласці значная 
доля свініны ў прадстаўнікоў латышскай этнічнай су- 
польнасці замяшчаецца ялавічынай і курацінай.

Да асаблівасцей прыгатавання страў на малочнай ас- 
нове ў латышоў належаць розныя соусы. У латышоў пры- 
нята есці адварную бульбу з тварагом і салёным селяд- 
цом. Другія стравы (нават у склад якіх уваходзіць рыба



129

або тушаная квашаная капуста) — запіваць кефірам. У 
склад некаторых традыцыйных латышскіх страў ува- 
ходзяць вяршкі, іх таксама ставяць у гарлачык на стол да 
прыёму ежы.

У харчаванні латышоў прысутнічаюць стравы з бабо- 
вых. Для іх выкарыстоўваюць самі бабы пасля адварван- 
ня, але часцей шэры гарох. Гэты від расліны не раяніра- 
ваны ў Беларусі. У латышоў традыцыйнымі з’яўляюцца 
напоі і выпечка з рэвеню.

Таксама ў кулінарыі шырока выкарыстоўваюцца яга- 
ды ароніі (чарнаплодная рабіна), абляпіхі, рабіны і г.д. У 
гарбату латышы звычайна кладуць здробненую цыдонію 
(айва японская). Яшчэ для іх традыцыйны напоі з дзіка- 
рослых траў кветак ліпы і яблыні.

Янаў сыр з півам.
Шэры гарох з цыбуляй і беконам. 
Путра.



130

1 ольшасць латышоў, якія пражываюць у 

Рэспубліцы Беларусь, адзначаюць як каляндарныя свя- 
ты, традыцыйныя для беларусаў, так і дзяржаўныя святы 
Латвійскай Рэспублікі. Дзень абвяшчэння яе незалежна- 
сці латышы святкуюць 18 лістапада. Асабліва ўшанавана 
свята Aira, ці Янаў дзень, якое латышы ўсяго свету адзна- 
чаюць у ноч з 23 на 24 чэрвеня. Яно падобнае на белару- 
скае Купалле. У святочнай культуры латышоў значнымі 
з’яўляюцца сямейныя святы. Вернікі сярод рэлігійных 
святаў асабліва шануюць Каляды і Вялікдзень.

У жыцці латышоў больш значнымі з’яўляюцца Каляды, 
чым Новы год. Гэта свята прынята адзначаць у коле сям’і, 
пасля паўночы госці адразу ж разыходзяцца. Латышы 
абавязкова на калядны стол ставяць страву, якая назы- 
ваецца «шэры гарох». Існуе павер’е, што калі ў талерцы 
застануцца гарошыны, то ў будучыні чакаюцца няшчасці, 
над якімі прыйдзецца праліваць слёзы. Таму для каляд- 
най вячэры шэры гарох імкнуцца шмат не накладваць. 
Таксама для такога стала ў латышоў традыцыйны такія 
стравы, як тушаная квашаная капуста, імбірнае печыва 
«піпаркукас», рэцэптура якога калісьці было запазыча- 
на ў немцаў.

Латышы пачынаюць загадзя рыхтавацца да Вялікадня. 
Напярэдадні свята яны фарбуюць яйкі шалупінай цы- 
булі, робяць выпечку. Існуе прыкмета, што падчас самога 
Вялікадня нельга распальваць агонь, інакш капуста будзе 
летам дрэнна расці і не дасць добрага ўраджаю.

Адным з самых шанаваных святаў для латышоў з’яўля- 
ецца Ліга (Янаў дзень) — свята летняга сонцастаяння.

Яго карані сыходзяць у часы язычніцтва. Свята звязана 
з культам сонца і ўрадлівасці. Раней гэта свята завяршала 
вясновыя працы земляробаў і азначала пераход да летніх. 
Дзень напярэдадні свята Ліга называюць Травяным днём. 
Лічылася, што расліны, сабраныя ў гэты час, служаць 
абярэгам і валодаюць найбольшай гаючай сілай. Вянкі ж 
з галінак дуба і палявых траў ў Янава свята надзяюць на 
галаву.

Ліга адзначаюць на прыродзе. У гэтае свята прынята 
распальваць вялікія вогнішчы, цераз якія пераскокваюць, 
спяваць народныя песні і танцаваць. Існуюць і традыцый- 
ныя стравы — гэта сыр з кменам, які запіваюць ячмен- 
ным півам. Лічыцца, што насенне кмену неабходна аба- 
вязкова разжоўваць, каб не хварэць і пазбегнуць няшчас- 
цяў. Напярэдадні свята традыцыйны латышская сыр па- 
ступае ў продаж у Віцебску. Яго спецыяльна прывозяць 
да гэтай даты з Латвіі. Цэнтры культуры г. Віцебска і г. 
Даўгаўпілса арганізавалі сумеснае святкаванне Купалля у 
г. Віцебску. На ім выступаюць як беларускія, так і латыш- 
скія творчыя калектывы.

Восенню (2 тыдні лістапада) надыходзіць час, калі ла- 
тышы памінаюць душы памерлых продкаў. На могілках 
запальваюць свечкі, якія гараць двое сутак, ставяць жы- 
выя кветкі. У Беларусі, як і большасць мясцовых славян, 
некаторыя латышы сталі ўпрыгожваць магілы штучнымі 
раслінамі. У латышоў не прынята на могілкі прыносіць 
ежу. Раней пачастунак для памерлых адносілі ўхлеў. У на- 
шыя дні прадукты пакідаюць на кухні. Часцей за ўсё гэта 
хлеб і сыр.



131

У прадстаўнікоў латышскай этнічнай су- 
польнасці Беларусі дзейнічала грамадскае 
аб’яднанне «Саюз латышоў Віцебскай воб- 
ласці «Даўгава» (1995—2016). Яно было ство- 
рана для «нацыянальнага адраджэння, фар- 
міравання нацыянальнай самасвядомасці, 
грамадскага ўздыму латышоў Віцебскай 
вобласці».

Таксама да асноўнай дзейнасці дадзенай арганізацыі 
быді аднесены: вывучэнне латышскай мовы і культурная 
асвета сяродлатышоў Віцебскай вобласці. Была арганіза- 
вана нядзельная школа з навучаннем на роднай мове.

Грамадскаеаб’яднанне«СаюзлатышоўВіцебскайвоб- 
ласці « Даўгава» наладзіла цесныя сувязі з Консульствам 
Латвійскай Рэспублікі ў г. Віцебску. Для членаў аб’яд- 
нання праводзіліся экскурсіі ў Латвію. Грамадскае аб’яд- 
нанне прымала ўдзел у мерапрыемствах, арганізаваных 
Віцебскім цэнтрам нацыянальных культур, ладзіла роз- 
ныя святы і мерапрыемствы, праводзіла творчую пра- 
цу з дзецьмі. Быў створаны дзіцячы вакальны ансамбль 
«Даўгава».

7 ярод прадстаўнікоў латышскай этнічнай су- 
польнасці нямала выдатных людзей, якія ўнеслі ўклад у 
развіццё Беларусі. Так Аляксандр Закіс (1834—1899) 
у XIX ст. стаў першым праваслаўным епіскапам латыш- 
скай нацыянальнасці. Быў рэктарам Магілёўскай ду-

В.Г. Кнорын 
А.Э. Даўман. 
Б.Р. Брэжга.



132

хоўнай семінарыі і настаяцелем Магілёўскага брацкага 
Богаяўленскага манастыра. Карл Яновіч Закіс (1869— 
1948) таксама займаўся царкоўнай дзейнасцю. У 1916 г. 
ён выкладаў у Біцебскім епархіяльным вучылішчы, а з 
1918 г. стаў настаяцелем кафедральнага сабора ў Гродна. 
Баляслаў Слосканс (1893—1981) — каталіцкі біскуп. 
Епіскапскую ўладу афіцыйна прыняў у Магілёве у верас- 
ні 1926 г.

Вучоны Баляслаў Рычардавіч Брэжга (1887—1957) 
атрымаў у Брусэлі ступень доктара гісторыі, займаўся 
археалогіяй і палеагеаграфіяй. 3 1918 па 1922 г. ён быў 
дырэктарам Віцебскага аддзялення Маскоўскага археа- 
лагічнага інстытута. Пазней некаторы час Б. Брэжга пра- 
цаваў у Віцебскім дзяржаўным архіве. Пётр Якаўлевіч 
Герке (1904—1985) — доктар медыцынскіх навук. 
Выконваў абавязкі дэкана ў Мінскім медыцынскім ін- 
стытуце, працаваў у Акадэміі навук БССР. Пасля пера- 
езду ў г. Рыгу ён ўдала сумяшчаў практыку і навуковую 
дзейнасць у Акадэміі навук Латвійскай ССР. Быў узнага- 
роджаны некалькімі дзяржаўнымі ўзнагародамі. Адольф

Хрыстафоравіч Гетнер (1887—1938) — першы пра- 
курор БССР. У 1923 г. ён у складзе камісіі ЦК КПБ(б) 
разглядаў тэрытарыяльнае пытанне БССР. А. Гетнер быў 
за далучэнне да яе тэрыторый, на якіх пражывала боль- 
шасць беларусаў. У гонар Вільгельма Георгіевіча Кнорына 
(1890—1938), які быў сакратаром ЦК Камуністычнай 
партыі Беларусі і дырэктарам Гісторыка-партыйнага ін- 
стытута чырвонай прафесуры, названа адна з вуліц сучас- 
нага Мінска. Аўгуст Янавіч Калнін (1885—1941) ўдзель- 
нічаў ва ўсталяванні савецкай улады ў Віцебску.

Ян Фрыцавіч Фабрыцыус (1877—1925) — ваенны 
і дзяржаўны дзеяч, удзельнік Грамадзянскай вайны, у 
1922—1923 быў начальнікам Аб’яднанай беларускай 
вайсковай школы. Стаў першым чатырохразовым кавале- 
рам ордэна Чырвонага Сцяга (на той момант вышэйшая 
ўзнагарода СССР). У Беларусі яго імем названы вуліцы ў 
Мінску і Полацку.

Выдатнымі ваеначальнікамі Чырвонай Арміі ў 
Грамадзянскую вайну былі ураджэнец Віцебшчыны 
Уладзімір (Вальдэмар) Марцінавіч Азін (1895—1920),

Магіла маці паэта Яна Райніса ў Віцебску. 
Грашовая купюра з подпісам М. Каркліна 

(1 чырвонец, узор 1926 г.).



помнік яму пастаўлены ў Полацку, і Анс Эрнеставіч 
Даўман (1885—1920), які загінуў у Брэсце і пахаваны ў 
Мінску.

Марцін Марцінавіч Карклін (1894—1946) быў 
намеснікам старшыні Праўлення Дзяржаўнага банка 
СССР. Яго подпіс можна ўбачыць на банкнотах у 1 чы- 
рвонец ўзору 1926 г., 2 і 5 чырвонцаўўзору 1928 г.

Вядомай спявачкай і збіральніцай песеннага фаль- 
клору народаў СССР была заслужаная артыстка 
Беларусі, народная артыстка Расіі Ірма Пятроўна 
Яўнзем (1897—1957), ураджэнка Мінска.

У гонар удзельніка Вялікай Айчыннай вайны Іманта 
Янавіча Судмаліса (1916—1944) названа адна з вуліц

Ленінскага раёна Мінска. Рэдактар газеты «Камуніст», 
у гады вайны ён стаў партызанам у атрадзе, які дзейнічаў 
на тэрыторыі паміж Себежам, Асвеяй і Полацкам. І.Я. 
Судмаліс пасмяротна атрымаў званне Героя Савецкага 
Саюза.

2 латышы — ураджэнцы Беларусі ў Вялікую 
Айчыную вайну атрымалі званне Героя Савецкага 
Саюза — І.А. Крумінь (1915—2003) і П.П. Пурынь 
(1911—1977).

Альберт Пятровіч Калніньш — заслужаны архітэк- 
тар Беларусі. Ён распрацаваў генеральны план і праект 
дэталёвай планіроўкі г. Чавусы. Арманд Круз стаў пер- 
шым консулам Латвійскай Рэспублікі ў Віцебску.

Помнік У.М. Азіну ў Полацку.
Ірма Яўнзем.
Памятная дошка ў гонар Героя Савецкага Саюза
І.Я. Судмаліса.



ЦЫГАНЫ

Ц
ыганы (саманазва — рома), народ, які жыве 

аінах Еўропы, а таксама ў Сярэдняй Азіі, 
Паўночнай Афрыцы, Паўночнай і Паўднёвай Амерыцы і 

інш. Мноства этнічных груп, якія фактычна і складаюць 
гэты народ, аб’яднаны агульнасцю паходжання і мовы. 
На думку навукоўцаў продкі сучасных цыганоў — вы- 
хадцы з Індыі (канец I тысячагоддзя н.э.).

Першыя гістарычныя звесткі аб з’яўленні 
этнічнай групы цыганоў на землях Беларусі 
адносяцца да 2-й палавіны XV — 1-й палаві- 
ны XVI ст. Асноўны напрамак міграцыйных 
патокаў ажыццяўляўся з Поўдня і Захаду — 
праз тэрыторыі Украіны і Польшчы з Румыніі, 
Венгрыі, Германіі, Турцыі, Арменіі і інш. У да- 
кументах іх называлі «егіпцянамі», «філі- 
стымлянамі з малога Егіпта», а таксама «цы- 
ганамі», прычым апошні этнонім пераважаў 
ўжо з XVI ст.

У гістарычных крыніцах 2-й паловы XVI ст. і больш 
позняга часу вылучаюцца дзве катэгорыі цыганоў: асе- 
лых, якія жылі асобнымі сем’ямі ці невялікімі групамі 
сем яў у гарадах і шляхецкіх маёнтках, займаліся гандлем, 
рамёствамі, наймаліся на службу; і вандроўных, якія не 
мелі пастаяннага месца жыхарства, стабільнага занятку. 
У XVII ст. улады Рэчы Паспалітай спрабавалі прывучыць 
цыганоў да аселага жыцця і далі ім адміністрацыйныя 
паўнамоцтвы: выбарныя вярхоўныя правіцелі называлі- 
ся цыганскімі каралямі, яны надзяляліся неабмежаванай 
уладай над сваімі супляменнікамі. Паўнамоцтвы «кара- 
лёў» зацвярджалі магнаты Вялікага Княства Літоўскага 
ці каралеўская канцылярыя.

Большасць цыганскіх табараў вяла качавы або паўка- 
чавы лад жыцця. Апошні вызначаўся качаваннем у цёплы 
вяснова-восеньскі сезон і аселасцю у зімовы перыяд. Як 
правіла, цыганы сяліліся (ішлі «на пастой») да мяшчан 
ці сялян за агавораную плату і паслугі. У канцы XVIII ст. 
значная частка цыганскіх табараў сышла з Беларусі ў 
Малдавію і Бесарабію.



135

Асноўнымі заняткамі аселых цыганоў у 
XVII—XVIII ст. былі кавальскае, ювелірнае і сук- 
навальнае рамёствы, гандаль, конегадоўля, 
канавальства, разьба па дрэве, пляценне ка- 
шоў і інш. Жанчыны займаліся варажбой, зна- 
харствам, збіральніцтвам, папрашайніцтвам, 
у дні кірмашоў давалі «канцэрты».

Новыя хвалі перасялення цыганскіх груп на бела- 
рускія землі ажыццяўляліся ў 2-й палавіне XIX — пачат- 
ку XX ст. У гэты перыяд існавалі некалькі паселішчаў з 
амаль цалкам цыганскім насельніцтвам: вёска Цыганы 
Гарадоцкага павета, мыза Завячэлле Лепельскага паве- 
та, вёскі Лапатнікі і Мяшчэнцы Сенненскага павета. Па 
дадзеных Першага Усерасійскага перапісу насельніцтва 
1897 г., у Беларусі было зафіксіравана каля 3 тыс. цыга- 
ноў. У пачатку 20 ст. у Беларусь перасялілася шматлікая 
група цыганоў з Полыпчы, якая мела ўласную саманазву 
«польска рома» і па шэрагу прыкмет — культурна-эт- 
награфічных, моўных (дыялектных) і канфесійных — 
істотна адрознівалася ад мясцовых груп беларускіх цы- 
ганоў. Мясцовыя цыганы, якія пражывалі ўраёнах з пера- 
важна праваслаўным насельніцтвам, называлі сябе «ру- 
ска рома», а ў заходнебеларускіх, дзе пражывала шмат 
католікоў — «літоўскарома».

У 1920—1930-я гг. у БССР былі створаны са- 
цыяльныя ўмовы для пераходу беларускіх 
цыганоў да аседлага ладу жыцця, для па- 
ляпшэння іх культурнага і эканамічнага ста- 
новішча. У 1927 г. у Віцебскім раёне быў ар- 
ганізаваны першы ў СССР цыганскі калгас, 
створана пачатковая цыганская школа.

Яшчэ адзін цыганскі калгас існаваў у Жлобінскім ра- 
ёне ў 1930-я гг. У 1926 г. была распрацавана цыганская 
пісьменнасць на базе кірылічнага алфавіту, а з 1932 г. у 
Маскве пачалі дзейнічаць цыганскія педагагічныя кур- 
сы. 3 1930 па 1936 г. у Віцебску працавала няпоўная 
сярэдняя цыганская школа. Аднак большасць цыганоў 
прытрымлівалася сваіх традыцый і не адмаўлялася ад ка- 
чавога і паўкачавога ладу жыцця.

У перыяд нямецкай акупацыі Беларусі колькасць цыга- 
ноў значна скарацілася з прычыны міграцыі ў асноўным 
у Расію, а груп «польскай ромы» з заходнебеларускіх ра- 
ёнаў — у Польшчу. Значная частка цыганоў была фізічна 
знішчана нацыстамі.

У пасляваенны час зноў актывізавалася міграцыя цы- 
ганоў на тэрыторыю Беларусі, дзякуючы чаму іх коль-

«Мядзведжая акадэмія» ў Смаргоні.
Цыганы часта бывалі дрэсіроўшчыкамі мядзведзяў.



136

касць перавысіла даваенную. Па выніках перапісу 1926 г. 
у БССР было зарэгістравана 2366 чалавек цыганскай на- 
цыянальнасці, то ў 1959 г. — 4662 чалавек.

У кастрычніку 1956 г. быў прыняты ўказ Прэзідыума 
Вярхоўнага Савета СССР «Аб далучэнні да працы цы- 
ган, якія займаюцца валацужніцтвам». Згодна яму цыга- 
ны павінны былі асесці (мець сталае месца жыхарства) і 
працаўладкавацца. У выніку значная частка вандроўных 
цыганоў на тэрыторыі Беларусі перайшла да аселага і 
паўаселага ладу жыцця. У некаторых месцах яны аселі 
кампактна (напрыклад, Паўночны пасёлак у Мінску, 
вёска Цітаўка каля Бабруйска і інш.). Працавалі пераваж- 
на на часовых і выпадковых работах, жанчыны — часта 
хатнія гаспадыні.

Паводле дадзеных перапісаў насельніцтва, з 1959 па 
1989 г. колькасць цыганскага насельніцтва ў БССР паста- 
янна павялічвалася (у 1970 г. — 6843, 1979 г. — 8408, 
1989 г. — 10 762 чалавека). У 1990-я — 2000-я гг. коль- 
касць цыганоў у Беларусі паступова скарачалася. Так, 
калі па выніках перапісу насельніцтва 1999 г. іх налічва- 
лася 9927 чалавек, то ў 2009 г. — толькі 7079 чалавек.

У цяперашні час у Рэспубліцы Беларусь па 
колькасці цыганы займаюць 8-е месца пасля 
беларусаў, рускіх, палякаў, украінцаў, яўрэяў, 
армян і татар. 3 7079 цыганоў, якія пражывалі 
ў Беларусі ў 2009 г., большасць (4557 чалавек) 
назвала роднай для сябе мову сваёй нацыя- 
нальнасці (г.зн. цыганскую), для 550 чалавек 
роднай мовай з’яўлялася беларуская.

^^^^ягледзячы на істотныя змены ў сацыякуль- 

турным жыцці беларускіх цыганоў у апошнія дзесяцігод- 
дзі, яны працягваюць захоўваць многія традыцыі сваёй 
групавой і межгрупавой арганізацыі. Групы аб’яднаны, 
перш за ўсё, усведамленнем роднасці па моўнай, канфесій- 
най і іншых прыкметах, у тым ліку і памяццю пра «тэры- 
торыі зыходу». Па апошняй з згаданых прыкмет сярод 
цыганскага насельніцтва Беларусі вылучаюцца наступ- 
ныя найбольш шматлікія групы: «рускарома» (ураёнах 
Віцебска, Полацка, Мінска); «халадытка рома» (такса- 
ма вядомыя як «польска рома», «літоўска рома»), якія 
пражываюць у ваколіцах Мінска, Слуцка, Салігорска — 
выхадцы з Польшчы і Літвы; «сербы рома» — у раёнах 
Магілёва, Жлобіна, Бабруйска, Гомеля, якія звязваюць 
сваё паходжанне з венгерска-малдаўска-ўкраінскімі мі- 
грацыямі пасля Другой сусветнай вайны. У паўночна-за- 
ходніх раёнах Беларусі вылучаюцца таксама малалікія 
групы «латвійска рома». Існуюць і групы «беларуска 
рома» (іх саманазва — «манюканы»), якія жывуць у 
Мінскім, Маладзечанскім, Слуцкім раёнах.

У цяперашні час многія адрозненні паміж групамі 
цыганоў пачынаюць паступова знікаць. Аднак захоўва- 
ецца традыцыйны падзел па канфесійных і дыялектных 
прыкметах.

У сучаснай Беларусі існуюць цыганскія сем’і некалькіх 
тыпаў — малая нуклеарная сям’я (у склад яе ўваходзяць 
бацька, маці, дзеці) і вялікія сем’і двух відаў — патрыяр- 
хальная і матрыярхальная сям’я (дзядулі, бабулі, жана- 
тыя дзеці, унукі). Кіраўніком цыганскай сям’і з’яўляецца 
мужчына. Колькасць дзяцей залежыць ад дастатку сям’і і 
ад традыцый роду. Тыповая цыганская сям’я налічвае ад 
2 да 4 дзяцей. У апошні час расце колькасць змешаных 
шлюбаў цыганоў і прадстаўнікоў мясцовага беларускага, 
рускага і польскага насельніцтва.



Цыганы з горада Петрыкаў.



д
у у ля традыцыйнай кулінарыі цыганоў Беларусі 

не характэрны складаныя стравы. Даволі простая ку- 
лінарная апрацоўка — у асноўным варэнне або смажан- 
не на адкрытым агні. Ва ўмовах вандроўкі цыганы не 
нарыхтоўвалі значных запасаў ежы, ім не была вядома 
кансервацыя ці засолка прадуктаў. Аснову цыганскага 
рацыёну складалі сялянскія прадукты, здабытыя на за- 
робках — хлеб, сала, яйкі, малако, куры, розныя крупы, 
мука, гародніна і садавіна (бульба, буракі, цыбуля, 
морква, капуста і інш.). У якасці дадатковых прадуктаў 
ўжываліся плады збіральніцтва — грыбы і ягады. Сярод 
некаторых груп цыганоў было распаўсюджана рыбалоў- 
ства. Ежа рыхтавалася на вогнішчы — у кацялках і на 
патэльнях.

Кардынальным чынам ад паўсядзённых страў 
адрозніваліся абрадавыя. Па святах у абавязковым па- 
радку рыхтаваліся асабліва смачныя і рэдка ўжываемыя 
стравы. Гэта пірагі з разынкамі, запечаны свіны кум- 
пяк, запечаныя каўбасы, афарбаваныя вараныя яйкі (на 
Вялікдзень, Радаўніцу). Да святаў нарыхтоўвалася шмат 
розных прысмакаў (асабліва гэта тычыцца Радаўніцы). 
Наяўнасць у цыганоў такой абрадавай стравы, як куцця 
абумоўлена запазычаннем спосабу святкавання Калядаў 
і Новага года ў беларусаў. У наш час для традыцыйнай 
цыганскай кухні па-ранейшаму характэрны тлустыя, про- 
стыя ў прыгатаванні стравы. Цыганы, якія пражываюць у 
сельскай мясцовасці, гатуюць ежу ў рускай печы, а часам 
і на адкрытым агні.

Стравы цыганскай кухні. 
Выступленне аматарскага цыганскага ансамбля на 

Рэспубліканскім фестывалі нацыянальных 
культур у Гродне.

Цыганы на Рэспубліканскім фестывалі 
нацыянальных культуру Гродне.





140

Адзенне цыганоў падвяргалася ўплыву мясцовых тра- 
дыцый. Гэта датычыцца ў першую чаргу фактуры: цыга- 
ны насілі вопратку з тых жа простых матэрыялаў што і 
беларускія сяляне. Сучасныя даследчыкі цыганскага кас- 
цюма лічаць, што ў XIX ст. склаўся яго класічны варыянт, 
які пазней быў прадстаўлены на сцэне. Некаторыя спе- 
цыфічныя прыкметы цыганскага адзення ў жаночым кас- 
цюме захаваліся да сённяшняга часу.

Па канфесійнай прыналежнасці большасць веруючых 
цыганоў — праваслаўныя. У групах «літоўска рома» і 
«польска рома» ў заходніх раёнах Беларусі шмат цыга- 
ноў адносяць сябе да каталіцкай і розных пратэстанцкіх 
канфесій. Па ініцыятыве і пры падтрымцы Беларускай 
асацыяцыі цыганоў «Рома» ў 2014 годзе ў Віцебску 
была выдадзена Біблія на балтыйска-славянскім дыялек- 
це цыганскай мовы (аўтар перакладу — Вальдэмар Ільіч 
Калінін, які нарадзіўся ў 1946 г. ў Віцебску). Аднак па- 
пулярная сярод вернікаў-цыганоў рэлігійная літаратура 
фактычна ўся на рускай і польскай мовах. Хрысціянскія 
святы цыганы ўсіх канфесій адзначаюць згодна з тра- 
дыцыямі, якія існуюць у мясцовага насельніцтва. У ду- 
хоўнай культуры цыганоў сустракаюцца запазычанні з 
дахрысціянскіх язычніцкіх вераванняў народных ведаў 
фальклору мясцовага беларускага насельніцтва.

У сучаснай Беларусі пераважная боль- 
шасць цыганоў пражывае ў гарадах і далуча- 
ецца да гарадской культуры, захоўваючы пры 
гэтым некаторыя элементы сваёй традыцый- 
най культуры і ладу жыцця. Асобныя прад- 
стаўнікі цыганоў сустракаюцца практычна ва 
ўсіх сацыяльных групах грамадства.

У Рэспубліцы Беларусь цыганы маюць магчымасці 
для атрымання адукацыі, сацыяльнай мабільнасці і па- 
вышэння дабрабыту сваіх сем’яў. У цяперашні час дзей- 
нічаюць 5 цыганскіх грамадскіх аб’яднанняў, буйнейшае 
з іх — «Беларуская цыганская дыяспара». Цыганскія 
мастацкія калектывы — актыўныя ўдзельнікі і лаўрэаты 
Рэспубліканскага фестывалю нацыянальных культур, ін- 
шых святаў і конкурсаў.

Шэсце дэлегацыі цыганоў на Рэспубліканскім фестывалі 
нацыянальных культур у Гродне.



141



ТНІЧНЫЯ СУПОЛЬНАСЦІ, 
ЯКІЯ СТВАРЫЛІ 
СВАЕ ДЫЯСПАРЫ 
Ў БЕЛАРУСІ Ў XX СТАГОДДЗІ





144

АЗЕРБАНДЖАНЦЫ
АЗЕРБАЙДЖАНЦЫ (саманазва азербайджанлылар), 

нацыя, асноўнае насельніцтва Азербайджана (больш за 9 
млн. чалавек). Агульная колькасць азербайджанцаў у све- 
це каля 50 млн. чалавек. Жывуць у Іране (30 млн.), Расіі 
(2 млн.), Грузіі (500 тыс.), Казахстане (90 тыс.) і інш. 
Гавораць на азербайджанскай мове. Вернікі пераважна 
мусульмане.

Першыя азербайджанцы з'явіліся ў 
Беларусі, відаць, пасля далучэння беларускіх 
зямель Рэчы Паспалітай да Расійскай імпе- 
рыі (канец XVIII ст.) як вайскоўцы. Да 1917 г. 
іх колькасць у Беларусі была нязначнай. У 
Вялікую Айчынную вайну ў баях на тэрыторыі 
Беларусі адзначыліся 7 азербайджанцаў, якія 
атрымалі званне Героя Савецкага Саюза.

Сярод іх двойчы Герой Савецкага Саюза генерал-маёр 
танкавых войск А. Асланаў (у 2009 г. у горадзе Вілейка 
яму адкрыты помнік), палкоўнік А. Везіраў (у 2010 г. 
яму адкрыты помнік у Магілёве), малодшы лейтэнант 
Н. Рафіеў (у яго гонар у Мінску названа адна з вуліц). У 
1959 г. на тэрыторыі Беларусі пражывалі 1402, у 1999 — 
6362, у 2009 — 6600 азербайджанцаў. У Мінску ў 1991 г. 
заснавана таварыства «Габустан», у 2003 г. зарэгістра- 
вана Міжнароднае грамадскае аб’яднанне «Кангрэс 
азербайджанскіх абшчын». Беларускія азербайджанцы 
апрача беларускіх свят і памятных дзён адзначаюць нацы- 
янальныя: 28 мая — Дзень рэспублікі, 18 кастрычніка — 
Дзень незалежнасці, 31 снежня — Сусветны дзень 
салідарнасці азербайджанцаў, 20 студзеня — Дзень тра- 
гедыі, а таксама Гурбан-байрам, або свята ахвярапрына- 
шэння, і Оруджбайрам — заканчэнне традыцыйнага 
мусульманскага посту. Любімым святам азербайджанцаў 
з’яўляецца Наўруз-байрам, які адзначаецца ў дні вясення- 
га раўнадзенства (21—22 сакавіка) і сімвалізуе надыход 
вясны і аднаўленне прыроды.

Культура азербайджанцаў, якія пражыва- 
юць у Беларусі, развіваецца пры падтрымцы 
пасольства Азербайджанскай Рэспублікі ў 
Рэспубліцы Беларусь, прадстаўнікоў азер- 
байджанскай дыяспары, якія ўваходзяць у 
«Кангрэс азербайджанскіх абшчын» і розныя 
грамадскія арганізацыі азербайджанцаў, 
што спрыяе вывучэнню і захаванню гісторы- 
ка-культурнай спадчыны, самабытнасці на- 
родных рамёстваў, уносіць значны ўклад у 
духоўныя і культурныя традыцыі Беларусі.

Азербайджанскія выканаўцы і музыканты ўдзедьні- 
чаюць у важных грамадска-падітычных і кудьтурных ме- 
рапрыемствах на тэрыторыі Беларусі: Рэспубліканскім 
фестывалі нацыянальных культур у Гродне (з 1996 г.), 
Мінскім гарадскім дзіцячым адкрытым фестывалі на- 
цыянальных культур «Сонечны птах» (з 2000 г.), якія 
папулярызуюць сярод дзяцей і моладзі творчасць роз- 
ных нацыянальнасцей, далучаюць іх да традыцый наро- 
даў свету (намінацыя «Сувенір у нацыянальных трады- 
цыях»), Знаёмству з мастацкай і музычнай культурай 
азербайджанцаў спрыяюць конкурсы («Маладзічок» 
у Маладзечне, фотаконкурс «Старонкі гісторыі...») 
і выстаўкі (вырабаў народных рамёстваў і дэкара- 
тыўна-прыкладнога мастацтва «Горад майстроў» у 
Гродне). Шырокую папулярнасць у Беларусі набывае 
азербайджанскі фестываль-конкурс танца «Усходнія 
асалоды», які праходзіць у Мінску з 2007 г. Пасольства 
Азербайджана актыўна ажыццяўляе праекты па папуля- 
рызацыі азербайджанскай культуры: выкананне шэдэў- 
раў азербайджанскай класічнай музыкі Дзяржаўным 
акадэмічным сімфанічным аркестрам Беларусі пад 
кіраўніцтвам дырыжораў Р. Абдулаева, Я. Адзігезалава, 
Э. Куліева. Гісторыя старажытнай музычнай культу- 
ры азербайджанскага народа налічвае больш за 1500 
гадоў. Жанры вуснай класічнай традыцыі — мугам і 
ашуцкая творчасць (уваходзяць у Спіс нематэрыяльнай



Шэсце дэлегацыі азербайджанцаў 
на Рэспубліканскім фестывалі 
нацыянальных культур у Гродне. 
Члены МГА «Кангрэс 
азербайджанскіх абшчын» 
на ўскладанні вянкоў каля абеліска 
героям Першай сусветнай вайны 
ў вёсцы Баруны Ашмянскага раёна 
(сярод іх азербайджанец 
паручнік Ф. Гаібаў).



146

культурнай спадчыны ЮНЕСКА) — пастаянна дэман- 
струюцца на сцэне Белдзяржфілармоніі народнымі ар- 
тыстамі Азербайджанскай Рэспублікі. Азербайджанскае 
кіно неаднаразова дэманстравалася на міжнародным 
кінафестывалі «Лістапад» (фільмы «Чараўнік», «Вітаю 
цябе, мой ангел», рэжысёр абодвух О. Мір-Касым; «Там, 
дзе злучаюцца рэкі», рэжысёр Н. Фейзулаеў). Сярод ва- 
калістаўіінструменталістаў што прадстаўляюць Беларусь 
за яе межамі, эстрадная спявачка Гюнеш (Г. Абасава) 
і інш. На тэрыторыі Беларусі жыве і працуе беларускі 
мастак азербайджанскага паходжання К. Камал. У 
розны час для азнаямлення з жыццём сваіх суайчын- 
нікаў пашырэння творчых узаемасувязей у Беларусь 
прыязджалі азербайджанскія пісьменнікі. У Мінску пра- 
водзіліся вечары паэзіі, на якіх чыталіся вершы на 2 мо- 
вах — беларускай і азербайджанскай, арганізоўваліся 
сустрэчы з грамадскасцю. У 2008 на беларускай мове 
выйшлі кнігі «Гейдар Аліеў. Зігзагі лёсу» і «Ільхам Аліеў. 
Палітычная біяграфія» М. Зяньковіча. На азербайд- 
жанскай мове выдадзены творы Я. Купалы, Я. Коласа, 
П. Броўкі, Я. Брыля, В. Быкава, П. Глебкі, А. Куляшова, 
М. Лужаніна, I. Шамякіна і інш. У маі 2007 г. у Беларусі 
адбыліся Дні культуры Азербайджанскай Рэспублікі. У 
кастрычніку 2008 г. беларуская дэлегацыя прыняла ўдзел 
у Днях культуры Беларусі ў Азербайджане; у Беларусі 
шырока адзначаўся 90-гадовы юбілей выдатнага азер- 
байджанскага кампазітара К. Караева. У выніку актыўна- 
га супрацоўніцтва ў галіне бібліятэчнай справы ў 2006 г. 
было падпісана Пагадненне аб супрацоўніцтве паміж 
Нацыянальнай бібліятэкай Беларусі і Азербайджанскай 
нацыянальнай бібліятэкай імя М.Ф. Ахундава. 3 2009 г. 
наладжаны сувязі па лініі Саюзаў пісьменнікаў дзвюх 
дзяржаў. У 2010 г. на базе Бакінскага славянскага ўнівер- 
сітэта створаны Цэнтр беларускай мовы і культуры. У 
2010 г. у Беларускім педагагічным універсітэце адкрыў- 
ся Цэнтр азербайджанскай мовы і культуры, які актыўна 
распаўсюджвае сярод беларускай інтэлігенцыі і студэн- 
таў інфармацыю аб гісторыі і культуры Азербайджана, 
знаёміць са старажытнымі азербайджанскімі пісьмен- 
нікамі-асветнікамі Нізамі Гянджэві (1141—1209), 
I. Насімі (1369—1417), Фізулі (1494—1556), а таксама 
з М.Ф. Ахундавым (1812—1878), М.А. Сабірам (1862—

1911), Г. Джавідам (1882—1941), С. Вургуном (1906— 
1956) і інш. Пачынаючы з 2010 г. у літаратурна-мастац- 
кім і грамадска-публіцыстычным часопісе «Нёман» 
пастаянна друкуюцца творы вялікага азербайджанска- 
га філосафа, паэта і драматурга Г. Джавіда. У лістапад- 
зе 2010 г. пры падтрымцы пасольства Азербайджана 
ў Беларусі на сцэне Беларускага акадэмічнага музыч- 
нага тэатра ў Мінску ў пастаноўцы заслужанага дзеяча 
мастацтваў Азербайджана X. Гуліева дэманстраваўся 
шэдэўр пачынальніка класічнай музыкі Азербайджана 
У Гаджыбекава «Аршын Мал Алан», які ўвайшоў у 
пастаянны рэпертуар тэатра.

АРМЯНЕ
АРМЯНЕ (саманазва хай), нацыя, асноўнае насель- 

ніцтва Арменіі. Агульная колькасць армян у свеце каля 
7 млн. чалавек (1995). Жывуць у Расіі (532 тыс. ча- 
лавек), Грузіі (437 тыс.), ЗПІА (700 тыс.), Іране (200 
тыс.), Сірыі (170 тыс.) і інш. Гавораць на армянскай 
мове. Вернікі пераважна хрысціяне-монафісіты. У Рэчы 
Паспалітай вялікая абшчына армян пражывала ў гора- 
дзе Львоў, мела эканамічныя зносіны з ВКЛ. Напрыклад, 
львоўскія «ормяне» ў XVII ст. праязджалі са сваімі та- 
варамі праз Брэсцкі павет, накіроўваючыся на кірмаш 
у Гданьск (Данцыг). Заснавальнікамі вытворчасці пая- 
соў былі ткачы-армяне бацька Ян (Аванес) і сын Лявон 
Маджарскія (Маджаранцы). Да 1917 г. вайскоўцы-ар- 
мяне служылі ў армейскіх часцях, раскватараваных у 
Беларусі. У 1918—1919 гг. у Мінску працаваў упаўнава- 
жаны Нацыянальнага камісарыята РСФСР па армянскіх 
справах, магчыма, таму ў той час у Беларусі знаходзілася 
пэўная колькасць армян-бежанцаў (па некаторых звест- 
ках, дзейнічалі армянскія школы).

Шэсце дэлегацыі армян на Рэспубліканскім 
фестывалі нацыянальных культур у Гродне.



У гісторыі Беларусі адзначыліся армя- 
не: адзін з кіраўнікоў устанаўлення савец- 
кай улады А.Ф. Мяснікоў (сапраўднае про- 
звішча Мяснікян), удзельнік барацьбы за яе 
І.Я. Алібегаў (А.А. Алібегянц), савецкі ваенны 
дзеяч, камкор Г.Д. Гай (Г. Бжышкянц). У гады 
Вялікай Айчыннай вайны ў 1944 г. пры вызва- 
ленні Беларусі ад нямецка-фашысцкіх захоп- 
нікаў вызначыўся Г.А. Авакян, удастоены за 
свой подзвіг звання Героя Савецкага Саюза.

Імёны гэтых дюдзей носяць вуліцы ў Мінску і іншых 
беларускіхгарадах.У 1959 г. у Беларусі пражываў 1751 ар- 
мянін, у1999 — 10191.У1990 г. у Мінску пры Беларускім 
рэспубліканскім фондзе культуры зарэгістравана першая 
ў рэсггубліцы армянская арганізацыя «Айастан», якая з 
1992 г. дзейнічае як афіцыйная самастойная гарадская 
арганізацыя. Беларускія армяне апрача беларускіх свят 
адзначаюць нацыянальныя: Дзень кахання і мацярын- 
ства (7 красавіка), Дзень памяці ахвяр армянскага наро- 
да 1915 г. (24 красавіка), Дзень абвяшчэння Рэспублікі



148

Арменія (28 мая), Дзень незалежнасці Рэспублікі Ар- 
менія (21 верасня), Дзень памяці ахвяр землетрасення ў 
Арменііў 1988 г. (7 снежня).

Культура армян, якія пражываюць у Беларусі, развіва- 
ецца ў межах дзейнасці армянскага культурна-асветнага 
таварыства «Айастан» і грамадскіх аб’яднанняў армян 
«Масіс» у Магілёве, «Мусалер» у Гродне і «Урарту» 
ў Бабруйску. Яны падтрымліваюць і развіваюць трады- 
цыі нацыянальнага выяўленчага і музычнага мастацтва, 
самабытных рамёстваў якія спрыяюць вывучэнню і за- 
хаванню нацыянальнай гісторыка-культурнай спадчы- 
ны, праводзяць прысвечаныя армянскім нацыянальным 
і рэлігійным святам мерапрыемствы (Дзень незалежна- 
сці Арменіі, Дзень Рэспублікі, Нараджэнне Хрыстова, 
Вялікдзень і інш.); уносяць вялікі ўклад у духоўныя і куль- 
турныя традыцыі Беларусі. 3 1991 г. у рэспубліцы дзейні- 
чае нядзельная армянская школа, дзе таксама праводзяц- 
ца заняткі па музыцы і жывапісе.

Армянскія культурна-асветныя таварыст- 
вы ў Беларусі падтрымліваюць і развіваюць 
традыцыі нацыянальнага выяўленчага і му- 
зычнага мастацтва, самабытных рамёстваў, 
спрыяюць вывучэнню і захаванню нацыя- 
нальнай гісторыка-культурнай спадчыны, 
праводзяць прысвечаныя армянскім нацыя- 
нальным і рэлігійным святам мерапрыемст- 
вы, уносяць вялікі ўклад у духоўныя і культур- 
ныя традыцыі Беларусі.

Армянскія выканаўцы і музыканты ўдзедьнічаюць 
у Рэспубліканскім фестывалі нацыянальных культур у 
Гродне (з 1996 г.), у рамках якога адбыліся выстаўкі тво- 
раў мастакоў С. Аруцюняна, Р. Данеляна, Л. Дарбіняна, 
Д. Імізяна, А. Чырко, армянскіх нацыянальных касцюмаў 
і інш. У грамадска-культурных мерапрыемствах, аргані- 
заваных дыяспарай, прымае актыўны ўдзел Пасольства 
Рэспублікі Арменія ў Беларусі. У 1995 г. у Музеі гісто- 
рыі і культуры Беларусі арганізавана выстаўка армян- 
скіх мастакоў у 1999 г. у Нацыянальным мастацкім му- 
зеі Рэспублікі Беларусь — выстаўка армянскага мастака 
I. Айвазоўскага. У 1996 г. у Мінскім касцёле Сымона і

Алены пад кіраўніцтвам В. Мнацаканава ў памяць аб ар- 
мянах — ахвярах генацыду 1915 г. выкананы «Рэквіем» 
В.А. Моцарта. У 2003 г. у Нацыянальным акадэмічным 
Вялікім тэатры оперы і балета Рэспублікі Беларусь ад- 
быўся святочны канцэрт, прысвечаны 100-гадоваму 
юбілею кампазітара А.І. Хачатурана. Сярод беларускіх 
вакалістаў і інструменталістаў якія выступаюць у рэспу- 
бліцы і за мяжой, — эстрадныя спявачкі I. Абалян, Стэла, 
выканаўцы эстрадных і народных песень В. Аванесян, 
Р. Геваркян, Ю. Давіцян, В. Карапецян, Е. Фараджан, на 
дудцы С. Карапецян, піяністка Л.З. Тэр-Мінасян. У роз- 
ных кутках Беларусі працуюць музычныя калектывы, у 
іхліку сямейны ансамбль Фарашан «Ані» (горад Ветка), 
ансамбль нацыянальных інструментаў (г. Барысаў), дзі- 
цячы ансамбль «Аравік» (горад Гродна), фальклорны 
ансамбль «Эрэбуні» (Мінск). Армянская дыяспара пад- 
трымлівае цесныя сувязі са сваёй гістарычнай радзімай. 
Для азнаямлення з жыццём сваіх суайчыннікаў і пашы- 
рэння творчых узаемасувязей у Беларусь прыязджалі ар- 
мянскія музыканты, пісьменнікі. У Мінску праводзіліся 
вечары паэзіі, адзначаліся юбілеі класікаў беларускай і 
армянскай літаратуры, арганізоўваліся сустрэчы з гра- 
мадскасцю. У 1960—1990-я гг. у перакладзе на белару-

Армянская дэлегацыя каля помніка «Хачкар» 
(Крыж-Камень), устаноўленага ў памяць аб ахвярах 

генацыду армян 1915 г. Мінск, Вайсковыя могілкі.



149

скую мову асобнымі выданнямі выйшлі анталогія апавя- 
данняў армянскіх пісьменнікаў «Кветкі Арарата», збор- 
нікі вершаў апавяданняў і казак «Зоры Севана», апавя- 
данняў «Матчын дом», «Армянскія народныя казкі», 
творы В. Ананяна («На беразе Севана»), М. Галшаяна 
(«Горан»), Г. Матэвасяна («Мы і нашы горы»), 
С. Мурадзяна («Чатыры сонцы»), А. Туманяна («Казкі 
і легенды», «Лірыка»), выбраныя творы Г. Эміна 
(«ПесніАрменіі») іінш.У 1991 г.упамяць ахвяр спітак- 
скага землетрасення 1988 г. з Арменіі быў прывезены і 
ўстаноўлены на Вайсковых могілках у Мінску помнік 
«Хачкар» (Камень-Крыж), які з цягам часу стаў мес- 
цам, дзе збіраюцца ў самотныя для армянскага народа 
даты прадстаўнікі дыяспары. У 2002 г. пры Беларускім 
таварыстве дружбы і культурных сувязей з замежнымі 
краінамі створана таварыства «Беларусь — Арменія». 
Яно з’яўляецца арганізатарам літаратурна-музычных ве- 
чарын, прысвечаных беларуска-армянскім культурным 
сувязям, удзельнічае ў мерапрыемствах, падрыхтаваных 
сумесна з культурна-асветным таварыствам «Айастан» і 
Пасольствам Рэсггублікі Арменія ў Беларусі, садзейнічае 
ўмацаванню двухбаковых кантактаў паміж беларускай і 
армянскай грамадскасцю.

ГРУЗІНЫ
ГРУЗІНЫ (саманазва картвэлі), нацыя, асноўнае на- 

сельніцтва Грузіі. Паводле перапісу 2009 г. у Беларусі 
пражываюць 2400 грузін. Большасць вернікаў — пра- 
васлаўныя. У вайну 1812 г. на тэрыторыі беларускіх 
губерняў што ўваходзілі ў склад Расійскай імперыі, 
дзейнічала 2-я Заходняя руская армія, якой камандаваў 
генерал П.І. Баграціён, нашчадак грузінскай царскай 
дынастыі Багратыёні (у Ваўкавыску з 1949 г. працуе ва- 
енна-гістарычны музей, які носіць яго імя). У Першую 
сусветную вайну пад Смаргонню вёў баі Грузінскі 14-ы 
грэнадзёрскі полк, камандзір 3-га батальёна якога пал- 
коўнік А. Атхмезуры вызначыўся ў 1916 г. пры адбіц- 
ці газавай атакі праціўніка (узнагароджаны ордэнам 
Святога Георгія пасмяротна). У Вялікую Айчынную 
вайну на тэрыторыі Беларусі вызначылася шмат грузін, у 
тым ліку Герой Савецкага Саюза, кулямётчык, малодшы 
сяржант С. Чыгладзэ; на плітах мемарыяльнага комплек- 
су «Брэсцкая крэпасць-герой» увекавечаны імёны на- 
месніка камандзіра мінамётнай роты А. Асаціяні, радаво- 
га I. Басташвілі, радыста I. Зэдгінідзэ і старшага сяржанта 
А. Шэварднадзэ. У 1944 г. пры фарсіраванні Заходняй 
Дзвіны загінуў грузінскі паэт М. Гелавані (пахаваны каля 
вёскі Саннікі Бешанковіцкага раёна). Асноўная міграцыя 
грузін у Беларусь адбылася ў сярэдзіне XX ст.

Грузіны, якія жывуць на тэрыторыі сучас- 
най Беларусі, для захавання сваёй культурнай 
спадчыны ствараюць нацыянальна-культур- 
ныя аб'яднанні. Першае грузінскае грамад- 
скае аб’яднанне — «Гродзенскае грамадскае 
аб’яднанне грузін» было створана ў 2000 г. у 
г. Гродна.

Выступленне армянскага аматарскага танцавальнага 
калектыву «Эрэбуні».

Дзейнічаюць таксама Грузінскае культурна-асветнае 
таварыства «Мамулі» (2006) і Магілёўскае гарадское 
грамадскае аб’яднанне «Грузінская абшчына «Іберыя» 
(2007).



150

Прадстаўнікі грузінскіх суполак Беларусі актыўна пра- 
пагандуюць нацыянальную культуру сваёй этнічнай радзі- 
мы, выдаюць газету «Мамулі», у мінскай бібліятэцы №4 
створаны куток грузінскай літаратуры. Дзейнічаюць так- 
сама аматарскія аб’яднанні: вакальна-харэаграфічныя дзі- 
цячыя ансамблі «Самшобла» (1999) і «Сонечная Грузія» 
пры таварыстве «Мамулі» (2011). У Мінску і Магілёве 
працуюць нядзельныя школы, у якіх дзеці вывучаюць род- 
ную мову, культуру і традыцыі грузінскага народа.

Аб’яднанні падтрымліваюць і развіваюць трады- 
цыі нацыянальнага мастацтва і музыкі ў час традыцый- 
ных свят, якія адзначаюць грузіны (Ахдгома — Пасха, 
Тамароба — Дзень памінання Святой благавернай цары- 
цы Тамары, Гергетоба — Дзень духоўнай любові і інш.), 
спрыяюць вывучэнню і захаванню нацыянальнай гісто- 
рыка-культурнай спадчыны грузін, расшырэнню куль- 
турных сувязей паміж Беларуссю і Грузіяй.

Грузінскія нацыянальна-культурныя аб'яд- 
нанні ў Беларусі спрыяюць вывучэнню і заха- 
ванню нацыянальнай гісторыка-культурнай 
спадчыны грузін, расшырэнню культурных 
сувязей паміж Беларуссю і Грузіяй. Грузінскія 
аб'яднанні ладзяць выстаўкі, канцэрты, пры- 
маюць удзел у гарадскіх і рэспубліканскіх 
фестывалях нацыянальных культур, актыў- 
на прапагандуюць сваю музычную і выка- 
нальніцкую культуру. Грузіны ўдзельнічаюць 
у важных грамадска-палітычных і культур- 
ных мерапрыемствах, якія праводзяцца ў 
Беларусі.

Юныя ўдзельнікі грузінскага мастацкага 
калектыву «Сонечная Грузія». 

Лепка хінкалі — грузінскай нацыянальнай стравы.



151

У ліку такіх мерапрыемстваў фестывалі: Рэспублі- 
канскі нацыянальных культур (г. Гродна, з 1996 г.), між- 
народны духоўнай музыкі «Магутны Божа» (г. Магілёў) 
і інш. Пры аб’яднанні «Іберыя» працуе ансамбль 
«Сувенір» (кіраўнік Г. Хвасціяні), у рэпертуары якога 
грузінскія танцы і песні. Сярод музычных пастановак 
на беларускай сцэне: опера А. Тактакішвілі «Міндзія» 
(1972), балет «Тамар» на муз. М. Балакірава (2011) у 
Нацыянальным акадэмічным Вялікім тэатры оперы і ба- 
лета Рэспублікі Беларусь. Яркімі прадстаўнікамі грузін- 
скага народа, творчасць якіх узбагачае беларускую му- 
зычную культуру, з’яўляюцца кампазітар А. Мдывані, 
галоўны рэжысёр Нацыянальнага акадэмічнага Вялікага 
тэатра оперы і балета М. Панджавідзэ, артысты балета 
А. Дадышкіліяні і Н. Дадышкіліяні.

Штогод перад Сусветным Днём бежанцаў (20 чэрве- 
ня) праводзіцца выстаўка дзіцячага малюнка «Прымі 
мяне, Беларусь», у якой удзельнічаюць дзеці і падлеткі 
грузінскай дыяспары. 26 мая ў Дзень незалежнасці Грузіі 
ладзяцца выстаўкі дэкаратыўна-прыкладнога мастацтва, 
нацыянальныхмузычныхінструментаў, зброі. Грамадскія 
аб’яднанні праводзяць дабрачынныя мерапрыемствы, 
удзельнічаюць разам з пасольствамі Рэспублікі Беларусь 
і Грузіі ў працы міжнародных круглых сталоў, у т.л. 
«Развіццё міжэтнічнага дыялога» (2011). Аб’яднанне 
«Мамулі» выдала кнігу «Грузінскае хрысціянскае маста- 
цтва» (2009) і часопіс «Грузія сёння» (2010). 3 2010 г. 
у рамках беларуска-грузінскага культурнага праекта што- 
год праходзяць выстаўкі ў мастацкай галерэі Л. Шчамя- 
лёва, карціннай галерэі Г. Вашчанкі і інш.

Грузінская дыяспара падтрымлівае цесныя сувязі з 
гістарычнай радзімай: штогод запрашае ў Беларусь для 
ўдзелу ў святкаванні нацыянальных свят вядомых музы- 
кантаў, мастакоў і інш. У Беларусі рэгулярна гастраліру- 
юць грузінскі нацыянальны балет «Сухішвілі», тэатр 
нацыянальнага грузінскага балета «Метэхі», Тбіліскі 
акадэмічны тэатр оперы і балета імя 3. Паліашвілі (2010, 
Мінск), дзіцячы ансамбль «Садарыдзі», скрыпачка 
Л. Ісакадзэ, дырыжор Г. Чычынадзэ (2011), фальклорны 
ансамбль «Галасы Грузіі» (2012) і інш. У верасні 2011 г. 
у Беларусі адбыліся Дні культуры Грузінскай Рэспублікі 
(г. Гомель). Мэтанакіраваная палітыка дзяржаўнай пад-

трымкі культуры грамадзян грузінскай нацыянальнасці 
ў Беларусі дае ім магчымасці захаваць гісторыю і куль- 
туру сваёй нацыі, этнічную самасвядомасць і самабыт- 
насць. У снежні 2011 г. упаўнаважаны па справах рэлігіі 
і нацыянальнасцей Рэспублікі Беларусь і апарат дзяр- 
жаўнага міністра Грузіі па пытаннях дыяспары падпісалі 
Мемарандум аб супрацоўніцтве па пытаннях дыяспары.

ГРЭКІ
ГРЭКІ (саманазва элінес), нацыя, асноўнае насельні- 

цтва Грэцыі. Большасць грэкаў, што жывуць у Беларусі, 
размаўляюць на рускай мове, у некаторых сем’ях паміж 
сабой — на грэчаскай. Вернікі пераважна праваслаўныя.

Першыя афіцыйныя стасункі грэкаў з усходнімі сла- 
вянамі адносяцца да IX ст., калі быў адкрыты гандлёвы 
водны шлях «з варагаў у грэкі». Пасля 1-га падзелу Рэчы 
Паспалітай (1772) на тэрыторыі Беларусі сталі пры- 
язджаць грэкі, якія знаходзіліся на расійскай службе. У 
1789 г. контр-адмірал Павел (Паніёці) Алексіяна ў якас- 
ці ўзнагароды за храбрасць у час руска-турэцкай вайны 
1787—1791 гг. атрымаў ад імператрыцы Кацярыны II 
маёнтак Велішчы (Веліжскі павет Віцебскай губерні). 
Яго сын Канстанцін Паўлавіч даслужыўся да чына ма- 
ёра і пасля адстаўкі больш за 10 гадоў быў веліжскім 
павятовым прадвадзіцелем дваранства. Яго нашчадкі 
валодалі маёнткамі на Віцебшчыне. У радаводныя кнігі 
дваран Магілёўскай губерні быў унесены старажытны 
род Ватацы, які паходзіў з Македоніі і займаў адно з пер- 
шых месцаў сярод арыстакратычных родаў Візантыі. 3 
аднаго роду паходзілі імператар Візантыі Іаан III Ватацы 
(1222—1254) і Э.А. Ватацы (сапраўдны стацкі саветнік, 
сенатар, гофмайстар расійскага імператарскага двара). 
У пачатку XX ст. значнае месца ў грамадскім жыцці на 
Палессі займалі прадстаўнікі роду Папа-Афанасопула. 
3 1908 г. пінскім павятовым прадвадзіцелем дваранства 
быў Ілья Атанасавіч Папа-Афанасопула, з 1914 г. — яго 
сын Сяргей Ільіч.



Грэкі, што жывуць цяпер у Беларусі, пры- 
ехалі сюды ў асноўным у пасляваенны час. 
Паводле перапісу 2009 г. у краіне пражывалі 
617 грэкаў. Большасць з іх жыве ў Мінску. Ёсць 
невялікія групы грэкаў у абласных цэнтрах, 
а таксама ў Барысаве, Вілейцы, Кобрыне і 
Маладзечне.

Асноўнай мэтай грэчаскіх нацыяналь- 
на-культурных суполак у Беларусі з'яўляец- 
ца згуртаванне ўсіх грэкаў, якія пражыва- 
юць у краіне, развіццё нацыянальна-куль- 
турных традыцый і звычаяў, стварэнне ўмоў 
для выхавання і развіцця грэчаскай моладзі 
Рэспублікі Беларусь.

3 1997 г. у Мінску дзейнічала гарадское «Грэчаскае 
нацыянальна-культурнае таварыства «Алкеста», пазней 
пераўтворанае ў рэспубліканскае грамадскае аб’яднан- 
не «Грэчаскае культурнае таварыства «Алкестыда». 
У 1998 г. створана Беларускае грамадскае аб’яднанне 
грэкаў «Пелапанес» з цэнтрам у Маладзечне (з 1999 г. 
са статусам рэспубліканскага, на 2012 г. — 875 чалавек).

Члены Беларускага грамадскага 
аб’яднання грэкаў «Пелапанес».

►
Грэчаскі мастацкі калектыў Беларусі. 

Грэчаскі танец.



--------------------------------------------------------------  153

Сярод асноўных задач — клопат аб культурным і 
этнічным развіцці членаў аб’яднання. Важнай задачай 
з’яўляецца адкрыццё класаў грэчаскай мовы ў сярэдніх 
школах у месцах кампактнага пражывання грэкаў а так- 
сама падрыхтоўка выкладчыкаў па мове, танцах і спевах. 
Грамадскае аб’яднанне «Пелапанес» мае цесныя сувязі 
з грэчаскімі аб’яднаннямі Расіі, Украіны, Казахстана, 
Грузіі, Арменіі, Малдовы, Літвы, Латвіі. Наладжаны так- 
сама сувязі з Грэцыяй, грэчаскімі дыяспарамі ў Аўстраліі, 
Нідэрландах, Германіі, Італіі, Чэхіі, у краінах Паўночнай 
і Паўднёвай Амерыкі. Прадстаўнікі грамадскага аб’яд- 
нання «Пелапанес» актыўна прымаюць удзел у рабо- 
це Сусветнага з’езда Панційскага элінізму (1999, 2002, 
2006, 2009, 2012). У 2010 г. зарэгістравана Беларускае 
маладзёжнае аб’яднанне грэкаў «Арганаўт».

Паколькі этнічных грэкаў у Беларусі няпімат, тавары- 
ствы імкнуцца аб’яднаць не толькі грамадзян Беларусі, 
якія маюць грэчаскія карані, але і ўсіх зацікаўленых у вы- 
вучэнні і прапагандзе грэчаскай культуры, мовы, трады- 
цый. На базе Мінскай бібліятэкі №1 імя Л.М. Талстога

створаны куток грэчаскай літаратуры, у якім прадстаўле- 
ны падручнікі па грэчаскай мове, а таксама буклеты і па- 
пулярная літаратура пра Грэцыю з фондаў аб’яднання 
«Алкестыда». 3 2011 г. у Мінскім лінгвістычным універ- 
сітэце адкрыты курсы грэчаскай мовы. У Маладзечне 
пры аб’яднанні «Пелапанес» працуюць бібліятэка і 
фільматэка; у гэтым раённым цэнтры, а таксама у пас. 
Чысць Маладзечанскага раёна 16 школьнікаў вывучаюць 
грэчаскую мову. У розных гарадах дзейнічаюць нацыя- 
нальныя творчыя калектывы: харэаграфічны ансамбль 
«Вясна» пры каледжы мастацтваў у Магілёве (з 2000 г.), 
ансамблі «Алкестыда» ў Мінску (з 2000 г.) і «Белыя 
Крылы» ў Маладзечне (з 2002 г.). Праводзяцца спар- 
тыўныя мерапрыемствы за мяжой: у 2009 г. беларуская 
грачанка К. Бязмен, якая прымала ўдзел у Сусветных 
алімпійскіх гульнях школьнікаў Грэцыі і грэчаскіх дыя- 
спар («Мафітыяда»), выйграла сярэбраны медаль па 
настольным тэнісе. У 1999—2011 гг. на аздараўленчы 
адпачынак у Грэцыю было накіравана 125 дзяцей членаў 
аб’яднання «Пелапанес».



ДАГЕСТАНЦЫ
ДАГЕСТАНЦЫ, агульная назва народнасцей, якія 

жывуць у Рэспубліцы Дагестан у Расійскай Федэрацыі. 
Дагестан — у перакладзе «краіна гор» — цягнецца 
ўздоўж Каспія ад Астрахані да Азербайджана з найста- 
ражытнейшым ў Расіі горадам Дэрбент, які ў 2015 г. ад- 
значыў 2000-годдзе.

Паўднёвы фарпост Расіі Дагестан унікальны — што 
ні горнае селішча, то са сваімі традыцыямі, майстрамі: 
сяло ювеліраў-золатакавалёў канатаходцаў дываншчыц, 
ганчароў і інш. У рэспубліцы 12 дзяржаўных моў на якіх 
навучаюцца дзеці ў школах, выходзяць газеты, часопісы, 
перадачы на тэлебачанні, працуюць тэатры і яшчэ 14, 
якія не маюць свайго пісьменства, але тысячагоддзямі 
беражліва захоўваюцца носьбітамі гэтых моў; тут адмет- 
най рысай з’яўляецца шанаванне старэйшых і паважлівае 
стаўленне да жанчыны; тут народнасці вызнаюць розную 
веру і стагоддзямі жывуць у міры. Што ж тычыцца пры- 
гажосці прыроды, то гэта асобная размова: стэпы, бар- 
ханы, якія курацца, Аграханскі заліў дзе зімуюць пера- 
лётныя птушкі, вадаспады і кантоны, рэліктавыя гаі, горы

вышынёй больш за 4 тысячы метраў нарэшце, Каспійскае 
мора, з пляжамі з залатым пяском...

Дагестан славіцца выдатнымі вучонымі, паэтамі, 
спартсменамі. Беларускія дагестанцы таксама высока 
трымаюць сцяг беларускага спорту на міжнароднай арэ- 
не. На якой бы ніве ні працавалі дагестанцы, яны паказва- 
юць сябе з лепшага боку, калі займаюць высокія пасады 
і дамагаюцца прыкметных вынікаў у працы, уліўшыся ў 
адзіную беларускую сям’ю.

Дагестанцы на гасціннай зямлі Беларусі 
апынуліся па розных прычынах: былі накіра- 
ваны сюды пасля заканчэння ВНУ, прыехалі на 
працу або службу як спецыялісты. Некаторыя 
прыехалі да сваіх родных або знаёмых і за- 
сталіся тут жыць; аселі на беларускай зямлі 
спартсмены і трэнеры, ёсць прадстаўнікі біз- 
несу, прадпрымальнікі. Пражываюць даге- 
станцы ў асноўным ва ўсіх абласных цэнтрах 
рэспублікі, шмат хто з іх у сталіцы — Мінску.

Яны лічаць, што Беларусь — стабільная і надзейная 
краіна, дзе іх сем’і могуць спакойна жыць і працаваць, дзе



155

ўлада робіць усё магчымае, каб чалавеку жылося годна і 
камфортна.

Зарэгістраванае ў Беларусі ў 2002 г. міжнароднае гра- 
мадскае аб’яднанне (МГА) «Горо», асновуякога склада- 
юць больш за дзесяць нацыянальнасцей толькі адной краі- 
ны гор — Дагестана, а ў склад уваходзяць прадстаўнікі і 
іншых нацыянальнасцей, на працягу многіх гадоў робіць 
усё, каб беларусы даведаліся як мага больш пра ўнікаль- 
ны край. Уся Беларусь ахоплена дагестанскімі мерапры- 
емствамі: так, лезгінскія мерапрыемствы праводзяцца 
ў Віцебску кумыкскія — у Гродне, даргінскія — у 
Брэсце, аварскія — у Магілёве, а агульнадагестанскія 
святы і акцыі — у Мінску. Аб’яднанне «Горо» штогод 
арганізоўвае «Лістападаўскія гамзатаўскія чытанні», 
прысвечаныя найвялікшаму паэту сучаснасці, народнаму 
паэту Дагестана Расулу Гамзатаву літаратурна-музычныя 
вечарыны, прысвечаныя класікам дагестанскай літарату- 
ры, і не толькі ў сталіцы Беларусі, а і ў абласных гарадах. 
Праходзяць творчыя сустрэчы са студэнтамі ВНУ на- 
вучэнцамі гімназій і школ. Па ініцыятыве МГА «Горо» 
за апошнія гады падпісаны дамовы аб супрацоўніцтве 
паміж гімназіямі гарадоў Мінска і Махачкалы, саюзамі 
пісьменнікаў Беларусі і Дагестана. На дзесяць дагестан- 
скіх моў перакладзены творы класікаў беларускай літара- 
туры, а таксама Ф. Скарыны, а з дагестанскіх моў — на 
беларускую, выдадзены кнігі.

МГА «Горо» — пастаянны лаўрэат рэспубліканскіх 
фестываляў нацыянальных культур.

У сувязі з асаблівай датай для ўсяго чалавецтва — 
70-годдзем Вялікай Перамогі ў Вялікай Айчыннай вай- 
не — беларускія дагестанцы з гонарам і ўдзячнасцю 
яшчэ раз успаміналі сваіх землякоў, якія пралівалі кроў 
абараняючы і вызваляючы ад фашыстаў Беларусь, мно- 
гія з іх назаўжды засталіся ляжаць у беларускай зямлі. 
Гэта — абаронцы Брэсцкай крэпасці, героі, пахаваныя 
ў брацкіх магілах у населеных пунктах Копці, Дуброўна, 
Ліпаўцы Віцебскай вобласці і многіх іншых гарадах і ра- 
ёнах Беларусі. Дагестанцы ганарацца землякамі, якія

◄
Члены дагестанскага міжнароднага 
грамадскага аб’яднання «Горо» (трэці злева — 
старшыня аб’яднання Х.Г. Асадулаеў).

адзначаны высокімі дзяржаўнымі ўзнагародамі за ўдзел 
у партызанскім руху на тэрыторыі Беларусі: Сунгурам 
Акаевым, Газімагамедам Гамзатавым, Хіясам Гасанавым, 
Мікалаем Гардзіенкам, Шыхшэрыфам Мірзабекавым; 
Героямі Савецкага Саюза Ісаем Ілазаравым, Якубам 
Сулейменавым, лётчыкам Аляксандрам Сіткоўскім, Ге- 
роем Савецкага Саюза, ганаровым грамадзянінам Ра- 
гачова Эльмурзой Джумагулавым, а таксама Абдулам 
Вагабавым, які ўдастоены высокага звання «Ганаровы 
грамадзянін г. Гродна» за выдатныя дасягненні ў працы 
ў нашы дні, і генерал-маёрам авіяцыі ваенным лётчыкам 
Ахмедам Махмудавым.

КАЗАХІ
КАЗАХІ (саманазва к;азак,тар), нацыя, асноўнае на- 

сельніцтва Рэспублікі Казахстан (11 млн. чалавек). 
Агульная колькасць казахаў у свеце звыш 14,6 млн. ча- 
лавек Жывуць у Кітаі (1,7 млн. чалавек), Узбекістане 
(1,1 млн. чалавек), Расіі (650 тыс. чалавек), Манголіі 
(звыш 100 тыс. чалавек), Туркменістане (да 40 тыс. чала- 
век) і інш. Гавораць на казахскай мове цюркскай моўнай 
групы. Вернікі пераважна мусульмане-суніты. Паводле 
перапісу 2009 г. у Рэспубліцы Беларусь пражывала 1355 
грамадзян казахскай нацыянальнасці.

У Беларусі казахі вядомы пераважна з ча- 
соў Вялікай Айчыннай вайны, калі яны як гра- 
мадзяне агульнай краіны — СССР — удзель- 
нічалі ў абароне і вызваленні Рэспублікі, у 
партызанскім руху: усяго ў складзе парты- 
занскіх атрадаў на тэрыторыі Беларусі ваява- 
ла больш за 1,5 тыс. выхадцаў з Казахстана. 
У баях за Беларусь 80 з іх удастоены звання 
Героя Савецкага Саюза.



156

У ліку герояў-казахстанцаў I. Айтыкаў (бюст у 
Полацку), А. Жанзакаў (пахаваны ў в. Заскаркі Полацкага 
раёна), А. Ібраеў (пахаваны ў в. Свіслач Гродзенскага ра- 
ёна), С. Іскаліеў (загінуў у Быхаўскім раёне, надпіс у яго 
гонар на мемарыяле «Лудчыцкая вышыня»), Б. Ісханаў 
Т. Каўмбаеў Т. Кенжэбаеў К. Мамутаў (ганаровы грама- 
дзянін Рагачова, помнік у мікрараёне Уручча ў Мінску), 
К. Нуржанаў (пахаваны ў в. Дзярэчын Зэльвенскага ра- 
ёна), С. Шакіраў і інш. Б. Бейксбаеў удастоены звання 
Героя Расіі. Помнікі і магілы землякоў якія загінулі ў 
Вялікую Айчынную вайну з’яўляюцца найбольш значнымі 
і памятнымі месцамі для казахаў — грамадзян Беларусі. 
Мінскай школе №143 прысвоена імя казахскага пісьмен- 
ніка М. Аўэзава, а каля школы яму ўстаноўлены помнік.

Казахі сталі пасяляцца на сталае жыхар- 
ства ў Беларусь у сярэдзіне XX ст., дзе за- 
ставаліся пасля вучобы ці заканчэння служ- 
бы ў Савецкай Арміі, накіроўваліся на пра- 
цу. Казахі Беларусі ў асноўным належаць да 
найбольш адукаваных пластоў насельніцтва 
буйных гарадоў. Многія з іх жывуць у сталіцы 
Беларусі — Мінску, а таксама ў Брэсце, Гомелі, 
Магілёве, Гродне, Лідзе і інш. Для захавання 
сваёй культурнай спадчыны яны ствараюць 
нацыянальна-культурныя аб'яднанні.



157

Па ініцыятыве казахскай дыяспары ў 1999 г. было 
створана міжнароднае грамадскае аб’яднанне «Елімай» 
(«Бацькаўшчына»), у 2004 г. пераўтворанае ў міжна- 
роднае грамадскае аб’яднанне казахаў «Ата-мекен». 
Казахская дыяспара акрамя беларускіх свят адзна- 
чае і святы сваёй гістарычнай радзімы: 30 жніўня — 
Дзень Канстытуцыі, 16 снежня — Дзень незалежна- 
сці Рэспублікі Казахстан, 1 снежня — Дзень перша- 
га Прэзідэнта Рэспублікі Казахстан, 22 сакавіка — 
«Наўрыз» і інш. У беларускіх казахаў ёсць сваё неафі- 
цыйнае свята, якое адзначаецца ўліпені — «Шанырак», 
што азначае «Купал юрты» (сімвалізуе сямейны ачаг).

Казахстанска-беларускае супрацоўніцтва ў культур- 
на-гуманітарнай сферы ажыццяўляецца на аснове мі- 
журадавага пагаднення «Аб супрацоўніцтве ў галіне 
культуры, навукі і адукацыі» ад 1996 г. і «Пагаднення 
паміж Міністэрствам культуры, інфармацыі і грамадскай 
згоды Рэспублікі Казахстан і Міністэрствам культуры 
Рэспублікі Беларусь аб супрацоўніцтве ў галіне культу- 
ры і мастацтва» ад 1999 г. У 2000-я гг. стала больш інтэн- 
сіўным культурнае супрацоўніцтва паміж Рэспублікай 
Казахстан і Рэспублікай Беларусь. У 2008—2009 гг. у 
Беларусі і Казахстане праходзілі Дні культуры кожнага 
боку. У 2009—2012 гг. Беларусь наведалі розныя твор- 
чыя калектывы і майстры мастацтваў Казахстана, ся- 
род якіх ансамбль «Гульдэр», скрыпач М. Бісенгаліеў 
піяніст Ж. Аўбакірава, эстрадная спявачка Р. Рымбаева, 
народны паэт Казахстана А. Сулейменаў і многія інш. 
Са свайго боку беларускіх майстроў культуры неад- 
наразова запрашалі ў Рэспубліку Казахстан. У Мінску 
пры Беларускім нацыянальным тэхнічным універсітэце 
дзейнічае Цэнтр казахскай мовы, гісторыі і культуры 
імя Абая, а ў Астане пры Еўразійскім нацыянальным 
універсітэце імяЛ. Гумілёва — Цэнтр беларускай мовы і 
культуры. Таксама створаны навуковы-адукацыйны кан- 
сорцыум паміж ВНУ і навукова-даследчымі інстытутамі 
Казахстана і Беларусі, у Праграму навукова-тэхнічнага 
супрацоўніцтва на 2012—2013 гг. увайшло 38 праектаў.

►
Удзельнікі мастацкай самадзейнасці карэйскай дыяспары.

Удзельнікі мастацкай самадзейнасці казахскай дыяспары.

КАРЭЙЦЫ
КАРЭЙЦЫ (саманазва ханчук сарам, каро сарам), на- 

цыя, асноўнае насельніцтва Карэйскага паўвострава, жы- 
хары Карэйскай Народна-Дэмакратычнай Рэспублікі і 
Рэспублікі Карэя. Большасць вернікаў — будысты і хрыс- 
ціяне, як філасофска-этычнае вучэнне пашырана канфу- 
цыянства. Паводле перапісу 2009 г. у Беларусі пражывае 
541 карэец.

На тэрыторыі Беларусі асобныя карэйскія 
сем’і сталі з'яўляцца ў канцы 1930-х — пачатку 
1940-х гг., але асноўная маса карэйцаў прыбы- 
ла ў 1950-я гг. з Сярэдняй Азіі для аднаўлення 
зруйнаваных у час Вялікай Айчыннай вайны 
гарадоў. Сярод прыехаўшых было шмат вай- 
скоўцаў, а таксама выпускнікоў навучальных 
устаноў, размеркаваных на працу ў Беларусь.



158

На тэрыторыі Расійскай імперыі (пераважна ў 
Прымор’і) карэйцы сталі перасяляцца ў 2-й палавіне 
XIX ст., але найбольш актыўна з пачатку XX ст. пасля 
анексіі Карэі Японіяй. У 1937 г. яны былі дэпартаваны ў 
Сярэднюю Азію па лжывым абвінавачанні ў шпіянажы 
на карысць Японіі (у 1993 г. Вярхоўны Савет Расійскай 
Федэрацыі прызнаў акты аб іх дэпартацыі незаконнымі).

3-за малалікасці карэйцаў у іншаэтнічным асяроддзі і 
адсутнасці кантактаў з гістарычнай радзімай большасць 
прадстаўнікоў гэтага народа падверглася моўнай і куль- 
турнай асіміляцыі. У сярэдзіне 1980-х — пач. 1990-х гг. 
у сувязі з палітыкай перабудовы і дэмакратызацыяй 
грамадска-палітычнага жыцця ў СССР пачаўся працэс 
абуджэння нацыянальнай самасвядомасці і адраджэння 
нацыянальных культур розных этнічных груп, у тым ліку 
карэйцаў. У Беларусі з’явіліся нацыянальна-культурныя 
грамадскія аб’яднанні. У 1991 г. была створана гарадская 
«Асацыяцыя беларускіх карэйцаў» (у 1993 г. афіцыйна 
зарэгістравана як рэспубліканскае грамадскае аб’яднан- 
не) з мэтай вывучэння мовы, культуры, гісторыі і трады- 
цый Карэі.

МАЛДАВАНЕ
МАЛДАВАНЕ (саманазва малдавень), нацыя, ас- 

ноўнае насельніцтва Рэспублікі Малдова (больш за 
2,565 млн. чалавек). Агульная колькасць малдаван у 
свеце больш за 3,35 млн. чалавек. Жывуць ва Украіне 
(258,6 тыс. чалавек), Расіі (172,3 тыс. чалавек), Італіі 
(68,59 тыс. чалавек) і інш. Гавораць на румынскай мове 
раманскай моўнай групы. Вернікі пераважна праваслаў- 
ныя. Паводле перапісу 2009 г. у Рэспубліцы Беларусь 
пражывалі 3465 малдаван.

У Беларусі малдаване з’явіліся ў асноў- 
ным пасля Вялікай Айчыннай вайны як гра- 
мадзяне адзінай краіны — СССР. У 1992 г. 
зарэгістравана грамадскае аб’яднанне 
«Абшчына «Малдова». Структурныя падразд- 
зяленні аб'яднання ёсць у Гродне, Магілёве, 
Маладзечне, Рэчыцы, Брэсце.

Дэлегацыя малдаван па Рэспубліканскім фестывалі 
нацыянальных культур у Гродне.



У мінскай бібліятэцы №4 імя М. Гогаля сфарміра- 
ваны фонд малдаўскай літаратуры. Тут дзейнічае мал- 
даўская суполка, якая праводзіць розныя мерапрыем- 
ствы. Наладжана супрацоўніцтва гэтай бібліятэкі з 
бібліятэкай імя М. Ламаносава ў Кішынёве. У Мінску 
пры аб’яднанні «Абшчына «Малдова» створаны ва- 
кальная група «Плай» («Радзіма»), танцавальны ан-

самбль «Букурыя» («Радасць»), танцавальны дуэт 
«Прыеценія» («Дружба»); у Маладзечне — вакаль- 
ная група «Дойна», у Рэчыцы — вакальны ансамбль 
«Стугураш» («Гронка»). Беларускія малдаване што- 
год святкуюць асноўныя дзяржаўныя святы Малдовы: 
27 жніўня — Дзень незалежнасці, 31 жніўня — Дзень 
мовы, 1 сакавіка — Мэрцышор (свята вясны).



---------------------------------------------------------------------------------------------- 160-----------------------------------------------------------------------------------------------

ЧУВАШЫ
ЧУВАШЫ сталі прыязджаць у Беларусь на сталае мес- 

ца жыхарства пасля Кастрычніцкай рэвалюцыі 1917 г. 
Да пачатку Вялікай Айчыннай вайны былі адзінкавыя 
выпадкі.

Асноўная частка чувашоў пераехала ў 
Беларусь пасля вайны. Пераважна гэта былі 
спецыялісты народнай гаспадаркі, якія атры- 
малі накіраванне на працу пасля заканчэння 
ВНУ, афіцэры Савецкай Арміі і салдаты, якія пас- 
ля службы засталіся жыць у Беларусі. Згодна з 
перапісам 2009 г. у краіне жылі 1277 чувашоў.

Зараз каля 400 чувашоў жывуць у Мінску астатнія — 
у розных гарадах Беларусі, большай часткай у абласных 
цэнтрах. Нязначная колькасць чувашоў жыве ў сельскай 
мясцовасці. У1999 г. было створана грамадскае аб’яднан- 
не «Суполка беларускіх чувашоў «Атал» («Волга»). 
У пачатку 2007 г. зарэгістравана аб’яднанне чувашоў 
«Шупашкар» («Белы горад»). Мэты аб’яднанняў — 
вывучэнне гісторыі, звычаяў і традыцый чувашскага на- 
рода, развіццё культурных сувязей паміж Беларуссю і 
Чувашыяй.

▲
Шэсце дэлегацыі чувашоў на Рэспубліканскім фестывалі 

нацыянальных культур у Гродне.
►

Шэсце дэлегацыі эстонцаў на Рэспубліканскім. фестывалі 
нацыянальных культур у Гродне.



----------------------------------------------------------------------------------------------161

эстонцы
ЭСТОНЦЫ (саманазва ээстласед eestlased) — нацыя, 

асноўнае насельніцтва Эстонскай Рэспублікі. У Беларусі 
жывуць 407 чалавек (перапіс 2009). Масавае перасялен- 
не эстонцаў у Беларусь адбылося ў 1860—1870-я гг. 
Эстонцы кампактна асядалі ў Аршанскім павеце.

Веручыя эстонцы на Беларусі пераважна лютэра- 
не. Асноўны занятак — сельская гаспадарка. У канцы 
1930-х — 1940-я гг. колькасць эстонцаў паменшылася ў 
выніку рэпрэсій і выезду ў Эстонію. У 1970 г. у Беларусі 
жылі 854 чалавекі, у 1979 — 742 (звесткі перапісу). У 
1989 г. большасць эстонцаў жылі ў Мінску (да 200 чала- 
век) і Віцебскай вобласці (141 чалавек).

3 1997 г. дзейнічае грамадскае аб’яднанне «Абшчына 
беларускіх эстонцаў».

У Беларусі ў 1928—1929 гг. больш за 500 
эстонцаў жылі на Лёзненшчыне, дзе з 1926 г. 
дзейнічалі эстонскія нацыянальныя школа і 
народны дом, з 1932 г. — нацыянальны эстон- 
скі калгас «Інтэрнацыянал».

Эстонцы, што жывуць у месцах былога 
кампактнага пражывання ў сельскай мяс- 
цовасці, і пазнейшыя мігранты захоўваюць 
пэўныя асаблівасці матэрыяльнай і духоўнай 
культуры, эстонскую мову.



радыцыі талерантнасці, якія 
на працягу стагоддзяў складваліся ў бела- 
рускім грамадстве, зрабілі магчымым за- 
хаванне міжэтнічнага і міжканфесійнага 
дыялогу і міру ў нашай краіне. I гэта дазва- 
ляе плённа і стабільна развіваць культуру і 
эканоміку нашай роднай Беларусі, стварае 
добрыя ўмовы для добрасуседскіх адносін з 
іншымі краінамі.

Для сучаснага чалавека навакольны свет 
перастае быць таямнічым. 3 кожным днём 
пашыраецца інфармацыйная прастора. 3 да- 
памогай інтэрнэта, тэлебачання мы можам 
кожны дзень бачыць невядомыя нам раней 
народы, іх лад жыцця, рэлігію, мастацтва. 
Сучасны свет стаў больш цесны. I рана ці 
позна мы сустрэнем на сваім шляху прад- 
стаўнікоў незнаёмых раней традыцый.

Каб лепей зразумець культуру гэтых 
народаў знайсці глебу для міжкультурна- 
га дыялогу, трэба паспрабаваць глыбей 
пазнаёміцца спачатку з культурай народаў 
сваёй роднай краіны а потым, у параўнан- 
нях, знайсці адказы на ўзнікаючыя пытанні. 
Аўтары спадзяюцца, што гэта кніга будзе 
карысная чытачам у разуменні этнічнай і 
культурнай разнастайнасці нашага свету.



Змест
Беларусы
і этнічныя супольнасці, 
якія стагоддзямі жывуць у Беларусі 16

Беларусы (С.У Грунтоў) 18
Рускія (Г.І. Цяпкова) 40
Палякі (А.У. Верашчагіна) 50
Украінцы (І.В. Раманенка) 64
Яўрэі (С.У Грунтоў) 80
Татары (В.В. Шэйбак) 96
Немцы (Н.С. Бункевіч) 110
Літоўцы (Ю.І. Внуковіч) 118
Латышы (Н.С. Бункевіч) 126
Цыганы (В.В. Шэйбак) 134

Этнічныя супольнасці,
якія стварылі свае дыяспары
ў Беларусі ў XX стагоддзі 142

Азербайджанцы 144
Армяне 146
Грузіны 149
Грэкі 151
Дагестанцы 154
Казахі 155
Карэйцы 157
Малдаване 158
Чувашы 160
Эстонцы 161



Навукова-папулярнае выданне

Сучасная Беларусь

Гурко Аляксандр Віктаравіч, Верашчагіна Аляксандра Уладзіміраўна, 
Грунтоў Сяргей Уладзіміравіч і інш.

Беларусь. Этнічныя супольнасці
Адказны за выпуск Ю.В. Бажэнаў

Рэдактар І.Б. Клепікаў

Мастацкае афармленне: А.П. Сітайла

Мастацкі рэдактар І.А. Грынь

Камп’ютарная вёрстка: А.Л. Архіповіч, А.П. Сітайла

Карэктары: І.М. Гудава, С.М. Несцярэнка, В.М. Чудакова

0+

Падпісанададруку 29.09.2017. Фармат50х100 Vs. 
Папера мелаваная. Друк афсетны.

Ум. друк. арк. 18,98. Ул.-выд. арк. 15,80. Тыраж 1500 экз.
Заказ 2489.

Рэспубліканскае ўнітарнае прадпрыемства 
«Выдавецтва «Беларуская Энцыклапедыя імя Петруся Броўкі» 

Міністэрства інфармацыі Рэспублікі Беларусь. 
Пасведчанне аб дзяржаўнай рэгістрацыі выдаўца, вытворцы, 

распаўсюджвальніка друкаваных выданняў № 1/1 ад 08.07.2013. 
Зав. Калініна, 16, 220012, г. Мінск, Рэспубліка Беларусь.

Рэспубліканскае ўнітарнае прадпрыемства
«Выдавецтва «Беларускі Дом друку».

Пасведчанне аб дзяржаўнай рэгістрацыі выдаўца, вытворцы, 
распаўсюджвальніка друкаваных выданняў № 2/102 ад 01.04.2014.

Пр-т Незалежнасці, 79, 220013, г. Мінск, 
Рэспубліка Беларусь.





4.


