
Заходняга Палесся 
XVI-XIXctct.



ІКАНАПІС
Заходняга Палесся 

XVI-XIXcrcr.





НАйЫЯНАЛЬНАЯ АКАДЭМІЯ НАВУК БЕЛАРУСІ
Інстытут мастайтвазнаўства, этнаграфіі
і фальклору імя Кандрата Крапівы

ІКАНАПІС
Заходняга Палесся 

XVI-XIXcrcr.
2-выданне

Мінск 
«Беларуская навука» 
2005



УДК 75.04.03(476-13)«15/18»
ББК85.14.(4Бен)

H41

Аўтары:

В. Ф. Шматаў, Э. I. Вецер, М. П. Мельнікаў, 
A. А. Ярашэвіч, Ю. А. Піскун, У. Р. Карэлін

Навуковы рэдактар

доктар мастацтвазнаўства В. Ф. Шматаў

Рэцэнзенты:

кандыдат мастацтвазнаўства М. Р. Баразна, 
кандыдат мастацтвазнаўства М. М. Яніцкая

ISBN 985-08-0637-0
© Афармленне. УП «Выдавецтва 

«Бел. навука», 2005



ПРАДМОВА

Нягледзячы на тое што ў апошняе дзесяцігоддзе пра 
іканапіс Беларусі з’явіўся шэраг каштоўных публікацый', 
унікальны від выяўленчай творчасці знаходзіцца ў стадыі 
першапачатковага вывучэння. Дастаткова сказаць, што ў 
гістарыяграфіі нашага мастацтвазнаўства пра беларускае 
абразапісанне дагэтуль не існуе ніводнай абагульняючай 
манаграфіі з даследаваннем яго нацыянальных асабліва- 
сцей, паходжання, тэндэнцый развіцця ў розныя гістарыч 
ныя перыяды, выяўленнем і навуковым абгрунтаваннем 
найбольш значных помнікаў, школ, творчасці слынных 
іканапісцаў і г. д. На дзіва адухоўлены, глыбока гумані- 
стычны і чалавечны, непаўторны паводле зместу і вобразна- 
эмацыянальнага ладу, адметны па фармальна-выяўленчых,

1 Гэтыя публікацыі, якія прааналізаваны далей (у раздзеле «Сакраль 
нае мастацтва Беларусі. Этапы вывучэння»), належаць у асноўным 
Н. Ф. Высоцкай: Жывапіс Беларусі XII —XVIII стагоддзяў. Мн., 1980; 
Тэмперны жывапіс Беларусі канца XV —XVIII стагоддзя: Каталог. 
Мн., 1986; Іканапіс Беларусі XV—XVIII стагоддзяў. Мн., 1992. Гл. так 
сама раздзелы пра іканапіс, напісаныя Э. Вецер, Ю. Хадыкам і Н. Вы- 
соцкай у шасцітомнай «Гісторыі беларускага мастацтва» (Т. 1. Мн., 1987. 
С. 188-203; Т. 2. Мн., 1988. С. 41-52; 135-161; 262-277).



6 Прадмова

мастацкіх, стылістычных якасцях беларускі абраз і сёння 
застаецца мала вядомым і неацэненым. У Заходняй Еўропе 
пра яго ўвогуле ніхто нічога не чуў2. Але вядомасць бе- 
ларускага іканапісу і ў сябе на радзіме не нашмат боль- 
шая; ён слаба прадстаўлены ў музеях (асабліва края- 
знаўчых), недастаткова папулярызуецца сярод сучаснікаў і, 
нягледзячы на адзначаныя вышэй публікацыі, у навуцы 
з’яўляецца амаль што «белай плямай».

Тлумачыцца гэта не толькі маладосцю нашай навукі 
пра мастацтва, але, відаць, і сумна вядомай «традыцыяй» 
нядаўняга мінулага, калі на помнікі культавага мастацтва 
многія глядзелі нядобразычліва, насцярожана, а часам і 
варожа.

Трагічнае непаразуменне часу, у выніку якога мы на- 
заўсёды страцілі многія сотні цэркваў, касцёлаў, абразоў, 
драўляных скульптур, твораў дэкаратыўна-прыкладнога 
мастацтва, паступова адыходзіць у нябыт; сёння неабход- 
насць паглыбленага даследавання культавай творчасці на- 
шага народа становіцца ўсё больш відавочнай. Мы па-но- 
ваму раскрываем для сябе своеасаблівасць і хараство ста- 
ражытнага дойлідства, манументальных роспісаў, фрэсак, 
мініяцюр, скульптур, абразоў і пачынаем глыбей усве- 
дамляць, што старажытнае мастацтва — у тым ліку куль- 
тавае, якое ў Беларусі дамінавала не толькі ў сярэдня- 
веччы, але і ў эпоху Рэнесанса, барока, — жывая крыніца

2 Аўтар дадзеных радкоў асабіста пераканаўся ў гэтым на арганіза- 
ванай намі першай выставе старажытных беларускіх абразоў і скульп- 
ТУР У Францыі (Гл.: Tresops d’art relicieux de Minsk. Gaillac, 1995).



Прадмова 7

творчай актыўнасці мінулага і сучаснага, што фарміруе 
сістэму каштоўнасцей, традыцыі і ўяўленні народа, яго 
нацыянальны дух. Вось чаму мы не без хвалявання сёння 
звяртаемся да культурна-мастацкай спадчыны. З’яўленне 
першай у гістарыяграфіі «Гісторыі беларускага мастацтва» 
ў шасці тамах — толькі пачатак вялікай працы, што чакае 
мастацтвазнаўцаў наперадзе. Наспеў час стварыць і гісто- 
рыю беларускага іканапісу, які развіваўся з часоў прыняцця 
хрысціянства і ўзбагаціў нацыянальную культуру шэра 
гам высокамастацкіх твораў, што маюць агульначалавечае 
значэнне. He выклікае сумненняў, што такая гісторыя 
можа быць напісана толькі пасля глыбокага даследавання 
асобных рэгіянальных школ. Першыя крокі ў гэтым накі- 
рунку рабіліся раней (працы Альберта Іпеля, Міколы 
Шчакаціхіна і інш.). Аднак заходнепалескі іканапіс дагэ- 
туль заставаўся па-за ўвагай мастацтвазнаўцаў. Яго дасле- 
даванню і прысвечана кніга «Іканапіс Заходняга Палесся 
XVI —XIX стст.» — першая ў нашым мастацтвазнаўстве 
праца пра асобную іканапісную школу ў Беларусі.

Яна створана супрацоўнікамі Музея старажытнабелару- 
скай культуры Інстытута мастацтвазнаўства, этнаграфіі і 
фальклору імя К. Крапівы Нацыянальнай акадэміі навук 
Беларусі і знаёміць чытача з культавым жывапісам аднаго 
з самых адметных, багатых на помнікі рэгіёнаў Беларусі. 
Матэрыял кнігі новы — пераважная большасць абразоў, 
якія прадстаўлены на яе старонках, невядомыя не толькі 
шырокай грамадскасці, але і спецыялістам. Гэтыя выдат 
ныя творы выяўлены супрацоўнікамі Музея старажытна- 
беларускай культуры ў часе экспедыцый, якія праводзі-



8 Прадмова

ліся імі на працягу 25 гадоў (1970—1995), руплівага да 
следавання твораў сакральнага мастацтва ў культавых хра 
мах Заходняга Палесся. Такое «натурнае» даследаванне 
помнікаў у нашым мастацтвазнаўстве таксама праводзілася 
ўпершыню. Нававыяўлены матэрыял востра ставіць пы 
танне пра існаванне на Беларусі самабытнай заходнепале- 
скай школы іканапісу з яе цэнтрамі ў Брэсце, Пінску, Коб 
рыне, Століне, ДавыдТарадку і інш. Структура кнігі абу- 
моўлена мэтай даць чытачу першапачатковыя звесткі пра 
культавы жывапіс Беларусі ў цэлым і ў прыватнасці пра 
заходнепалескую школу і яе рэгіёны.

Ахапіць, убачыць, прааналізаваць усе помнікі заходне 
палескай школы іканапісу немагчыма пры.самым руплі 
вым вывучэнні. Аднак лепшыя з іх, несумненна, прыве 
дзены ў нашай працы. Гэта помнікі, якія вытрымалі вы- 
прабаванне часам, захавалі нацыянальны стыль, збераглі 
ні з чым не параўнальныя фарбы народнай самабыгнасці, 
мастацкай адметнасці. У гэтым пераканаецца кожны, хто 
пазнаёміцца з матэрыяламі дадзенай працы.

Варта прызнаць, што не ўсе мастацтвазнаўчыя праблемы 
вырашаюцца намі з аднолькавай паўнатой і пераканаль 
насцю. Напрыклад, складаная праблема датавання, атрьь 
бутавання абразоў патрабуе ўдакладнення, бо матэрыял у 
цэлым знаходзіцца ў стадыі першапачатковага вывучэння. 
Відавочна, толькі пасля публікацыі абразоў іншых рэгіёнаў 
Беларусі мажліва будзе шляхам параўнальнага аналізу 
больш дакладна сфармуляваць рэгіянальныя асаблівасці 
іканапісу Заходняга Палесся. Асобныя абразы патрабуюць 
таксама расчысткі ад пазнейшых запісаў, што з часам дазво 
ліць удакладніць не толькі іх каларыстычныя якасці, але,



Прадмова 9

магчыма, і сюжэты (вядомы выпадкі, калі абразы пера- 
пісваліся і нават запісваліся новымі выявамі цалкам).

Шмат спрэчных пытанняў застаецца і з рэгіянальнай 
прыналежнасцю абразоў. Яны падаюцца тут паводле іх 
выяўлення ў Заходнім Палессі. Але ж мы ведаем, што ў 
тыя часы нярэдка назіралася міграцыя твораў. I таму 
нельга цалкам выключаць, што асобныя абразы для па 
лескіх цэркваў маглі быць створаны ў іншых рэгіёнах 
Беларусі. Да таго ж «малеры» часам пераязджалі з адна 
го рэгіёна ў другі. Апошняе дазволіць у будучым удак- 
ладняць атрыбутаванне помнікаў і ў гэтым напрамку.

Звесткі пра паходжанне абразоў, несумненна, трэба 
звязваць з мастацкай стылістыкай твораў, а гэта зноў такі 
стане магчымым толькі пасля комплекснага вывучэння 
беларускага іканапісу ў цэлым.

Ісціна, творчы вынік нараджаюцца, як вядома, у пра 
цэсе працы. Таму чакаць тых часоў, калі ў мінулым нашага 
мастацтва ўсё стане бясспрэчным, адназначным і ясным, 
значыць, па сутнасці, увогуле адмовіцца ад публікацый 
старажытных твораў і надоўга пазбавіць грамадства ад 
знаёмства з унікальнымі помнікамі беларускага народа, 
які ва ўмовах шматвяковага прыгнёту не толькі выстаяў, 
захаваў родную мову, найбагацейшы ў славянскім свеце 
фальклор, звычаі і традыцыі, але і стварыў мастацкія ка 
штоўнасці агульначалавечага значэння.

У заключэнне варта таксама сказаць колькі слоў пра 
структуру «Іканапісу Заходняга Палесся». Гэтая кніга па 
вінна была стаць першым томам задуманай намі шматгомнай 
працы «Старажытнае мастацтва Беларусі X—XVIII стст.». 
Акрамя заходнепалескай школы іканапісу асобныя тамы
1а Зак. 143



10 Прадмова

ў ёй прысвячаліся гродзенскай, віцебскай, гомельскай і 
магілёўскай школам'. Меркавалася таксама паказаць (зноў- 
такі ў асобных кнігах) здабыткі беларускага народа ў 
партрэце, скульптуры, гравюры, дэкаратыўна-прыкладным 
мастацтве. Гэта не магло не адбіцца на змесце дадзенай 
працы, першы раздзел якой — «Сакральнае мастацтва Бе 
ларусі. Этапы вывучэння» — уступны для ўсяго шматтом- 
нага выдання. Вось чаму ў ім акрамя заходнепалескага 
іканапісу аналізуюцца мастацтвазнаўчыя працы, прысве 
чаныя іншым школам.

Мы вырашылі пакінуць гэты раздзел без асаблівых 
змен. Таму што, па першае, не губляем надзеі ажыцця 
віць першапачатковую задуму. Па-другое, аналіз навуко- 
вай літаратуры пра заходнепалескі іканапіс у кантэксце 
вывучэння культавага жывапісу іншых рэгіёнаў Беларусі 
дапамагае глыбей зразумець нацыянальную школу бела- 
рускага абразапісання ў цэлым, стан і складанасці яе вы- 
вучэння.

В. Ф. Шматаў

3 Матэрыял для такога выдання сабраны ў часе згаданых экспеды- 
цый (пашпарты з апісаннем абразоў, фотатэка, якая налічвае 10 000 
твораў), нарэшце, самі помнікі, якія сёння захоўваюцца ў Музеі ста- 
ражытнабеларускай культуры Інстытута мастацтвазнаўства, этнаграфіі 
і фальклору імя К. Крапівы НАН Беларусі.



-АКРААЬНЫ
ЖЫВАПІС БЕЛАРУСІ.
ЭТАПЫ ВЫВУЧЭННЯ



Як і іншыя віды сакральнага мастацтва (манументаль 
ныя роспісы, мініяцюра рукапісаў), абразапісанне з’яві 
лася на Беларусі разам з прыняццем хрысціянства. Яго 
перадатчыцай на нашы землі была Візантыя. Найбольш 
раннюю звестку пра іканапіс Беларусі ўтрымлівае «Жы 
ціе Ефрасінні Полацкай» (напісана ў XII ст., захавалася 
ў спісах XVI —XVIII стст.). У ім гаворыцца, што пасля 
пабудовы ў Полацку Спаса-Ефрасіннеўскай царквы (каля 
1150 г.) Ефрасіння «задумала пабудаваць другую царкву 
святой Багародзіцы...» і пажадала бачыць «найсвяцейшую 
Багародзіцу Адзігітрыю ў гэтай святой царкве». Ефрасіння 
паслала свайго слугу Міхаіла ў Канстанцінопаль да грэ- 
часкага імператара Мануіла Комніна (1143—1180) і пат 
рыярха Лукі, які «сабраў епіскапаў і ўвесь сабор у Свя- 
тую Сафію і, блаславіўшы, аддаў абраз слузе найпадоб- 
нейшай Ефрасінні... Той жа з радасцю прыняў і прынёс 
пані сваёй Ефрасінні. А тая, унёсшы яго ў царкву Святой 
Багародзіцы, паставіла яго»'.

1 Помнік беларускай агіяграфіі // Спадчына. 1990. № 2. С. 41—42.



Сакральны жывапіс Беларусі 13

Такім чынам, абраз прыйшоў на Беларусь не праз 
Кіеў, які часам быў перадатчыкам візантыйскай традыцыі 
ў нашу краіну, — яго паходжанне непасрэдна звязана са 
сталічным (Канстанцінопальскім) іканапісам.

Лёс першага вядомага абраза на Беларусі вельмі скла 
даны. Спачатку ён знаходзіўся ў Полацку, але ў 1239 г. 
з выпадку шлюбу Аляксандра Неўскага з полацкай кня 
зёўнай Параскеваю ён быў аддадзены маладой, а тая пе- 
равезла яго ў Тарапец (горад у Калінінградскай вобласці) 
і ахвяравала ва Уваскрэсенскую царкву. У 1936 г. «Маці 
Божая Адзігітрыя (Полацкая)» з Тарапца перавезена ў 
Рускі музей (Санкт-Пецярбург), дзе знаходзіцца і зараз2. 
Гэта першая выява Адзігітрыі на ўсходнеславянскіх землях, 
якая стала прататыпам для ўсіх пазнейшых абразоў гэтага 
тыпу'.

Генетычная сувязь ранняга беларускага іканапісу са 
сталічнай Канстанцінопальскай школай абумовіла высокі 
ягоны ўзровень ужо на раннім этапе. Да таго ж сувязь з 
візантыйскай традыцыяй — а Візантыя, як вядома, была 
ў тыя часы найбольш буйной і культурнай сярэднявечнай 
дзяржавай — садзейнічала засваенню антычнай спадчы- 
ны, эліністычнай сістэмы прапорцый (найперш у выяве

2 Шматаў В. Ф. Загадка Полацкай Адзігітрыі // Беларусь. 1987. № 8.
3 Некаторыя рускія даследчыкі спрабавалі аднесці абраз да Пскоў- 

скай школы іканапісу, прычым датавалі ХШ ці нават XIV ст. Аднак у 
1963 г. абраз быў даследаваны з дапамогай электронна-аптычнай тэхні 
кі; пад грубымі запісамі выяўлена больш ранняя выява, якая адносіцца 
да сталічнага канстанцінопальскага жывапісу эпохі Комнінаў. На думку 
Н. Нікіфаракі, гэта і ёсць той абраз, які быў перавезены з Канстанці- 
нопаля ў Полацк (Ннкнфоракн Н. ЭОП н атрнбуцня промзведеннй жнво- 
пнсн // Нскусство. 1966. № 10).



14 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

фігуры чалавека), выяўленчай гармоніі, аб’ёму і формы, 
святла і ценю, матываў руху і г. д. Нельга таксама не 
заўважыць, што самыя раннія звесткі пра беларускі 
іканапіс (як і пра манументальнае мастацтва) звязаны з По- 
лацкай зямлёй — сведчанне таго, што ля калыскі белару- 
скай дзяржаўнасці нашы продкі глыбока ўсведамлялі 
значэнне мастацтва як важнага фактару і чынніка.

Развіццё іканапісу на Беларусі не спынялася на пра 
цягу стагоддзяў, і, як сведчаць матэрыялы дадзенай кнігі, 
нават у XIX ст. (асабліва ў яго першай палове) абраз за- 
хоўваў свае традыцыйныя мастацкія асаблівасці і рысы. 
Аднак колькасць помнікаў, якія дайшлі да нашых дзён, 
не аднолькавая — значная частка іканапіснага фонду Бе- 
ларусі загінула ў пажарах войнаў, нямала помнікаў было 
вывезена.

Пра культавы жывапіс XII —XIV стст. можна мерка- 
ваць толькі на падставе мініяцюр рукапісаў (Аршанскае 
евангелле XII —XIII стст., Лаўрышава евангелле XIV ст. 
і інш.). Адзінкавымі помнікамі прадстаўлены XV і XVI стст.1 
Затое творы XVII —XIX стст. зберагліся значна лепш, што і 
дае магчымасць стварыць гісторыю беларускага іканапісу, 
гісторыю вельмі адметную і своеасаблівую’.

Раннія помнікі беларускага іканапісу сведчаць пра 
ўздзеянне візантыйскай мастацкай традыцыі (спачатку 
«Комнінаўскага стылю», а з XIV ст. палеалогаўскага Рэ-

4 Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 1. С. 188—190.
5 Як адзначыла Н. Ф. Высоцкая, «адна з найцікавейшых яго асаблі- 

васцей — паралельнае існаванне абраза, алтарнай карціны і свецкага жыва- 
пісу, што не мае аналогій у мастацтве іншых краін Усходняй ці Заходняй 
Еўропы» (Іканапіс Беларусі XV —XVIII стагоддзяў. Мн., 1992. С. 5).



Сакральны жывапіс Беларусі 15

несанса). У шэрагу абразоў XVI ст. («Параскева» са Случ- 
чыны, НММ; «Адзігітрыя Іерусалімская» са Здзітава, 
МСБК; «Мікола Цудатворац» з Ляхавіч; «Лука і Семіон» 
з КажанТарадка, МСБК; «Пакланенне вешчуноў» з Віцеб- 
шчыны, 1514 г., МСБК) даследчыкі адзначаюць уплыў 
рэнесанснага мастацтва1’. У XVII —XVIII стст. у шмат якіх 
помніках заўважаюцца відавочныя кантакты з барока.

У эпоху Рэнесанса наш іканапіс як бы шукае сваё 
месца ў мастацкім працэсе і спрачаецца за яго з манумен 
тальным жывапісам і партрэтам. У перыяд барока ён цал- 
кам «знаходзіць сябе», складваецца ў вялікае і самастой- 
нае мастацтва. Помнікаў гэтага перыяду захавалася най- 
болей, і яны пераконваюць у тым, што да сярэдзіны XVII ст. 
на Беларусі склалася самабытная нацыянальная школа 
іканапісу7. Як убачым далей, яе змястоўна-стылістычныя 
адзнакі асабліва ярка выявіліся ў заходнепалескіх помні- 
ках (найперш на Брэстчыне).

Так, у самых агульных рысах бачацца нам некаторыя 
характэрныя рысы гісторыі беларускага іканапісу. Гісто 
рыя гэтая — драматычная, азораная пажарамі войнаў, раз- 
бурэннямі храмаў, канфесійнымі супярэчнасцямі, знішчэн

6 Ветер Э. М. Памятннкн жнвопнсн, связанные с развнтнем Ренес- 
санса в Белорусснн // Памятннкн культуры: Новые открытня. Л., 1983. 
С. 209 — 211. Заходнееўрапейскае ўздзеянне на беларускае мастацтва — у тым 
ліку агульнаеўрапейскіх мастацкіх стыляў — узмацнілася пасля Крэў 
скай уніі (1386), у выніку якой на Беларусі пачалі будавацца касцёлы, 
а таксама хрышчэння Літвы (1387) паводле каталіцкага веравызнання.

7 Найбольш значнымі зборамі помнікаў беларускага іканапісу ва- 
лодаюць НММ РБ і МСБК ІМЭФ НАН Беларусі. Асобныя каштоў- 
ныя помнікі захоўваюцца ў музеях Брэста, Пінска, Гомеля і інш. (Гл.: 
Высоцкая Н. Ф. Тэмперны жывапіс Беларусі; Музей старажытнабела- 
рускай культуры: Каталог. Мн., 1963).



16 Іканапгс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

нем і рабаваннем іюмнікаў. He менш складаная і праблема 
даследавання сакральнага мастацтва Беларусі. Як адзнача- 
лася, яно знаходзіцца ў стадыі першапачатковага вывучэн- 
ня. Паказальна, што дагэтуль не існуе нават ягонай гіста- 
рыяграфіі. У 20-я гады XX ст. — перыяд нацыянальнага 
адраджэння, які ў навуковай літаратуры атрымаў назву 
беларусізацыі — над гэтай праблемай працаваў М. Шча- 
каціхін, аднак, як сведчыць сама назва яго публікацыі, ён 
разглядае ў асноўным гістарычную і археалагічную літа- 
ратуру пра дойлідства, манументальнае і дэкаратыўна- 
прыкладное мастацтва; іканапіс тут не разглядаецца".

Кароткі агляд літаратуры дадзены М. Шчакаціхіным 
і ў першым томе «Нарысаў з гісторыі беларускага мас- 
тацтва»9. Але колькасць крыніц тут вельмі абмежаваная, 
іканапіс Заходняга Палесся не згадваецца. Да таго ж за 
канчваецца гістарыяграфія М. Шчакаціхіна пачаткам тра- 
гічных для нашай нацыянальнай культуры 30 х гадоў. 
Вельмі абмежаваная колькасць крыніц дадзена аб ім і ў 
шасцітомнай «Гісторыі беларускага мастацтва»"’.

Можна меркаваць, што колькасць публікацый, якія ў 
той альбо іншай ступені асвятляюць праблемы беларускага 
іканапісу, не такая ўжо малая. Згадкі аб ім сустракаюцца 
ў статыстычных вопісах, рахункавых кнігах, апісаннях 
цэркваў, кляштараў, касцёлаў, вопісах маёмасці, працах 
царкоўна-археалагічных камісій, епархіяльных і губерн-

8 Шчакаціхін М. Беларускае мастацтва ў гістарычнай і археалагічнай 
літаратуры // Полымя. 1927. № 6. С. 166— 190; № 8. С. 158— 186.

“ Шчакаціхін М. Нарысы з гісторыі беларускага мастацтва. Т. 1. Мн., 
1928.

"' Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 1. С. 278 — 279; Т. 2. С. 344 —
345.



Сакральны жывапіс Беларусі 17

скіх ведамасцях і г. д. Уважлівага агляду патрабуе шмат- 
лікая гісторыка-краязнаўчая літаратура". Ступень інфар 
мацыі і мастацтвазнаўчая каштоўнасць гэтых крыніц, вя- 
дома, розныя: нататкі пра асобныя абразы, партрэты, ра- 
хункавыя кнігі, упамінанні «малераў», дамовы на выка- 
нанне тых або іншых мастацкіх работ і г. д. Неабход- 
насць іх вывучэння даўно наспела. Няма сумненняў, што 
поўная бібліяграфія беларускага абразапісання пашы- 
рыць наша ўяўленне пра ступень яго даследавання.

У дадзеным артыкуле адзначаны толькі асноўныя пе- 
рыяды даследавання іканапісу, разгледжаны найбольш 
значныя публікацыі.

Факты пераканаўча сведчаць, што ў розныя гістарыч 
ныя перыяды адносіны да абраза былі неаднолькавыя. 
Па-рознаму ставіліся да яго і прадстаўнікі розных канфе 
сій. Водгукі пэўнага супрацьстаяння дайшлі да нас ад эпохі 
Рэнесанса, і звязаны яны з пашырэннем на Беларусі Рэ 
фармацыі (адна з найбольш ранніх звестак пра яе адно- 
сіцца да 1535 г., калі слуцкі князь Юрый Сямёнавіч даў 
зямлю для пабудовы лютэранскай царквы). Рэфармацыя, 
як вядома, патрабавала перагляду рэлігійнай ідэалогіі, 
адмаўляла пышную і складаную царкоўную абраднасць, 
імкнулася супрацьпаставіць ім больш дэмакратычную і 
танную царкву'2. Абраз як адзін з яе важных атрыбутаў

" Гл.: Вецер Э. I. Літаратурныя і дакументальныя крыніцы для 
вывучэння беларускага старажытнага жывапісу (XII —XVIII стст.) // 
Бнблнотечное дело н бнблнографня Белорусспп. Мн., 1974. С. 236 — 250.

12 Подокшпн С. А. Реформацня н обшественная мысль Белоруссня 
іі Ліітвы. Мн., 1970; Іванова Л. Рэфармацыйны рух на Беларусі (другая 
палова XVI — першая палова XVII ст.) // Беларускі гістарычны часопіс. 
1997. № 2. С. 54-58.



18 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

не мог застацца ў баку ад палемікі, што разгарнулася ў 
грамадстве вакол новаўвядзенняў Рэфармацыі. Паказаль 
на, што свае адносіны да яго на Беларусі адным з пер 
шых выказаў гуманіст і рэлігійны рэфарматар Сымон 
Будны (1530(?) — 1593). Яго погляды на гэты від са 
кральнага мастацтва выказаны ў палеміцы з рускім цар 
коўным дзеячам Арцёміем, які каля 1555 г. уцёк з Сала- 
вецкага манастыра (куды быў сасланы царскім урадам за 
вальнадумства) у Вялікае княства Літоўскае13. У пачатку 
сваёй дзейнасці Арцёмій стаяў на іканаборчых пазіцыях, 
даводзячы, што «Бог забараніў свой вобраз тварыць». 
Аднак на Беларусі заняў супрацьлеглую пазіцыю ікона- 
шанавальніка'*. У гэтым, магчыма, адыгралі ролю адмоў- 
ныя адносіны Арцёмія да Рэфармацыі — зацяты пры 
хільнік праваслаўя, ён не мог пагадзіцца з яе «заходніцт- 
вам», жаданнем рэфармаваць царкву15. Як прыхільнік Рэ- 
фармацыі, С. Будны не прымаў поглядаў Арцёмія на абраз. 
Ён выказваў сумненні ў сапраўднасці дагмата Тройцы, ад- 
вяргаў звышнатуральны характар нараджэння Хрыста і 
даводзіў, што «Боскае» не можа быць кампетэнцыяй мас- 
тацтва. Таму Будны лічыў, што іканапісцы не маюць рэ-

13 Спачатку Арцёмій асталяваў'я ў Слуцку, а пазней пераехаў у 
Віцебск (Очеркн нсторнн фнлософ ін н соцнологнческой мыслн в Бе- 
лорусснн (до 1517 г.). Мн., 1973. С. 53).

1,1 Палеміка паміж Арцёміем і Будным захавалася ў пісьмах першага: 
«Пасланне да Сымона Буднага» (каля 1563 г.) і «Пасланне да Сымона 
ерэтыка Буднага» (каля 1564 г.).

15 На думку С. Падокшына, непрыманне Арцёміем ідэй Рэфармацыі 
было прадыктавана А. Курбскім, з якім першы вёў перапіску (Очеркн 
нсторнн фнлософской н соцнологйческой мыслн в Белорусснн. С. 53).



Сакральны жывапіс Беларусі 19

альных падстаў для выявы Бога, бо малююць тое, чаго самі 
ніколі не бачылі"’.

Спрэчка паміж Будным і Арцёміем аб іконапісанні 
з’яўляецца водгукам вядомай рэлігійна-філасофскай і эстэ- 
тычнай дыскусіі, якая вялася ў Візантыі ў эпоху ікана- 
борства. Адназначна ацэньваць яе нельга. У палеміцы з 
Будным Арцёмій даводзіў, што Бог «з’явіўся ў плоці і 
аказаўся чалавечым вобразам», таму іканапісцы закана- 
мерна адлюстроўваюць яго на абразах. Тое ж датычыцца 
анёлаў, херувімаў і іншых персанажаў хрысціянскага 
пантэона. С. Будны займаў супрацьлеглую пазіцыю.

Іканаборцы, як вядома, жадалі ачысціць культ ад гру- 
бага фанатызму, захаваць за боскасцю яе ўзвышаную ду- 
хоўнасць; яе выява здавалася ім прафанацыяй лепшых 
рэлігійных пачуццяў, Малюючы Хрыста, казалі яны, мы 
малюем толькі яго чалавечую прыроду, у той час дк яго- 
ную Боскую сутнасць немагчыма адлюстраваць у зрока- 
вых формах. А калі мы не можам выявіць Боскую пры- 
роду Хрыста, мы тым самым «дзелім» адзінства яго асобы. 
Усялякая спроба ў гэтым накірунку з’яўляецца фальсіфі 
кацыяй17. Такога пункту гледжання ў прынцыпе трымаўся 
і Будны. Аднак яго іканаборства дыктавалася не столькі 
барацьбой супраць іконашанавання, колькі сцвярджэннем 
у мастацтве свецкіх пачаткаў. У гэтым погляды Буднага 
прынцыпова розняцца ад артадаксальных выказванняў 
Арцёмія, які адвяргаў антычную спадчыну (Будны, наад- 
варот, яе высока цаніў) і ў якасці аб’екта творчасці бачыў

"' Адмоўныя адносіны рэфарматараў да іканапісу, магчыма, у нека- 
торай ступені тлумачаць сціплую колькасць беларускіх абразоў XVI ст.

” Лазарев В. Н. Нсторпя внзантнйского нскусства. М., 1986. С. 54.



20 Іканапіс Заходняга ГІалесся XVI — XIX стст.

толькі створаны фантазіяй абстрагаваны свет. Іншымі сло 
вамі, для Буднага характэрны рэнесансны погляд на мас- 
тацтва, у той час як Арцёмій сцвярджаў эстэтычныя прын 
цыпы сярэднявечча.

Палеміка паміж Будным і Арцёміем дазваляе мерка- 
ваць, што Рэфармацыя прычынілася да пэўнага заняпаду 
абразоў на Беларусі (як адзначалася, колькасць помнікаў, 
што дайшлі да нашага часу ад гэтага складанага перыяду, 
вельмі нязначная).

Водгукі палемікі, якая ў часы Рэфармацыі адбывала- 
ся паміж прыхільнікамі розных канфесій, адчуваюцца і ў 
іншых тагачасных публікацыях. Так, іераманах Еўстафій 
з Супрасля ў сваім «Спісанні супраць лютэраў» (1580) 
прыводзіць шматлікія доказы на карысць іконашанаван- 
ня. Ён спасылаецца на творы Васіля Вялікага, Івана Да- 
маскіна і інш., прыгадвае цуды, якія суправаджалі з’яў- 
ленне ранніх абразоў з выявай Божай Маці і інш. На думку 
Еўстафія, «учалавечанне Божае» ў абразах не супярэчыць 
адлюстраванню Боскай сутнасці святых, якіх «яко вндехом 
во плотн тако н малюем»'*.

Дагэтуль грунтоўна не прааналізаваная публікацыя 
Еўстафія'" зноў вяртае да праблемы спецыфікі абразоў. 
Іераманах з Супрасля, па сутнасці, паўтарае доказы пра 
ціўнікаў рэфарматараў. Іконашанавальнікі звязвалі зада 
чы мастацтва з заканамерным адлюстраваннем багаслоў- 
скіх ідэй, выхаваннем у грамадстве царкоўнай набожнасці.

'“ Св. Евстафнй. Спнсанне протнв лютеров // Русская нсторнче- 
ская бнблнотека. Т. 19: Памятнпкп полемнческой лптературы в Запад- 
ной Русн. Кн. 3. СПб., 1903. С. 47-180.

19 На яе адзін з першых звярнуў увагу Ю. Хадыка (Гл.: Гісторыя 
беларускага мастацтва. Т. 2. С. 136).



Сакральны жывапіс Беларусі 21

Як сведчыць праца Еўстафія «Спісанне супраць лютэраў», 
яны адчувалі ўмоўную прыроду мастацкай творчасці і ў 
своеасаблівай форме сцвярджалі ідэю пераемнасці мас- 
тацка-эстэтычнага вопыту антычнасці і сярэднявечча2".

Для нашай тэмы асабліва вялікую цікаваць уяўляюць 
тэарэтычныя гірацы Сімяона ІІолацкага, у якіх разглядаюц- 
ца праблемы іканапісу: «Слова да рупліўца іконнага пісання» 
(70-я гады XVII ст.), «Прашэнне да цара Аляксея Міхай 
лавіча аб мерах па паляпшэнню іканапісу» (да 1669 г.) 
і «Акружная царская грамата аб іканапісу» (1669)21. У нашым 
мастацтвазнаўстве яны закраналіся мімаходзь". Тым часам 
больш глыбокіх тэарэтычных доследаў пра культавы жы 
вапіс на ўсходнеславянскіх землях не існуе. Яны адлюст 
роўваюць барацьбу, якая ў XVII ст. вялася вакол праблем 
мастацтва, і ўзнімаюць шмат у чым новую тэму — мастацтва 
Захаду. Пафас прац Полацкага (перш за ўсё «Слова...»)‘‘ 
накіраваны супраць старых «даніканаўскіх» прыёмаў ікана

211 Пра гэта гл.: Подокшнн С. Скорнна н Будный. Мн., 1974. С. 117.
21 Гл.: Майков Л. Н. Снмеон Полоцкнй о русском нконопнсанпн. 

СПб., 1899.
22 Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 2. С. 147—148.
23 «Слова да рупліўца іконнага пісання» («Слово к люботіцательному 

нконного пнсання»), аб якім існуе немалая літаратура (публікацыі Ф. Бу 
слаева, Г. Філімонава, М. Пакроўскага, Д. Айналава і інш.), большасць да- 
следчыкаў прыпісвалі рускаму мастаку Сімону Ушакову. Аднак К. Ф. Хар- 
ламповіч яшчэ да рэвалюцыі знайшоў рукапіс «Слова...», пісаны рукой 
Сімяона Полацкага (Гл.: Харламповнч К. В. Малороссейское влнянне 
на велнкорусскую жнзнь. Т. 1. Казань, 1914. С. 392). У наш час пры- 
належнасць гэтага твора Полацкаму даказаў В. М. Пузікаў (Пузікаў В. 
Новыя матэрыялы аб дзейнасці Сімяона Полацкага / / Весці АН БССР. 
Сер. грамад. навук. 1957. № 4. С. 78).



22 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

nicy, у абарону яго рэалістычных форм2\ Яны пераконваюць, 
што Полацкі дасканала ведаў тагачаснае беларускае, рус- 
кае і заходнееўрапейскае мастацтва, валодаў рэдкай па тым 
часе эрудыцыяй, пільна сачыў за мастацкімі працэсамі.

Мастацтвазнаўчыя працы Сімяона Полацкага заслу- 
гоўваюць асобнага даследавання. Ён першы ва ўсходнесла- 
вянскім мастацтвазнаўстве даў досыць пераканаўчую кла- 
сіфікацыю выяўленчых мастацтваў. На яго думку, яны 
дзеляцца на шэсць відаў: мастацтва статуарнае, вытачанае 
з каменя, дрэва, косці і іншых матэрыялаў (у тым ліку ліц- 
цё з золата, срэбра, медзі), разьбярства на шкле, каштоў- 
ных камянях; гравіраванне на медных дошках (для дру- 
ку) і, нарэшце, жывапіс фарбамі. Полацкі аддае яму пе- 
равагу, бо жывапіс (у тым ліку іканапіс) пераўзыходзіць 
іншыя віды таму, што танчэй і жывей выяўляе прадмет ад- 
люстравання і «падабенства ўсіх якасцей перадае ясней».

Класіфікацыю мастацтва, якую даў Полацкі, нельга, 
вядома, лічыць дасканалай. Разам з тым тры яго асноўныя 
віды — скульптуру, графіку, жывапіс — ён назваў выразна. 
У вылучэнні мастацтва жывапісу (як і ў сваёй класіфіка- 
цыі ў цэлым) Полацкі блізкі да рэнесансных тэарэтыкаў, 
у прыватнасці Леанарда да Вінчы і асабліва Джорджа Ва 
зары. У адрозненне ад сярэднявечча, калі выяўленчае мас- 
тацтва прыраўноўвалася да звычайнага рамяства, Полацкі, 
як і рэнесансныя дзеячы, узвышае яго да «сямі вольных 
мастацтваў». Спасылаючыся на антычных аўтараў, у пры

21 Аб ім гл.: Дмнтрнев ІО. 14. Теорня нскусства н взгляды на пс 
кусство в пнсьменностп Древней Русн // Труды отдела древнерусской 
лнтературы AH СССР. Т. IX. М.; Л., 1953. «Слова...» Полацкага цал- 
кам надрукавана ў кн.: Нсторня эстетнкн: Памятннкн мнровой эстетн- 
ческой мыслн. Т. 1. М., 1962.



Сакральны жывапіс Беларусі 23

ватнасці на Плінія, выхавальнік царскіх дзяцей узводзіць 
мастацтва (перш за ўсё жывапіс) у ступень «началодержа- 
тельного» (першаснага). На яго думку, першым «образа- 
творцам» (мастаком) быў сам Бог, які намаляваў свой вобраз 
на скрыжалях душы чалавека. Мастацтва, паводле Полац- 
кага, служыць пазнанню прыгажосці і духоўнай карысці. 
Ён піша аб вобразах, «красоту прнносяіцнх, духовную поль- 
зу даюіцііх іі божественная нам смотренпя являюіцйх».

He менш каштоўнае для нас «Прашэнне да цара Аляк- 
сея Міхайлавіча», а таксама састаўленая Полацкім жа 
«Акружная царская грамата аб іконным пісанні». Абедзве 
працы захаваліся ў рукапісах25. У «Прашэнні...» Полацкі 
настойвае, каб абразы пісалі толькі кваліфікаваныя, та- 
ленавітыя мастакі, а не «грубапісацелі», якія возяць свой 
тавар па глухіх вёсках, мяняюць іконы на цыбулю, яечкі 
і на ўсялякі хлам. Полацкі прапануе цару заснаваць нешта 
накшталт «іконнага цэха», дзе будуць тварыць толькі та- 
ленавітыя мастакі. Як пісаў Л. Майкоў, «думка аб цэха- 
вай арганізацыі мастакоў належыць XVII ст.», і аўтарам 
яе быў Полацкі, які першы хацеў паставіць жывапіснае 
мастацтва «на глебу дзяржауную і грамадскую» .

Зусім верагодна, што Полацкі ў сваіх працах зыхо- 
дзіў з таго стану іканапісу (і мастацтва ўвогуле), які ў 
яго часы існаваў у Беларусі. Яго погляды на жывапіс 
(асабліва «заходні») сугучныя мастацкім працэсам на ра 
дзіме Полацкага ў другой палове XVII ст., калі актыўна

25 Майков Л. Н. Очеркн по нсторнн русСкой лнтературы XVII н 
XVIII столетнй. СП6., 1889. С. 138—148.

26 Майков Л. Н. Снмеон Полоцкнй о русском нконоппсаніш. СПб., 
1889. С.28.



24 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

фарміравалася беларуская жывапісная вікола. Беларусь у 
мастацтве ў тыя часы ішла наперадзе, і Полацкі, падагуль- 
ніўшы творчы вопыт Радзімы, сфармуляваў яго ў «Сло 
ве...», прашэнні да цара і іншых сваіх доследах.

У цэлым творы Полацкага пераканаўча сведчаць, што 
ў тэарэтычнай распрацоўцы праблем іканапісу Беларусь 
яшчэ ў сярэдзіне XVII ст. займае вядучыя пазіцыі сярод 
усходніх славян. Аднак далейшыя падзеі не спрыялі раз- 
віццю беларускай навукі пра мастацтва. Стаўшы ў эпіцэнт- 
ры інтарэсаў супрацьборствуючых бакоў (Польшчы і Расіі), 
Беларусь, яе народ і культура зрабіліся аб’ектам не толькі 
тэрытарыяльнай, але і этнічнай экспансіі. Самабытнасці 
беларускай культуры (у тым ліку выяўленчай) дарэвалю- 
цыйная руская і польская навука фактычна не прызна- 
валі: рускія вучоныя разглядалі гэтую культуру як ра 
сейскае мастацтва «в западных губерннях», а польскія, 
наадварот, як польскае мастацтва «на крэсах усходніх».

Такі падыход да беларускага мастацтва не мог абумо- 
віць сур’ёзныя навуковыя вынікі прац рускіх і польскіх 
аўтараў, бо творчасць нашага народа разглядалася ў іх як 
несамастойная (паказальна, што самога тэрміна «белару- 
скае мастацтва» да пачатку XX ст. у навуцы не існавала).

Некаторая цікавасць да беларускіх помнікаў з боку 
рускіх вучоных намецілася ў другой палове XIX ст. ГІас- 
ля паўстання 1863 г. «попечшель» Віленскай навучаль- 
най акругі I. II. Карнілаў нры садзеянні сумна вядомага 
графа Мураўёва арганізуе ў 1865 — 1867 гг. шэраг экспе- 
дыцый на Беларусі. Але збор матэрыялаў быў вельмі ад- 
набаковы. Паводле М. Шчакаціхіна, «... аб выяўленні 
гыповых для Беларусі элементаў не было, зразумела, і гу-



Сакральны жывапіс Беларусі 25

таркі, і ўвесь аналіз форм старадаўняй культуры нашай 
краіны зводзіўся выключна да спроб давесці адзінства яе 
з старадаўняй культурай Кіеўскай і Маскоўскай Русі; 
пры гэтым часта занадта пераацэньваўся візантыйскі ўплыў, 
фактычна далёка не галоўны і ў кожным выпадку зусім 
не адзіны нават у царкоўным мастацтве Беларусі; з дру- 
гога ж боку — пакідаліся зусім без увагі тыя элементы 
заходнееўрапейскіх мастацкіх форм, якія граюць досыць 
важную ролю ў шмат якіх помніках старасьветчыны. На 
рэшце, зусім не вызначаліся тыя самабытныя рысы, якімі 
характарызуюцца пэўныя нацыянальныя элементы ў ста- 
радаўняй мастацкай творчасці Беларусі»2'.

У цэлым беларуская выяўленчая творчасць заставала- 
ся не вывучанай. Нават у такім аўтарытэтным выданні, 
як «Гісторыя рускага мастацтва» (т. 1 — 6, 1909—1916) пад 
рэдакцыяй I. Э. Грабара, пра наша мастацтва нічога не 
сказана, у той час як, напрыклад, украінскае мастацтва 
тут усё ж неяк асветлена. Праўда, Грабару вядомы «шлях- 
ціц Станіслаў Лапуцкі і Васіль Пазнанскі», але гэтыя бе- 
ларускія мастакі названы тут, як звычайна, «палякамі»й.

Новы этап у даследаванні і асэнсаванні беларускага 
мастацтва вызначыўся ў перыяд пацыянальнага адраджэння

27 Шчакаціхін М. Нарысы з гісторыі беларускага мастацтва. Т. 1. 
1928. С. 3-4.

“ Грабарь й. Нсторня русского нскусства: В 6 т. Т. 6. М., 1916. 
С. 414 — 416, 450. Творчасць беларускіх мастакоў у Маскве ў XVII ст. - 
асобная тэма. Аб гэтым гл.: Харламповнч К. В. Малоросснйское влнянне...; 
Успенскнй A. II. Влпянне нностранных художнпков на русское нскусство 
во второй половпне XVII в. // Золотое руно. 1906. № 7 — 9; Ён жа. Жн- 
вопнсец Васшшй Познанскнй, его пропзведення н ученнкн // Золотое 
руно. 1906. № 7 — 9.



26 Іканапіс Заходняга ІІалесся XVI- XIX стст.

ў пачатку XX ст., калі беларусы пачалі абуджацца да са- 
мастойнага жыцця. Разам з першымі газетамі на роднай 
мове, развіццём нацыянальнага тэатра і літаратуры ў гэты 
час, нарэшце, убачылі свет артыкулы, у якіх наша мас- 
тацтва разглядаецца ўжо не як варыянт «рускага» або 
«польскага», а як мастацкая творчасць беларускага наро 
да са сваім яркім і непаўторным абліччам.

Тэрміны «беларускае мастацтва» («die weissruthenische 
Kunst») і «беларуская школа малярства» («die weissru 
thenische Malerscule») y 1918 г. y навуковы ўжытак увёў 
нямецкі мастацтвазнавец Альберт Іпель. Будучы пра- 
фесійным мастацтвазнаўцам (спецыялістам па антычнаму 
мастацтву), ён не без уздзеяння дзеячаў беларускай куль- 
туры (найперш братоў Луцкевічаў) зацікавіўся стара- 
жытным беларускім мастацтвам, у тым ліку іканапісам. 
У 1918 г. у Вільні ён арганізаваў выставу беларускага мас- 
тацтва. Многія яе экспанаты паходзілі з калекцыі Івана 
Луцкевіча (на аснове яе ў Вільні пазней быў створаны 
славуты Беларускі музей). У тым жа 1918 г. выстава «Бе- 
ларускае мастацтва» экспанавалася ў Мінску, прычым быў 
выдадзены першы ў гісторыі нацыянальнай культуры ка- 
талог на беларускай мове". А праз год у Берліне выйшаў 
артыкул Іпеля «Беларускае мастацтва»”. У сваёй публі 
кацыі нямецкі мастацтвазнавец зазначае, што Беларусь з

29 Гл.: Павадыр на Менскай краёвай выстаўцы. Старасветчына, 
мастацтва. Выстаўка 10-й Арміі. Апрацаваў унт.-аф. д-р Іппэль. Менск, 
1918. Друк і выданне 10-й Арміі. Рэдкі экземпляр унікальнага катало- 
га — у бібліятэцы НАН Беларусі.

10 Існуюць два пераклады на беларускую мову: Беларускае мастацтва // 
Вольны сцяг. 1921. № 1 (3). С. 10 — 11 / Пер. М. Байкова; Д-р Іпэль. Бела 
рускае мастацтва. Віцебск, 1925 , Пер. 3. Гарбаўца і М. Каспяровіча.



Сакральны жывапіс Беларусі 27

даўніх гістарычных часоў «з’яўлялася амаль што нязмен- 
най арэнай Арэса... Мы тут бачым заўсёды адну і тую ж 
карціну: рух войск з Захаду на Усход і з Усходу на За- 
хад з усімі яго жахлівымі вынікамі, з руйнаваннем і раз- 
бурэннем. Само сабой зразумела, што ў гэтай краіне цяжка 
было захавацца здабыткам старасветчыны, помнікам мас- 
тацтва і культуры... Толькі нямногія месцы дазваляюць 
явічэ ў сучасны момант часткова аднавіць жывы вобраз 
культуры гэтай зямлі».

Іпель фактычна першы заўважыў самабытнасць бела- 
рускага мастацтва, яго адметнасць ад польскага і рускага. 
Спыняецца ён і на цэнтрах развіцця іканапісу. Адным з 
іх лічыць Слуцк (згадвае тры драўляныя царквы Слуцка 
XV ст.). У Юр’еўскай царкве яго ўразіў стары іканастас, 
рэзаны і распісаны мясцовым майстрам. На думку Іпеля, 
у сваёй прыгожай канструкцыі іканастас гэты з’яўляецца 
«праўдзівым вянком беларускага мастацтва, красоп усіх 
беларусіх цэркваў». На абразах Слуцкіх цэркваў вучоны 
адзначае шаты і срэбны арнамент, галоўны матыў якога - 
цюлыіаны і валошкі (цікавае назіранне тычыцца абраза 
Божай Маці ў Слуцкім манастыры Св. Тройцы).

Другім важным цэнтрам развіцця беларускага ікана- 
пісу Інель лічыць Магілёў, дзе захавалася нямала абразоў 
XVII XVIII стст. (ён пазнаёміўся з імі ў Магілёўскім 
царкоўным музеі). «Вельмі цікавым ва ўсіх гэтых творах 
з’яўляецца нязначны ўплыў візантыйскага мастацтва», 
піша А. Іпель. У той жа час ён адзначае ў асобных пом 
ніках уздзеянне нямецкага мастацтва, якое пранікала, ві 
даць,.праз Балтыку. Гэты ўплыў ён бачыць у срэбных 
шатах абразоў Магілёўскай Брацкай царквы. Нягледзячы 
на тое што гэтыя творы пазначаны прозвішчам мясцовага



28 Іканапіс Заходняга Палесся XVI-XIX стст.

майстра-беларуса Ваўчка, яны блізкія да гданьскіх выра- 
баў (на адным з абразоў Іпель адшукаў гданьскую марку 
на мячы архангела Міхаіла).

На падставе прааналізаваных твораў, якія маюць ад- 
метную ўласную стылістыку, Іпель сцвярджае існаванне 
беларускай школы мастацтва, якая пакуль што гісторыі 
мастацтва невядома. Першыя звесткі пра гэту школу, на 
думку Іпеля, можна знайсці на творах XV ст. у Кракаўскім 
саборы, зробленым невядомым мастаком з Вільні па загаду 
Казіміра Ягелончыка '. Да гэтай жа школы адносіцца аб- 
раз Божай Маці з Вострай Брамы ў Вільні.

У заключэнне Іпель зазначае, што беларускае мастац- 
тва «яшчэ адыграе калі-небудзь важную ролю ў гісторыі 
мастацтва. Краіна гэтая з’яўлялася калісьці мяжой паміж 
Усходняй і Заходняй Рымскай імперыяй на поўначы 
Еўропы. Старадаўні «вялікі дняпроўскі шлях» прынёс у 
гэтую зямлю апошнія сляды візантыйскай і старажытна 
грэчаскай мастацкай манеры. У некаторых гаспадарчых 
будовах мы тут знаходзім асноўныя формы грэцкага тэ- 
атру і храму. Таксама сустракаюцца сялянскія двары, як, 
напрыклад, у ваколіцах Рагачова, расплянаваньне якіх 
нагадвае эліністычна-рымскія вільлі. Вядомыя беларуска 
літоўскія крыжы ні ў якім разе не мясцовага пахаджэнь 
ня: мы пазнаем у іх формы антычнага насьценнага ма- 
лярства, але формы старадаўняга паганскага культу былі 
тут, як гэта часта здараецца, хрысьціянізаваны. Таксама 
вядомыя беларускія паясы ў сваім пахаджэньні ўсходзяць

Відаць, маюцца на ўвазе роспісы, зробленыя ў XIV ст. беларускімі 
майстрамі (у тым ліку знакамітым Андрэем) у Кракаве. Аб іх: Гісто- 
рыя беларускага мастацтва. Т. 1. С. 173—174.



Сакральны жывапіс Беларусі 29

да грэцкае тэніі. I хіба-ж ня дзіўна, напрыклад, што яшчэ 
да цяперашняга часу беларуская сялянка ўжывае таўкачы 
для крупы тэй-жа самай формы, якую мы бачым на ма 
люнку Полігнота ў руках траянскіх жанчын, што абара- 
няюцца ад нападу грэкаў?»12

Сёння лёгка адзначыць недахопы публікацыі нямец- 
кага вучонага, напісанай у нялёгкіх умовах ваеннага часу. 
Але каштоўнасць артыкула Іпеля ў тым, што ў ім мастац 
твазнавец упершыню разгледзеў беларускае мастацтва як 
самастойную школу ў кантэксце іншых культур.

Да таго ж арыгінальная праца Іпеля ў пэўнай ступені 
паўплывала на мастацтвазнаўчыя погляды М. Шчакаціхі- 
на. Апошняе фактычна ён прызнаваў асабіста'".

Новы важны этап даследавання сакральнага мастацтва 
вызначаўся ў 20-я гады, калі пачалася беларусізацыя ва 
ўсіх сферах грамадскага і культурнага жыцця. Гэта быў 
вельмі цікавы і значны перыяд. Фарміруецца школа бе- 
ларускага мастацтвазнаўства. У пошуках матэрыялаў ар- 
ганізуюцца экспедыцыі, у якіх удзельнічаюць вучоныя 
(М. Каспяровіч, А. Шлюбскі), мастакі (М. Філіповіч, 
Д. Полазаў) і інш. На першых Усебеларускіх выставах по- 
бач з сучасным экспануецца дарэвалюцыйнае мастацтва. 
Пры Інбелкульце ствараецца Бібліяграфічная камісія і Ка- 
місія па гісторыі мастацтва, публікацыі якой не страцілі 
сваёй каштоўнасці і сёння. Зроблена спроба, і прытым

'° Пераклад М. Шчакаціхіна. Гл.: Шчакаціхін М. Нарысы з гісторыі 
беларускага мастацтва. С. 7; Д-р Іпэль. Беларускае мастацтва. С. 7.

“ Шчакаціхін М. Беларускае мастацтва ў гістарычнай і археалагіч- 
най літаратуры // Полымя. 1927. № 6. С. 170.



30 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

паспяховая, стварэння шматграннай гісторыі беларускага 
мастацтва.

Усе самыя значныя, змястоўныя тагачасныя навуко- 
выя працы пра старажытнае беларускае мастацтва (у тым 
ліку іканапіс) належаць слыннаму гісторыку беларускага 
мастацтва Міколу ШчакаціхінуЛ Гэта быў незвычайна 
эрудзіраваны, яркі і таленавіты вучоны. Шырыня яго на 
вуковых інтарэсаў здзіўляе. Ён піша пра архітэктурныя 
помнікі, даследуе беларускую готыку, абарончыя збудаванні 
XIII —XVI стст., манументальны жывапіс, гравюру, заклад- 
вае падмурак у стварэнне бібліяграфіі беларускага мастацтва. 
Прымае ўдзел у арганізацыі ўсебеларускіх выстаў, дасле- 
дуе творчасць В. Вашчанкі, М. Філіповіча, А. Астаповіча, 
апісвае творы А. Грубэ, В. Волкава і інш. Стварае першую 
гісторыю беларускага мастацтва — унікальную працу, веліч- 
ны манумент перыяду беларусізацыі, помнік яе трагічна 
загінуўшаму аўтару”. Па прафесіяналізму, глыбіні аналізу, 
дакладнасці ацэнак і высноў «Нарысы...» М. Шчакаціхіна, 
у якіх на вялікім канкрэтным матэрыяле ўпершыню распра 
цавана навуковая канцэпцыя гісторыі беларускага мас- 
тацтва, у нашым мастацтвазнаўстве не маюць сабе роўных.

Цікавіць М. ІІІчакаціхіна і беларускі іканапіс, якому 
ён прысвяціў шэраг змястоўных публікацый. Вучоны звяр 
нуўся да яго ў «Каталозе старажытнага мастацтва I Усе

" Пра яго гл.: Ліс А. Мікола Шчакаціхін. Мн., 1968; Матэрыялы 
да 100-годдзя з дня нараджэння Міколы Шчакаціхіна. 1896—1940. Мн., 
1996.

“ Шчакаціхін М. Нарысы з гісторыі беларускага мастацтва.



Сакральны жывапіс Беларусі 31

беларускай выстаўкі»”’. У артыкуле «Беларускае маляр 
ства ў XVII —XVIII сталеццях» дадзена агульная характа- 
рыстыка старажытнабеларускага жывапісу, зроблена спроба 
намеціць яго генезіс, адзначаюцца нацыянальныя асаблі- 
васці. Элементы беларускай школы М. Шчакаціхін бачыць 
ужо ў працах беларускіх мастакоў на тэрыторыі Поль- 
шчы (тут ён, несумненна, паўтарае назіранне Іпеля). Аднак, 
як і помнікі XVI ст., гэтыя творы прадстаўлены абмежа- 
ванай колькасцю прац, таму «прасачыць адпаведную пе- 
раймальнасць усталяваных у іх традыцый у працэсе да- 
лейшага развіцця малярскага мастацтва на Беларусі за 
недахопам дадзеных пакуль яшчэ немагчыма» '.

Паводле Шчакаціхіна, карціна рэзка мяняецца з па- 
ловы XVII ст., калі «Вільня, разам з наплывам чужазем- 
ных майстроў, траціць сваё ранейшае значэньне мастац- 
кага цэнтру ў адносінах да беларускага малярства, якое 
пераносіцца далей ад чужаземных уплываў у больш-менш 
буйныя асяродкі Усходняе Беларусі». Ужо з канца XVII ст. 
у развіцці мастацтва «пальма першынства» пераходзіць 
да мастацкіх цэнтраў Усходняй Беларусі: Случчыны, 
Магілёўшчыны, Віцебшчыны. Шчакаціхін аналізуе помнікі 
гэтых цэнтраў. Ён лічыць, што «з тэхнічнага і фармаль 
нага боку тут вызначаецца відавочны адыход ад раней- 
шых візантыйскіх першаўзораў у сэнсе частковага наблі- 
жэньня да некаторых заходняэўропейскіх напрамкаў, разам 
з паступовым вызваленьнем наогул з ланцугоў традыцый-

36 Каталог аддзелу старажытнага мастацтва I Усебеларускай выстаўкі. 
Мн., 1926.

17 Там жа.



32 Іканапіс Заходняга Палесся XVJ — XIX стст.

нае канонічнасьці ў бок маляўнічага натуралізму або дэ- 
корацыйнае стылізацыі». Даследчык прыйшоў да высно- 
вы, што «і ў Віцебску, аналёгічна Магілёву, і ў іншых, 
толькі фармальных, выяўленьнях мы заўважаем тыя ж 
самыя асноўныя прынцыпы ў малярстве: натуралізм, як 
зыходны пункт — і потым графічнае, маляўнічае або дэ- 
карацыйнае яго вырашэньне — прынцыпы, якія часткова 
збліжаюць беларускае малярства з украінскім — галоўным 
чынам XVII сталецьця, і досыць выразна аддзяляюць яго 
ад мастацтва нашых заходніх і ўсходніх суседзяў».

Свае першыя назіранні над беларускімі абразамі да- 
следчык развіў у 1925 г. у артыкуле аб помніках іканапісу, 
якія захоўваліся ў Віцебскім музеіів. Апісаныя ім абразы 
адносяцца да віцебскай школы. Разам з тым М. Шча 
каціхін выказаў тут шэраг меркаванняў пра беларускую 
малярскую школу ў цэлым. У яе аснове — «асаблівасці 
пісьма і стылістычныя адзнакі» (па Шчакаціхіну — «фар- 
мальна-стылістычныя адзнакі»). Паводле гэтых адзнак 
мастацтвазнавец падзяляў абразы на тры групы: 1) ліней- 
на-роўнічныя кампазіцыі; 2) кампазіцыі маляўніча-дэка- 
ратыўнага характару; 3) кампазіцыі маляўнічага (часам 
маляўніча-мазаічнага) характару.

Даследчык адзначае самабытнасць беларускіх абра- 
зоў. Ён піша, што «ва ўсіх групах толькі невялічкі пра 
цэнт помнікаў выяўляе кампазіцыйную сувязь з трады- 
цыйнымі іканапіснымі канонамі; у большасці выпадкаў нам 
даводзіцца адзначыць вядомую самастойнасць кампазіцый,

“ Шчакаціхін М. М. Матэрыялы да гісторыі беларускага малярства 
XVIII сталецьця // Віцебшчына. 1925. T.1; 1928. Т. 2. С. 165—167.



Сакральны жывапіс Беларусг 33

абумоўленую, як відаць, цэлым шэрагам фактараў, якія 
ўтварылі наогул беларускі артыстычны стыль»31.

Асаблівасцю беларускага стылю іканапісу даследчык 
лічыў «рэалістычнае адценне, а часам нават амаль што 
пабытовую афарбоўку». У тыпах твараў на абразах ён 
адзначае «партрэтавы», выразна індывідуальны характар. 
На думку М. Шчакаціхіна, гэтыя рысы «рэзка адасабляюць 
беларускі іканапіс ад наўгародскай і маскоўскай школ і 
часткова набліжаюць яго да ўкраінскай школы XVII ст.; 
розніца, аднак, у тым, што ў той час, як украінская шко- 
ла да XVIII ст. бадай што зусім згубіла свой рэалістычны 
характар, відазьмяніўшыся пераважна ў дэкаратыўную 
і сымболічную, — беларуская школа ў XVIII ст. шмат 
яшчэ захавала свае рэальныя жыцьцёвыя асновы»".

Другой важнай рысай беларускага іканапісу Шча- 
каціхін лічыць «выпрацоўку ўласных іканаграфічных ты- 
паў», у аснове якіх ляжыць таксама рэалістычнае бачанне 
беларускіх майстроў. Нават традыцыйныя, пашыраныя ў 
беларускім малярстве вобразы (як, напрыклад, выява 
Св. Міколы) не губляюць арыгінальнасці і свежасці. Гэта 
тлумачыцца адсутнасцю механічных «пераводаў», пашы- 
раных у іканапісе Расіі так званых «лнцевых подлнннн- 
ков», вялікай творчай свабодай беларускіх іканапісцаў 
у падыходзе да кожнай асобнай кампазіцыі.

Нарэшце, трэцяй асаблівасцю беларускіх абразоў 
М. Шчакаціхін лічыў «вынятковы інтарэс, які выяўляюць 
малеры да чалавечых фігур». Усё другараднае ў іх абра-

” Шчакаціхін М. М. Матэрыялы да гісторыі беларускага малярст- 
ва XVIII сталецьця // Віцебшчына. 1928. Т. 2. С. 165.

” Там жа. С. 166.
2 Зак. 143



34 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

зах (дэталі, антураж) не істотна; амаль няма пейзажу, 
абмежавана выява архітэктуры. «У большасьці выпадкаў 
кампазіцыі пабудаваны на нейтральных або на дэкара- 
цыйна-аздобленых фонах, якія не адцягваюць нашай увагі 
і толькі дапамагаюць асабліваму вылучэньню галоўнага, 
г. зн. фігур у розных гіалажэньнях і розных кампазіцый- 
ных спал.учэньнях»'".

Перавагу чалавечых фігур над антуражам Шчакаціхін 
бачыў у абразах менавіта віцебскай школы, бо ў іншых 
мастацкіх цэнтрах Беларусі пачынаючы з XVII ст. «дэта- 
лі і другарадныя дробязі сталі рашуча пераважаць над 
галоўным, кампазіцыі будаваліся нязьменна на фоне пей- 
зажу або складаных архітэктурных пабудоў'12.

У трактоўцы беларускімі іканапісцамі чалавечых фі 
гур Шчакаціхін адзначае вялікую разнастайнасць, «асаб- 
лівыя тыпы твараў, вопратак і арнаментаў», манументаль 
ную або пластычную маляўнічую трактоўку і інш.

У заключэнні М. Шчакаціхін падкрэслівае пэўную тоес- 
насць віцебскіх абразоў з помнікамі іканапісу інвіых маляр 
скіх цэнтраў Беларусі (асабліва Магілёўшчыны). У той жа 
час мастацтвазнавец зазначае, што шмат якія ўласцівасці 
віцебскіх помнікаў характэрны і для іншых помнікаў стара 
жытнабеларускага малярства. Ён лічыць, што віцебская 
школа іканапісу яшчэ і ў XVIII ст. знаходзілася ў пары 
свайго росквіту, захоўваючы ўсю сваю моц і жыццёвасць”.

41 Шчакаціхін М. М. Матэрыялы да гісторыі беларускага малярст- 
ва XVIII сталецьця. Т. 2. С. 165.

42 Там жа. С. 167.
44 Многія абразы, якія даследаваў М. Шчакаціхін, загінулі ў час 

апошняй вайны, і мы ведаем пра іх толькі дзякуючы яго апісанням.



Сакральны жывапіс Беларусі 35

Меркаванні М. Шчакаціхіна пра беларускі іканапіс, 
спроба вызначыць яго своеасаблівасць і адметнасць (у пер- 
шую чаргу ў кантэксце візантыйскага, рускага і ўкраін- 
скага абразапісання) дагэтуль не страцілі сваёй каштоў- 
насці. У нечым даследчык ішоў ад Альберта Іпеля. Разам 
з тым у яго нямала і сваіх уласных назіранняў.

Паступова ў яго выпрацоўваецца адметная канцэпцыя 
беларускага абразапісання, аб чым сведчыць артыкул «Бе 
ларускае мастацтва», напісаны ў 1927 г. для Вялікай Са- 
вецкай Энцыклапедыі. М. Шчакаціхін лічыць, што жывапіс 
Беларусі «хоць і пабудаваны на аснове візантыйскіх кано- 
наў, але больш вольны і натуралістычны ў трактоўцы тэм 
нават у тых выпадках, калі мастаку даводзілася распра- 
цоўваць традыцыйныя царкоўныя сюжэты»". Гэта харак 
тэрна для шматлікіх беларускіх іканапісных помнікаў, 
дзе «асабліва ярка выступаюць рысы адасобленай школы».

Сярод найбольш значных цэнтраў іканапісу XVII — 
XVIII стст. М. Шчакаціхін зноў называе гарады Усход- 
няй Беларусі (Віцебск, Слуцк і Магілёў), «дзе існавалі, 
верагодна, спецыяльныя «малярскія» цэхі паводле ўзору 
Заходняй Еўропы»’’. Ён адзначае найбольш адметныя асаб 
лівасці беларускіх абразоў: «... у тэхнічным і фармальным 
сэнсе тут назіраецца рашучы адыход ад візантыйскіх пра 
татыпаў з прыватным набліжэннем да некаторых заходне- 
еўрапейскіх школ і паступовым вызваленнем ад традыцый 
ных іканапісных канонаў; назіраецца ўхіл у бок жывапіс-

” Шекотнхнн Н. Н. Белорусское нскусство // БСЭ. Т. 1. М., 
1927. С. 416.

“ Там жа.
2*



36 Іканапіс Заходняга Палесся XVI— XIX стст.

нага натуралізму або дэкаратыўнай стылізацыі; атрымлі- 
ваецца пры гэтым пэўная агульнасць напрамкаў і прыёмаў з 
нямецкім жывапісам XVI ст., а таксама з украінскім ікана- 
пісам XVII —XVIII стст. і якраз рэзкае адрозненне ад жы 
вапісных і іканапісных прынцыпаў Расіі і Польшчы»'6.

М. Шчакаціхін збіраўся прысвяціць беларускаму ікана 
nicy (як, дарэчы, гравюры, разьбе па дрэву, народнай арна 
ментыцы і інш.) асобны том сваіх «Нарысаў з гісторыі 
беларускага мастацтва». Вызначаючы іх структуру (паводле 
М. Шчакаціхіна, «Нарысы...» будуць складацца з пяці 
тамоў), ён у першым томе піша: «Не меншым лікам 
помнікаў прадстаўлена беларуская малярская школа, пе 
раважна ў галіне царкоўнага малярства, пачынаючы з 
фрэскавых роспісаў XIV —XV сталецьцяў, якія рабіліся 
беларускімі майстрамі ў Польшчы (Люблін, Сандамір, 
Кракаў), і канчаючы шэрагам насьценных і паасобных кам 
пазіцый XVII —XVIII сталецьцяў, што захаваліся ў ста 
ражытных гарадскіх і вясковых цэрквах або сабраны ў 
нашых музеях»'. Аднак здзейсніць задуманае Шчакаці 
хіну не ўдалося“.

Сярод публікацый іншых аўтараў 20-х гадоў — арты 
кул М. Ржавускай, прысвечаны іканапісу Магілёўшчыны. 
Даследчыца адна з першых звярнула ўвагу на адметны

"' Шекотяхнн Н. Н. Белорусское пскусство // БСЭ. Т. 1. М., 1927. 
С. 420.

“ Шчакаціхін М. Матэрыялы да гісторыі беларускага малярства 
XVIII ст. Т. 1.

“ Адміністрацыйна высланы з Беларусі М. Шчакаціхін у 1931 г. 
апынуўся ў башкірскім г. Белебеі. Памёр у росквіце сіл у 1940 г. (Ліс А. 
Мікола Шчакаціхін. Мп., 1968).



Сакральны жывапіс Беларусі 37

характар арнаментацыі беларускіх абразоў, сувязь іх дэ 
кору з мастацтвам Заходняй Еўропы'.

У цэлым 20 я гады — якасна новы этап у развіцці бе 
ларускага мастацтвазнаўства. Менавіта ў гэты перыяд 
назіраюцца першыя значныя дасягненні беларускай мас- 
тацтвазнаўчай школы, адкрыліся новыя перспектывы ў яе 
развіцці. Аднак перыяд уздыму быў нядоўгім; ужо ў па- 
чатку 30 х гадоў, калі пачалася барацьба з так званай 
«нацдэмаўшчынай», закрэсліваецца, па сутнасці, уся бе- 
ларуская мастацкая спадчына. У публікацыях А. Кастэ- 
лянскага, М. Нэймана, О. Бэскіна, М. Керзіна, С. Вольф- 
сана адмаўляецца адметны характар беларускага мастац- 
тва, сцвярджаецца, што мастацтва з’явілася ў Беларусі 
толькі «пасля Вялікага Кастрычніка»’". Пачаўся пагром 
музеяў, прычым адной з першых ахвяр стаў Беларускі 
дзяржаўны музей. Яго выдатныя абразы былі выкінуты 
на дрывотнік. Намаганнямі дзеячаў культуры (мастак 
Віер, мастацтвазнавец A. Н. Шукелойц і інш.) у час Вя 
лікай Айчыннай вайны ўдалося выратаваць частку помні- 
каў, якія, аднак, неўзабаве былі вывезены ў Германію. 
Пасля вайны толькі асобныя творы былі вернуты ў Бела- 
русь (зараз яны ў НММ Беларусі)’1.

’“ Ржавуская Н. Насценныя роспісы ў царкве Тупічэўскага мана 
стыра ў Мсціслаўлі /7 Запіскі аддзела гуманітарных навук Інстытута 
беларускай культуры. Менск, 1928. Кніга 6.

“ Гл.: Кастелянскнй А. Нзобразнтельное нскусство БССР. М.; Л., 
1932. С. 9—10; Ус А. Беларускае выяўленчае мастацтва ў мастацтва 
знаўчай літаратуры // Беларускае мастацтва. Мінск, 1960. С. 202 — 210.

51 Гл.: Мы гэтак шмат страцілі // Літ. і мастацтва. 1991. 26 ліп.



38 Іканапіс Заходняга Гіалесся XVI — XIX стст.

Такім чынам, у 30 я гады XX ст. вывучэнне белару 
скага іканапісу амаль цалкам спынілася. Тагачасныя публі 
кацыі аб ім нам невядомы’2.

Некалькі іншыя ўмовы для яго развіцця былі ў За- 
ходняй Беларусі, дзе існаваў вядомы Беларускі музей’3.

Максім Багдановіч, што наведаў Вільню ў 1911 г. і па 
знаёміўся з экспанатамі музея, пісаў: «Гэта ёсць фунда- 
мент нашага адраджэння. Гэта і за тысячу гадоў будзе 
сведчыць пра нас»Л

У Беларускім музеі захоўвалася нямала каштоўных 
беларускіх рукапісаў, пячаткі полацкіх князёў, галоснікі 
Каложскай царквы ў Гродне, кнігі беларускіх мусульман 
Аль-Кітаб, старадрукі Вільні, Еўя, Заблудава, Магілёва, 
Нясвіжа, Куцейна, братоў Мамонічаў, першае выданне 
Статута Вялікага княства Літоўскага (1588), антымінсы, 
лубкі, старыя дрэварыты, драўляная пластыка, белару- 
ская зброя, помнікі сфрагістыкі, медалі і паясы, дываны 
Нясвіжскай, Гродзенскай і Слуцкай мануфактур, партрэ 
ты беларускіх мастакоў і інш. ”

Былі ў музеі і абразы (як адзначалася, асобныя з іх 
экспанаваліся на выставах у Вільні, Мінску, арганізава- 
ных А. Іпелем), аб якіх піша Антон Луцкевіч: «Побач з 
чысленымі іконамі чыста бізантыйскага стылю (пачынаючы

52 У рэдкіх манаграфіях пра мастацтва 30-х гадоў («Очеркн по нс- 
торнн нзобразнтельного нскусства Белорусснн». М.; Л., 1940) аналі 
зуюцца толькі творы так званага сацыялістычнага рэалізму.

” Гадавік Беларускага навуковага таварыства ў Вільні. Кніжка 1. 
Вільня, 1933. С. 6.

51 Цыт. па: Луцкевіч Л. Скарбніца беларусчыны // Літ. і мастац- 
тва. 1991. 15 сак.

” Там жа.



Сакральны жывапіс Беларусі 39

з XIII ст.) бачым цэлую групу ікон, якія прадстаўляюць 
незвычайна цікаўны сінтэз бізантыйскіх традыцый і за- 
ходніх уплываў. Характэрны і чысленыя каталіцкія абра 
зы мясцовай работы. Кідаецца ў вочы сваён высокай мас- 
тацкасцю абраз св. Андрэя работы Смуглевіча» .

Як вядома, лёс віленскага Беларускага музея трагіч 
ны. Праўда, польскія ўлады давалі ўсё ж невялічкую да 
тацыю для атрыманпя памяшкання і сціплай аплаты двух 
супрацоўнікаў. Але ў 1939 г. пасля ўз’яднання БССР з 
Заходняй Беларуссю супрацоўнікі былі арыштаваны. Са- 
праўдная ж трагедыя для музея пачалася пасля вайны. 
У Мінску, як вядома, вельмі насцярожана ставіліся да 
заходнебеларускіх дзеячаў, да «нацноналнстнческііх пред- 
метов Луцкевнча»; лічылася за лепшае пра іх не згадваць 
наогул. У такіх умовах урад Літоўскай ССР прымае ра 
шэнне ліквідаваць Беларускі музей, а ягоныя зборы па 
дзяліць паміж Літвой і Беларуссю. Была, безумоўна, рэ- 
альная магчымасць забраць частку экспанатаў. Іэта, ад- 
нак, зроблена не было. У выніку экспанаты (у тым ліку 
многія абразы) трапілі ў сховішчы Літвы.

У цэлым у 30-я - 40-я гады XX ст. аб беларускім са- 
кральным мастацтве не было напісана не толькі ніводнай 
манаграфіі, але нават ніводнага грунтоўнага артыкула. 
Ды, уласна, і мастацтвазнаўцаў у нас тады не было; ар 
тыкулы пра вернісажы пісалі дылетанты або ў лепшым 
выпадку мастакі”.

56 Гадавік Беларускага навуковага таварыства ў Вільні. С. 178— 179.
57 Паказальная ў гэтых адносінах манаграфія «Очеркн по нсторші 

нзобразктельного нскусства Белорусснн» (М.; Л., 1940), аўтарамі якой 
былі ў асноўным мастакі (Керзін, Генін, Кастэлянскі і інш.).



40 Іканапіс Заходняга Палесся XVI ~ XIX стст.

Нельга не прыгадаць тут публікацыі (няхай сабе і сціп 
лыя) рускіх аўтараў. Акадэмік I. Грабар, наведаўшы ў 
1929 г. Полацк і ўбачыўшы яго фрэскі, з захапленнем ад- 
значыў: «Тут столькі фрэсак, магчыма, самых ранніх, 
апрача Кіеўскіх; матэрыял велізарнай важнасці і абсалют- 
на не вывучаны»'*.

Значную каштоўнасць уяўляюць таксама працы вядо- 
мага рускага мастацтвазнаўца A. I. Някрасава, які ўваж 
ліва прыглядаўся да беларускага мастацтва і бачыў вялікія 
навуковыя вынікі ў яго даследаванні. Ён лічыў, што многія 
прагрэсіўныя ідэі і новаўвядзенні ў мастацтве ўсходнесла- 
вянскіх народаў нараджаліся менавіта ў Беларусі («у По- 
лацка-Смаленскай школе»), а пазней перадаваліся ў рус- 
кае мастацтва. Вучоны пацвярджаў гэта аналізам помні 
каў Полацка, Віцебска, ГроднаЛ А. Някрасаў даводзіў, 
што «цьмянае» ў гісторыі рускага мастацтва XIII ст. зу 
сім не было такім у Беларусі, якая ўплывала не толькі на 
Маскву, але і на Ноўгарад. Ён першы аднёс да Беларусі 
такія выдатныя рукапісы, як Хутынскі служэбнік XII ст., 
Аршанскае і Універсітэцкае евангеллі XIII ст. Высока 
ацэньвае даследчык мініяцюры Радзівілаўскага летапісу 
XV ст., Ваўкавыскага евангелля XV ст.60 «Калі пасгаян 
на гавораць, што паўночнарускае і сярэднярускае мастац-

38 Архіў Траццякоўскай галерэі. Пазней унікальныя полацкія фрэскі
былі забыты (іх рэстаўрацыя пачалася толькі ў наш час).

J Некрасов A. Н. Очеркн по лсторпн древнерусского зодчества
XI —XII веков. М., 1936. С. 78 — 90: Ён жа. Возннкновенне московско-
го лскусства. М., 1937. С. 139, 191, 203-208, 264, 275.

“ Некрасов А. й. Возннкновенпе московского лскусства. С. 139,
191, 203-208, 264, 275.



Сакральны жывапіс Беларусі 41

тва XIII ст. з’яўляецца цьмяным перыядам і наўрад ці 
самастойным, то ці не ў Бсларусі пасля падзення Кіеў 
скай Русі захавалася творчая праца ў галіне мастацтва, 
якая перадавалася на Усход і на Поўнач?»'’1 — пытаўся 
вучоны. I даводзіў сваё меркаванне на прыкладах шэрагу 
помнікаў. На жаль, ніхто з беларускіх даследчыкаў дагэ- 
туль не паспрабаваў развіць цікавыя думкі А. Някрасава, 
якія б маглі прынесці сапраўдны навуковы плён.

Мастацтвазнаўчыя працы таленавітага рускага вучо 
нага, якія з’явіліся ў змрочныя для беларускай навукі і 
мастацтва 30-я гады, як бы падводзяць вынікі тагачасна 
му стану навукі ў гэтай галіне.

У першыя пасляваенныя гэды ніводнай змястоўнай пуб 
лікацыі пра старажытнае мастацтва Беларусі ў рэспубліцы 
не выйшла. Упершыню было сказана аб ім у 1 м томе ма 
скоўскага выдання «Гісторыя рускага мастацтва» (М., 1953. 
С. 316 320). Услед за A. I. Някрасавым і пад яго ўплы 
вам I. В. Варонін і В. Н. Лазараў у артыкуле «Полацкае 
княства» адзначаюць арыгінальнасць полацкага дойлідства 
і спыняюцца на згаданых Грабаром рошіісах Спаса Ефра 
сіпнеўскага манастыра, якія, на іх думку, «мала маюць 
агульнага з помнікамі візантыйскага жывапісу», пераклі 
каюцца з роспісамі Наўгародскай Нярэдзіцы ’. В. М. Алпа- 
таў ва «Усеагулыіай гісторыі мастацтва» таксама адзначае 
«самабытнасць» дойлідства Полацка-Смаленскан зямлі .

У канцы 60 х гадоў у вывучэнні старажытнай мастац 
кай спадчыны Беларусі паступова намячаецца пэўны пера

61 Некрасов A. Н. Вшнпкновенпе московского ііскусства. С. 139, 191, 
203-208, 264, 275.

62 Нсторня русского нскусства. Т. 1. М., 1953. С. 320.
° Алпатов В. М. Всеободая нсторня ігскусств. Т. 3. М., 1955. С. 114.

2а Зак. 143



42 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

лом. Праўда, водгулле «канцэпцый» 30—40-х гадоў XX ст. 
яшчэ адчуваецца ў публікацыях мастацтвазнаўцаў, якія 
спробы даследаваць помнікі лічаць «паэтызацыяй далёка 
га мінулага беларускага народа», «арыентацыяй на адлю- 
страванне адсталага сялянскага ўкладу жыцця, адцягваючы 
ўвагу ад тэм сучаснасці», «настроенчеством н эстетством», 
«трактовкой мотнвов націюнальной старнны» і г. д.м

Тым не менш так званая «хрушчоўская адліга» пры- 
чынілася да пераацэнкі мастацкай спадчыны. Сведчаннем 
гэтаму з’яўляецца манаграфія М. С. Кацара «Выяўленчае 
мастацтва Беларусі дакастрычніцкага перыяду» — першае 
комплекснае даследаванне беларускіх мастацкіх помнікаў. 
У манаграфіі робіцца спроба ўстанавіць перыядызацыю 
беларускага дарэвалюцыйнага мастацтва, разгледзець яго 
генезіс, паказаць эвалюцыю жывапісу, скульптуры, гра- 
фікі. М. С. Кацар піша пра існаванне ў Беларусі XVI — 
XVIII стст. жывапісных школ — магілёўскай, полацка-ві 
цебскай, палескай, гродзенскай, слуцка-мінскай, кожная 
з якіх «розніцца сваімі асаблівасцямі, характэрнымі ры- 
самі». Даследчык гаворыць пра прыкметнае адрозненне 
беларускага іканапісу ад помнікаў Расіі і Украіны. «Супа- 
стаўляючы беларускую культуру з культурай суседніх 
краін, — піша М. С. Кацар, — некаторыя вучоныя схіль- 
ныя характарызаваць яе як «прамежкавую» паміж рускай 
і польскай культурамі. Памылковасць гэтага палажэння - 
ў павярхоўнай трактоўцы грамадскіх з’яў. Беларуская 
культура такая ж самастойная, як культура любой іншай

64 Мастацтва Савецкай Беларусі. Мн., 1955. С. 79; Орлова М. Нскус- 
ство Советской Белорусснн. М., 1960. С. 66.



Сакральны жывапіс Беларусі 43

еўрапейскай краіны. I таму трактаваць беларускі жывапіс 
як нешта сярэдняе арыфметычнае паміж польскім і рускім 
іканапісам па меншай меры памылкова. Беларускі іканапіс 
мае свае заканамернасці і свае характэрныя рысы, уласці 
выя толькі яму аднаму»'”.

На жаль, у працы М. С. Кацара згаданая канцэпцыя, 
як і тэзіс пра беларускія школы іканапісу, не падмацава 
на аналізам канкрэтных помнікаў. Яго манаграфіі, ство 
ранай у асноўным на падставе літаратурных крыніц, не 
папярэднічала грунтоўнае «натурнае» вывучэнне матэ 
рыялу. Яна пісалася на аснове аўтарскіх назіранняў толькі 
над асобнымі помнікамі. Сур’ёзным недахопам працы 
М. С. Кацара з’яўляецца таксама поўная адсутнасць наву- 
ковага апарату, спасылак на архівы і публікацыі. У выні- 
ку большасць высноў даследчыка малапераканальныя.

Паступова, аднак, веды пра нашы дарэвалюцыйныя жы- 
вапіс, графіку, скульптуру паглыбляюцца, даследчыкі быц 
цам бы вяртаюцца да тых зыходных меркаванняў, што былі 
выказаны аб іх у 1920 я гады. Досыць змястоўны артыкул 
пра беларускае мастацтва напісаў П. П. Памяранцаў у эн- 
цыклапедыі «Мастацтва краін і народаў свету». Ён адзначае 
«самабытны характар беларускага іканапісу, менш сцесне- 
нага рамкамі традыцыйных канонаў, чым, напрыклад, жы- 
вапіс Ноўгарада»ыі. Памяранцаў слушна лічыць, што бе- 
ларуская школа жывапісу склалася да XVII ст. Яе харак-

“ Кацер М. С. Нзобразнтельное нскусство Белорусснн дооктябрь- 
ского пернода. Мн., 1969. С. 64.

“ Нскусство стран н народов мнра: Краткая художественная энцнкло- 
педня. М., 1962. С. 166.
2а*



44 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

тэрныя адзнакі насычанасць колернай гамы, жыццёва- 
рэальная трактоўка твораў (дасягнутая за кошт адыходу 
іх ад умоўнаіканапіснай трактоўкі), арнаментальная рас- 
працоўка фону, выкарыстанне разных драўляных накла- 
дак замест жывапіснай выявы адзення, акаймаванне іконы 
прафіляванай рамкай, зробленай на адной дошцы з жы 
вапісам. У цікавай працы Памяранцава ўпершыню ў Ма 
скве рэпрадуктаваны і тры беларускія абразы (чорна-бе- 
лыя): «Параскева Пятніца» (XVI ст.), «Нараджэнне Ба- 
гародзіцы» Пятра Яўсеевіча з Галынца (1649) і «Нара 
джэнне Хрыстова» (XVII ст.).

Нелыа не адзначыць, што ва ўсіх разгледжаных пу- 
блікацыях абразы Заходняга Палесся не згадваюцца зусім. 
Нават М. Кацар, які паставіў пытанне пра іканапісныя 
школы Беларусі, пра Заходняе Палессе нічога не піша. 
Абразы Брэстчыны не былі таксама вядомы Іпелю, Шча 
каціхіну, Някрасаву і Памяранцаву.

Пытанне пра самабытную заходнепалескую школу 
іканапісу ўпершыню паўстала толькі ў 1970-я гады. Гэты 
перыяд можна з поўным правам лічыць паваротным у гі 
сторыі вывучэння дарэвалюцыйнага мастацтва Беларусі 
(у прыватнасці іканапісу), фарміравання нацыянальнай 
школы мастацтвазнаўчай мадыевістыкі. «Перыяд М. Шча- 
каціхіна», які яшчэ зусім нядаўна ўсім здаваўся амаль 
недасягальным, пачынаючы з 1970 х гадоў набывае зна 
чэнне зыходнага этапа. Дагэтуль не ацэнены феномен бе- 
ларускага мастацтвазнаўства, якое, у тыя часы амаль не 
маючы прафесійных кадраў (падрыхтоўкай жа старажыт- 
нікаў ніхто не займаўся, прыярытэтным лічылася толькі 
даследаванне савецкага перыяду), быццам птушка фенікс



Сакральны жывапіс Беларусі 45

імкліва пачало ўздымацца з руін. Прытым, што для нашай 
тэмы асабліва важна, другое (пасля 1920 х гадоў) адра 
джэнне беларускай мастацтвазнаўчай школы адбывалася 
ў значнай ступені на матэрыялах Заходняга Палесся, на 
помніках Брэста, Пінска, Драгічына, Давыд Гарадка і інш.

Таму былі свае прычыны. У 1967 г. Прэзідыум AH СССР 
і Калегія Міністэрства культуры СССР вынеслі пастано- 
ву аб падрыхтоўцы «Збору помнікаў гісторыі і культуры 
народаў СССР». У гэтай сувязі ў канцы 1969 г. у ІМЭФ 
АН БССР быў створаны сектар «Збору помнікаў гісторыі 
і культуры Беларусі». Пачалася навукова-метадычная і да- 
следчая работа па падрыхтоўцы рэспубліканскага выдання. 
Арганізуюцца экспедыцыі, мэтай якіх было выяўленне пом- 
нікаў мастацтва. Іх візуальнае, натурнае вывучэнне фак 
тычна праводзілася ў БССР упершыню.

У час экспедыцый помнікі вывучаліся шляхам натур- 
ных даследаванняў у культавых храмах Беларусі.

Выяўленне помнікаў пачалося з Брэстчыны67, дзе за- 
хавалася значная колькасць цэркваў і абразоў. Даследаванні 
вяліся ў Брэсцкім, Баранавіцкім, Бярозаўскім, Ганцавіц 
кім, Іванаўскім, Івацэвіцкім, Лунінецкім, Ляхавіцкім, Мала- 
рыцкім, Пінскім, Пружанскім, Столінскім раёнах. У вы 
ніку экспедыцый супрацоўнікі выявілі і зафіксавалі звыш 
700 твораў выяўленчага мастацтва. Цяжка забыць ура- 
жанне ад нашай сустрэчы з першымі храмамі Брэстчыны. 
Многія з іх былі зачынены або зруйнаваны. У некаторых

я Першая экспедыцыя на Брэстчыну адбылася ў 1970 г. Акрамя аўта- 
ра гэтых радкоў у ёй удзельнічалі У. I. Няфёд, М. С. Кацар, Э. I. Вецер, 
Ю. А. Якімовіч.



46 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст. 

не было пакрыцця, вільгаць, дождж прасочваліся праз ста- 
рыя гонтавыя стрэхі. Абразы часам ляжалі на падлозе 
сярод смецця. Сустракаліся цэрквы і касцёлы, у якіх аб 
разамі былі забіты вокны.

Ужо першае знаёмства на месцы з абразамі Брэстчы- 
ны гаварыла аб тым, што перад удзельнікамі экспедыцыі 
адкрываецца новая, невядомая ў выяўленчай культуры 
мастацкая з’ява. Здавалася амаль неверагодным, што ў 
самым цэнтры густанаселенай Еўропы захаваўся рэгіён з 
нікому невядомымі драўлянымі цэрквамі, абразамі, скулыг 
турамі, помнікамі дэкаратыўна-прыкладнога мастацтва — 
сапраўдная скарбніца натхнёнай творчасці народа. Нова- 
выяўленыя творы спрыялі значнаму прытоку ў мастацтва- 
знаўчую навуку новага фактычнага матэрыялу. Пачынаю- 
чы з 1970 г. даследчая праца вядзецца ў некалькіх на 
прамках. Ідзе натурнае апісанне абразоў, праводзяцца іх 
атрыбуцыя, класіфікацыя і даціроўка. З’яўляюцца арты- 
кулы абагульняючага характару, у якіх мастацтвазнаўча 
асэнсоўваюцца новыя творы, устанаўліваюцца генезіс, тэн- 
дэнцыі развіцця іканапісу, робяцца першыя спробы вы- 
значыць нацыянальную спецыфіку беларускіх абразоў68.

Друкуюцца таксама артыкулы пра мастацтвазнаўчую 
праблематыку асобных помнікаў, пра асобныя рэгіяналь-

“ Хадыка Ю. В., Церашчатава В. В. Аб датаванні групы помнікаў 
канца XVI — пачатку XVII ст. // Помнікі старажытнабеларускай куль- 
туры. Мн., 1984, С. 30 — 37; Вецер Э. I. Атрыбуцыя групы помнікаў 
жывапісу канца XVI — першай паловы XVII ст. // Помнікі мастацкай 
культуры Беларусі. Мн., 1969. С. 24 — 30. Група абразоў другой палавіны 
XVII ст. з Брэста // Помнікі мастацкай культуры Беларусі. С. 30 — 34.



Сакральны жывапіс Беларусі 47

ныя школы“. Аналізуюцца асобныя мастацка-тэхнічныя 
кампаненты твораў іканапісу (рэльеф, фон, арнаментыка, 
шата і г. д.) .

Упершыню робяцца спробы пры вывучэнні абразоў вы 
карыстаць рэнтгенаграфічны і люмінесцэнтны метады '.

Ужо адзін пералік праблем, якія пачынаючы з 1970-х 
гадоў ставяцца і вырашаюцца ў артыкулах пра беларускі 
іканапіс — найперш Брэстчыны, пераконвае ў тым, што 
яго вывучэнне ўступіла ў гэты час у новы перыяд. У гэтым 
напрамку асабліва актыўна і мэтанакіравана працуе Э. Ве- 
цер. Сярод яе ранніх публікацый — артыкул пра абразы

69 Вецер Э. I., Піскун Ю. А. Прастора і час у старажытнабеларускім 
жывапісе // Мастацтва Беларусі. 1991. № 4. С. 42 — 45; Піскун Ю. А. 
Аб змесце і аўтарстве маладзечанскіх абразоў «Пакровы» і «Мікола» // 
Помнікі мастацкай культуры Беларусі: Новыя даследаванні. Мн.. 1989. 
С. 34 — 40; Хадыка A. 1О. Да атрыбуцыі «Маці Боскай» з Крывошына // 
Помнікі мастацкай культуры Беларусі: Новыя даследаванні. С. 40 — 45; 
Вецер Э. I. Асаблівасці жывапісу столінскага рэгіёна // Помнікі куль- 
туры: Новыя адкрыцці. Мн., 1985. С. 39 — 44.

70 Вецер Э. 1. Рэльефныя абразы як прыклад адлюстравання на- 
родных густаў у культавым мастацтве // Помнікі старажытнабелару- 
скай культуры: Новыя адкрыцці. Мн., 1984. С. 37 — 43; Быцева I. М. 
Стылістыка і характар розных арнаментаваных фонаў у старажытнабе- 
ларускім жывапісе // Помнікі старажытнабеларускай культуры: Но- 
выя адкрыцці. С. 43 — 50; Быцева I. М., Хадыка Ю. В. Разьба на фонах 
абразоў як дамінуючая прыкмета // Помнікі культуры: Новыя адкрыц- 
ці. С. 44 — 50; Максімава Э. С. Матэрыялы да гісторыі беларускага злот- 
ніцтва (арнаментальнае мастацтва злотнікаў «віленскага кола») // Пом- 
нікі культуры: Новыя адкрыцці. С. 93—100.

71 Мельнікаў М. П. Выкарыстанне рэнтгенаграфіі для вывучэння 
старажытнабеларускага жывапісу // Помнікі культуры: Новыя адкрыц- 
ці. С. 56 — 60; Мельнікаў М. П., Цэйтліна М. М., Казлова Г. Р. Аб маг- 
чымасцях прымянення люмінесцэнтнага метаду ў даследаванні звязчыкаў 
тэмпернага жывапісу // Помнікі культуры: Новыя адкрыцці. С. 50 — 53.



48 Іканапіс Заходняга Палесся XVI - XIX стст.

Брэстчыны”. У ім аналізуюцца характэрныя рысы твораў 
Брэстчыны, паказана эвалюцыя стылю, датаваны асобныя 
творы. Аўтар адзначае, што абразы Брэстчыны «ўражваюць 
яркай індывідуалізацыяй і псіхалагізмам у спалучэнні з 
характэрным мясцовым тыпажом». Адзначаны іх «сялянскі 
каларыт». Вецер, па сутнасці, упершыню ставіць пытанне 
пра новую іканапісную школу Беларусі — брэсцкую.

Назіранні над іканапісам Беларусі (у тым ліку абра 
замі Брэстчыны) аўтар паглыбляе ў артыкуле ў БелСЭ71. 
Тут адзначаецца, што нацыянальная школа жывапісу ў 
Беларусі складвалася каля XVI ст. пад уплывам ідэй Рэ 
несанса. Пры гэтым у творах іканапісу Беларусі назіраецца 
адыход ад старажыгнарускіх канонаў, што заўважаецца ў 
кампазіцыйнай будове, каларыце, імкненні да канкрэт 
насці і рэальнасці (абразы «Нараджэнне Марыі» з Ля- 
хаўцаў Маларыцкага раёна, «Апосталы» з КажанТарадка 
Лунінецкага раёна і інш.). У шэрагу абразоў Брэстчыны 
Э. Вецер адзначае спалучэнне познегатычных і рэнесанс- 
ных традыцый («Тройца старазапаветная», першая палова 
XVII ст.; «Пакровы», 1649 г.; «Успенне», 1650 г. і інш.).

Новае слова сказала даследчыца ў вывучэнні асаблі 
васцей беларускіх іканастасаў з іх трагічным лёсам74.

Акрамя Э. I. Вецер праблемы беларускага іканапісу 
ў 70 —90-я гады XX ст. даследуюць Ю. В. Хадыка, 
Э. С. Максімава, Ю. А. Піскун, М. П. Мельнікаў і інш.

72 Вецер Э. I. Жіівопіісь Полесья // Декоратнвное нскусство. М., 
1972. С. 43-44.

73 Вецер Э. I. Беларускі жывапіс XIV —XVII стст. БелСЭ. Т. 12. 
Мн., 1975. С. 603-604. '

73 Ветер Э. й. Об особенностях белорусскнх нконостасов // Ху- 
дожественное наследне. ВЦННЛКР. 1978. № 4.



Сакральны жывапіс Беларусі 49

Разглядаемы перыяд адметны тым, што ўпершыню з'яві 
ліся манаграфіі аб розных відах старажытнага мастацтва: 
манументальным жывапісе (В. Церашчатава), скульптуры 
(А. Лявонава), гравюры (В. Шматаў) і інш.7’ Паглыблена 
вывучаюцца народнае мастацтва (М. Раманюк, Я. Сахута). 
Сярод публікацый пра дойлідства (В. Чантурыя) варта 
прыгадаць манаграфіі аб стылі ракако (А. Кулагін) і драў 
лянай архітэктуры Беларусі (ІО. Якімовіч). У гісторыі 
нацыянальнай культуры згаданыя сціплыя манаграфіі 
першыя. Амаль усе яны створаны супрацоўнікамі ІМЭФ 
НАН Беларусі.

Другім важным асяродкам вывучэння старажытнага 
мастацтва, у прыватнасці абразоў, зрабіўся Нацыянальны 
мастацкі музей Беларусі"’. Асноўныя пубікацыі пра абразы 
са збораў НММ Беларусі належаць Н. Ф. Высоцкай, уклад 
якой у маладую беларускую навуку пра старажытнае мастацт- 
ва вельмі значны. Працы даследчыцы вылучаюцца багаццем 
арыгінальнага матэрыялу, дакументацыяй, жаданнем максі- 
мальна выкарыстаць бібліяграфічныя крыніцы (пра гэта 
сведчыць ужо кандыдацкая дысертацыя Н. Ф. Высоцкай 
«Станковы жывапіс Беларусі XVI —XVIII стст.»)'7. Арты 
кулы Н. Ф. Высоцкай — вынік карпатлівай працы — утрым 
ліваюць новую мастацтвазнаўчую інфармацыю, як, напры-

75 Церашчатава В. В. Манументальны жывапіс Беларусі XII — 
XVIII стст.; Лявонава A. К. Народная драўляная скульптура; Шма- 
таў В. Ф. Беларуская кніжная гравюра XVI —XVIII стст. Мн., 1984.

76 Гл.: Дзяржаўны мастацкі музей БССР. Мн., 1991.
77 Варта адзначыць, што яшчэ ў пачатку 1970-х гадоў абраць тэмай 

дысертацыйнай работы старажытнае мастацтва Беларусі было амаль не- 
магчыма — «вучоныя саветы» лічылі гэтую тэму не актуальнай.



50 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

клад, публікацыя пра мастакоў Беларусі XVI —XVII стст.78, 
пра малярскія цэхі'

Істотным укладам ў вывучэнні іканапісу з’явіўся аль- 
бом «Жывапіс Беларусі XII —XVIII стагоддзяў»811. Аўтар 
знаёміць гледача з фрэскамі, абразамі, партрэтамі; аналі- 
зуе ключавыя помнікі, спыняецца на лепшых майстрах. 
Вызначаны стылістычныя асаблівасці абразоў, намечаны 
гісторыкакультурны фон і тэндэнцыі развіцця. Варта так 
сама адзначыць паліграфічныя якасці альбома «Жывапіс 
Беларусі XII —XVIII стагоддзяў», які адыграў важную 
ролю ў вывучэнні беларускага іканапісу — па сутнасці, 
гэта быў першы выхад нашага культавага жывапісу на 
шырокую грамадскую арэну.

Вынік навуковых пошукаў даследчыцы падвёў ката- 
лог «Тэмперны жывапіс Беларусі канца XV —XVIII ста 
годдзяў» (Мн., 1981), у якой Н. Ф. Высоцкая развіла і 
паглыбіла дасягненні папярэдняй публікацыі, дапоўніўшы 
яе шэрагам новых твораў.

Новы этап у вывучэнні іканапісу Беларусі звязаны з 
выданнем першай «Гісторыі беларускага мастацтва», у якой 
артыкулы пра іканапіс напісаны Э. I. Вецер, Ю. В. Хады- 
кам і Н. Ф. Высоцкай 81.

78 Высоцкая Н. Ф. Забытыя беларускія мастакі XVI—XVII стст. // 
Помнікі гісторыі і культуры Беларусі. 1974. № 3. С. 45 — 47.

79 Высоцкая Н. Ф. Мастакі і малярскія цэхі ў Беларусі XVI — 
XVIII стст. // Помнікі гісторыі і культуры Беларусі. 1976. № 2.

“° Высоцкая Н. Ф. Жывапіс Беларусі XII —XVIII стагоддзяў. Мн., 1980.
81 Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 1. С. 188 — 204; Т. 2. Мн., 

1988. С. 135-163, 262-280.



Сакральны жывапіс Беларусі 51

У першым томе «Гісторыі беларускага мастацтва» 
Э. I. Вецер разглядае іканапіс XIV —XVI стст. Прасочана 
эвалюцыя развіцця; адзначаецца своеасаблівасць у калары 
це, дэкаратыўнай сістэме, разьбе і лепцы па ляўкасе, на 
кладных элементах (разьбяныя ліштвы, кіёты, алтарчыкі); 
паказана тэхнічна-мастацкая адметнасць (змешаная тэхніка: 
тэмпера, алей). На думку даследчыцы, сувязь іканапісу 
Беларусі з традыцыямі старажытнарускага і візантыйска- 
га мастацтва выяўляецца ў іканаграфіі і ўсёй вобразна 
выяўленчай сістэме82. Свае высновы Э. Вецер аргументуе 
асаблівасцямі абразоў Брэстчыны: «Замілаванне» XIV — 
XV стст. (Маларыта), «Адзігітрыя Іерусалімская» XV ст. 
(Пінск), «Мікола» XVI ст. (Ляхаўцы) і інш. Яна адзна- 
чае ў шэрагу помнікаў гатычныя і рэнесансныя элементы, 
прычым «калі ў XV і самым пачатку XVI ст. іканапіс і ма- 
нументальныя роспісы былі прамым працягам візантый- 
скага і старажытнарускага мастацтва, то пазней пад уплы- 
вам рэнесансных настрояў гэтыя віды жывапісу набываюць 
пэўную жанравасць, этнаграфічнасць і дэмакратызм, узба- 
гачаюцца некаторымі дасягненнямі тэхнікі і дэкарацыі 
заходнееўрапейскага мастацтва і разам з тым інтэнсіўна 
засвойваюць прыёмы, уласцівыя народнай, бытавой твор

• 83 часці» .
У другім томе «Гісторыі беларускага мастацтва» ар- 

тыкул Э. Вецер пра тэндэнцыі развіцця іканапісу канца 
XVI — першай паловы XVII ст. з’яўляецца лагічным пра- 
цягам папярэдняй публікацыі. Аўтар паглыбляе свае раней

82 Гісторыя беларускага мастацтва. Т.1. С. 202.
83 Там жа. С. 203.



52 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

шыя назіранні над абразамі, больш падрабязна спыняецца 
на аналізе іх рэльефнага арнаментаванага фону (адзнача- 
ны аналогіі ў гэтым плане з іканапісам Польшчы, Чэхіі, 
Германіі, Македоніі). Заўважана далейшая фалькларыза- 
цыя іканапісу, які ў шэрагу помнікаў аднесены да «на- 
роднага прымітыву». Вобразнасць у трактоўцы твораў 
святых выяўляецца, на думку Э. Вецер, у асобным псіха- 
лагічным стане адлюстраваных персанажаў, «перадачы жы- 
вога трапятковага душэўнага руху пры захаванні абстра 
гаванасці і абагульненасці вобраза»м.

Як і ў папярэдняй публікацыі шмат увагі ўдзяляе 
Э. Вецер іканапісу Брэсцкага Палесся (фактычна боль 
шасць яе назіранняў грунтуецца менавіта на творах гэта- 
га рэгіёна). Яна спыняецца на іканаграфіі, тыпажы, ка- 
ларыстычных асаблівасцях помнікаў; адзначае новыя рысы, 
якія вызначаліся ў абразах сярэдзіны XVII ст.: узмац 
ненне апавядальнасці, пэўнай жанравасці.

У другім томе «Гісторыі беларускага мастацтва» раз 
віццё іканапісу другой паловы XVII — пачатку XVIII ст. 
прааналізаваў IO. В. Хадыка. У артыкуле паказана, што 
другая палова XVII — пачатак VIII ст. у эвалюцыі бела- 
рускага іканапісу — перыяд інтэнсіўнага фарміравання 
яго школы, уласнай выяўленча-вобразнай сістэмы. ІО. Ха- 
дыка адзначае складанасць гэтага працэсу, што адбываў 
ся ва ўмовах контррэфармацыі. Ацэнены рэалістычныя 
пошукі іканапісцаў. «Выяўленчае мастацтва нібы павароч- 
ваецца тварам да рэчаіснасці і ў ёй шукае крыніцы на- 
тхнення», — піша IO. В. Хадыка*5. Гэтая новая рыса істотна

“ Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 2. С. 45.
" Там жа. С. 137.



Сакральны жывапіс Беларусі 53

адрознівае мастацтва XVII ст. ад старажытнарускага, якое 
знаходзілася ў арбіце магутнага візантыйскага ўплыву.

Тэндэнцыі развіцця іканапісу XVIII ст. у другім томе 
«Гісторыі беларускага мастацтва» прааналізаваны Н. Ф. Вы 
соцкай. Аўтар на шырокім матэрыяле (у асноўным абра 
зы са збораў НММ Беларусі) паказвае тыя змены, што 
адбыліся ў гэты час у беларускіх абразах, іх вобразна- 
выяўленчым ладзе. Н. Высоцкая даводзіць, што «ў ікана 
nice на працягу ўсяго XVIII ст. ідзе павольны працэс 
«распаду» абраза як цэласнай сістэмы»*"’. На яе думку, гэта 
абумоўлена тым, што мастацтва для царквы ў гэты час 
ужо не магло з усёй паўнатой адлюстроўваць прагрэсіў- 
ныя ідэі эпохі, таму вядучыя мастацкія сілы аказваюцца 
ў арбіце свецкага мастацтва.

У заключэнні Высоцкая следам за Вецер і Хадыкам 
гаворыць пра беларускую школу іканапісу, якая, «убіраю 
чы і перадаючы ўплывы з Захаду на Усход і з Усходу на 
Захад, .заставалася адной з важнейшых з’яў у гісторыі 
мастацтва славянскіх народау» .

* * *

Такім чынам, вывучэнне сакральнага жывапісу Бела- 
русі мае даўнюю гісторыю, што сягае да часоў Рэнесанса, 
Рэфармацыі і барока. Але існаванне заходнепалескай шко- 
лы абразапісання ўпершыню было пастаўлена ў 70-я гады 
XX ст., калі пачаліся экспедыцыі на Брэстчыну. Шматга- 
довае натурнае даследаванне абразоў у цэрквах і касцё

86 Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 2. С. 278.
87 Там жа. С. 279.



54 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

лах, прыток новай інфармацыі абумовілі якасна новы 
ўзровень іканазнаўства, якое за кароткі перыяд прайшло 
шлях ад простых натурных апісанняў да грунтоўных ар- 
тыкулаў у «Гісторыі беларускага мастацтва». Яны напіса- 
ны пераважна на матэрыялах, выяўленых у час згаданых 
экспедыцый. Аднак колькасць гэтых помнікаў у тыя часы 
была яшчэ досыць абмежаванай (у «Гісторыі беларускага 
мастацтва» аналізуюцца ўсяго толькі некаторыя абразы 
Заходняга Палесся). Значная іх частка па-ранейшаму за- 
стаецца па-за ўвагай даследчыкаў, яны яшчэ нікому невя- 
домы. Матэрыялы дадзенай працы, думаецца, значна па- 
шыраюць нашы веды пра іканапіс Заходняга Палесся.



IІСТАРЫЧНЫЯ
ЎМОВЫ РАЗВІЦЦЯ 
ЗАХОДНЕПАЛЕСКАГА 
ІКАНАПІСУ



У культурна-гістарычным сэнсе заходнепалескі рэгіён 
на перыяд, ад якога захаваліся помнікі іканапісу XVI — 
XVIII стст., можна акрэсліць тэрыторыяй Берасцейскага 
ваяводства і паўднёвай часткі Падляшскага ваяводства, 
якія ў сваю чаргу сталі спадчыннікамі даўнейшых зямель 
Турава Пінскага і, часткова, Валынскага княстваў. Хры 
сціянства прыйшло на Прыпяцкае Палессе з Кіева даволі 
хутка пасля хрышчэння Русі Уладзімірам Святым. Тураў- 
ская епіскапская кафедра, магчыма, узнікла адначасова 
з Полацкай, і аб яе ўкладзе ў хрысціянскую культуру 
тагачаснай Русі можна меркаваць хоць бы па фігуры 
Кірыла Тураўскага, побач з якім у царкоўна-культурнай 
сферы XII ст. паставіць больш няма каго. Характэрна, 
што Ул. Будоўніц папракае Тураўскага Златавуста ў «сепа- 
ратызме» адносна Кіева, што сведчыць аб, так бы мовіць, 
рэгіянальнай самасвядомасці'. На Тураўскі княжацкі пра 
стол звычайна траплялі старэйшыя сыны вялікага князя 
Кіеўскага. Так, Яраслаў, паміраючы, выдзеліў сыну Ізя

' Будовннц В. Словарь древней русской, украннской н белорус 
ской пнсьменностн. М.; Л., 1966.



Гістарычныя ўмовы развіцця... 57

славу Кіеў, Ноўгарад і Тураў. Пазней тут княжылі сыны 
Ізяслава і Уладзімір Усеваладавіч Манамах, Юрый Даў 
гарукі, Андрэй Багалюбскі. 3 сярэдзіны XII ст. Тураў ста 
новіцца самастойным княствам з дынастыяй Яраславічаў, 
неўзабаве ўтварыліся ўдзелы ў Пінску і Дубровіцы. Да 
канца XIII ст. нашчадкі Ізяслава валодалі Турава-Пін- 
скімі ўдзеламі, якія ўвайшлі ў склад Вялікага княства 
Літоўскага і пазней (у XVI ст.) утварылі тэрыторыю Пін 
скага павета Берасцейскага ваяводства.

Пад 1114 г. упершыню ўпамінаецца Тураўская епар 
хія і Барысаглебскі манастыр (аб ім гаворыцца ў сказанні 
пра манаха Марціна), утвораныя, паводле царкоўных 
гісторыкаў, Уладзімірам Манамахам, аднак цэрквы Спаса 
і Багародзіцы існавалі тут яшчэ ў XI ст., сведчаннем чаго 
служыць вядомае Тураўскае евангелле. На працягу XII ст. 
вядомы імёны сямі тураўскіх епіскапаў, на замчышчы быў 
пабудаваны мураваны храм, які, напэўна, стаў кафед- 
ральным (фундаменты яго знойдзены ў наш час археола 
гамі).

Паведамленне рукапіснага Кіева-Пячэрскага пацерыка 
Іосіфа Трызны (1647 — 1656) аб прыналежнасці ў 1005 г. 
да Тураўскай епархіі Пінска, Наваградка, Горадні, Берасця, 
Ваўкавыска, Здзітава, Нэбеля, Стэпані, Дубровіцы, Высоц- 
ка, Случаска, Копыля, Ляхавіч, Гарадка (напэўна, маецца 
на ўвазе Давыд Гарадок), Смедыні2, магчыма, трэба аднесці 
ўсё ж да больш позніх часоў, аднак сам пералік дае ўяў 
ленне аб вялікай тэрыторыі гэтай епархіі (ахоплівала су-

2 Белоруссня н Лнтва. йсторнческне судьбы Северо-Западного края. 
СПб., 1890. С. 17.



58 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

часныя Брэсцкую, Гродзенскую вобласці і поўдзень Мін- 
скай). Адзначым, што такі глыбінны палескі цэнтр, як 
Тураў, ужо ў «кіеўскія часы» быў адкрыты для абедзвюх 
хрысціянскіх культур: візантыйскай і лацінскай. Праз Кіеў 
сувязі ішлі ў Візантыю, да прыкладу, Уладзімір Мана- 
мах пасяліў у Тураве ўдаву свайго стрыечнага брата гра 
чанку Варвару (памерла ў 1124 г.), якая прывезла ў Кіеў 
мошчы Св. Варвары. Мяркуюць, што яна ж заснавала ў 
Тураве жаночы манастыр у гонар сваёй нябеснай патронкі, 
пазней пераведзены ў Пінск. Вядомы гісторык рускай 
царквы A. В. Карташоў, здзіўляючыся дасканаласці тво- 
раў Кірыла Тураўскага, тлумачыць гэта тым, што будучы 
епіскап прайшоў грэчаскую школу красамоўства. 3 дру 
гога боку, Святаполк, сын Уладзіміра Святога, ажаніўся 
на дачцы польскага караля Балеслава Храбрага, у свіце 
якой быў калабжэгскі біскуп Рэйберн. Некаторыя да- 
следчыкі мяркуюць, што «візантыйскія» мініяцюры так зва- 
нага Трырскага псалтыра былі выкананы ў Тураве3. На 
працягу XIV —XV стст. кафедра знаходзілася ў Тураве: 
Тураўская епіскапія ўвайшла ў склад Галіцкай мітраполіі, 
створанай па просьбе галіцка-валынскага князя ІОрыя 
Львовіча (1303) і існаваўшай у часы Гедыміна, а пазней 
належала непасрэдна да Літоўскай мітраполіі. Тураўскі 
епіскап Еўфімій Акушко ўдзельнічаў у Наваградскім са- 
боры 1416 г. пры выбранні літоўскім мітрапалітам Гры 
горыя Цамблака. Сабор у Наваградку, а яшчэ раней пра- 
цяглае знаходжанне на Літве мітрапаліта Кіпрыяна вы- 
клікалі ажыўленне царкоўна-культурнага жыцця ў Вялі

3 Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 1. С. 89—90.



Гістарычныя ўмовы развіцця... 59

кім княстве Літоўскім. Вітаўту прыпісваюць аднаўленне 
разбуранай пры татарскіх набегах Тураўскай кафедры. 
На працягу XV - XVI стст. з гістарычных крыніц вядомы 
шэраг імёнаў турава-пінскіх епіскапаў: да прыкладу, Ар 
сеній удзельнічаў у Віленскім саборы 1509 г., Макарый 
(1522— 1528) - сначатку архімандрыт Ляіпчынскага ма 
настыра, а пасля Турава стаў луцкім епіскапам, Іона Пра 
тасовіч (у 1568- 1576 мітрапаліт), служыў тут Кірыл Цяр 
лецкі (1576-1585, пазней ужо як епіскап луцкі, вядомы 
дзеяч Брэсцкай уніі).

Старажытнейшым горадам Палесся пасля Іурава бы- 
ло Берасце (першае ўпамінанне ў 1019 г.), якое пэўны час 
залежала непасрэдна ад вялікага князя Кіеўскага, зрэдку 
трапляючы ў сферу палітычных інтарэсаў польскіх кара- 
лёў. Пры Ізяславе Мсціславічу Берасцейская зямля пе- 
раходзіць пад уплыў Валынскага княства, час ад часу 
імкнучыся ўтварыць асобны ўдзел, у гэты час узнікаюць 
гарады Драгічын, Мельнік, Бельск, Кобрын, Камянец. 1 а- 
ліцка-Валынскі летапіс асабліва адзначае дзейнасць Уладзі- 
міра Васількавіча ў пабудове храмаў і іх аздабленні: у Ка 
мянцы «церковь поставн Благовешчення Пресвятыя Бого- 
роднцы н украсн ю нконамн златымн, п сьсуды скова 
служебные сребрены, н еуангелне-апракос, оковано среб- 
ром, іі апостол-апракос, м паремья, н сьборнік отца сво- 
его тутож положн, н крест в'ьздвнзальный положн» . Гак- 
сама і ў Бельску «церковь снабднл нконамн н кннгамн... 
в Берестье поставнл церковь святого Петра, м Евангелне

1 Галіцка-Валынскі летапіс // Памятннкн лнтературы Древней Русн. 
XIII век. М., 1980. С. 243.



60 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

апракос, окованное серебром, дал н церковные сосуды но- 
вые серебряные, м каднльннцы серебряные н крест воз 
двмзальный тоже положмл...» (царква Благавешчання 
яшчэ ўпамінаецца ў 1562 г., аднак у 1654 г. ужо не існа 
вала, а яе маёмасць падзелена паміж трыма іншымі цэр 
квамі Камянца — Сімяонаўскай, Уваскрэсенскай і На 
раджэння Багародзіцы). Магчыма, Уладзімір Васількавіч 
заснаваў царкву ў Бельску, а ў Кобрыне — Спаскі мана 
стыр, гэта вынікае з завяшчання князя, якім ён пакідае 
Кобрын з манастыром жонцы Алене (1288). Аб існаванні 
на Берасцейшчыне старажытнага іканапісу ад першых вя 
коў хрысціянства сведчыць паведамленне з таго ж лета- 
пісу, як князь Данііл Раманавіч пасля каранацыі ў Дра- 
гічыне на караля паехаў у Мельнік, каб пакланіцца ў 
царкве Св. Багародзіцы іконе Св. Спаса («которая н ны 
не в честн велнкой», — піша летапісец), і абяцаў кароль 
Данііл украсіць яе ўсялякімі аздобамі. Землі Берасцей 
скага і Падляшскага паветаў належалі ў царкоўных ад- 
носінах у самым пачатку да Валынскай епархіі (заснавана 
ў 992 г.) з кафедрай ва Уладзіміры Валынскім. Епіскапы 
ў больш познія часы часта тытулаваліся «ўладзімірскімі 
і берасцейскімі». Некаторы час Берасце належала да Тураў- 
скай епархіі, затым існавала самастойна ці злучалася з Ула- 
дзімірскай (1405), уключаючы гарады Горадна, Драгічын, 
Мельнік, Бельск, Сураж, Камянец, Кобрын, Бранск5. Зга- 
санне лініі праваслаўных валынскіх князёў (1324) і ўва 
ход Берасцейшчыны ў склад «язычніцкага» Вялікага княст

Паевскнй Л. Город Брест-Лнтовск'ь н его древніе храмы // Тр. 
девятаго археологнческаго сьезда в Внльне. 1893. Т. 1. М., 1895. С. 314.



Гістарычныя ўмовы развіцця... 61

ва Літоўскага пазбавілі царкву і такіх апекуноў, як Ула 
дзімір Васількавіч, праўда, трэба сказаць, падобных яму 
сапраўдных хрысціян было не так многа і сярод права- 
слаўных князёў. На жаль, царкоўнае жыццё Берасцей 
шчыны да уніі 1596 г. амаль не даследавана з-за адсут- 
насці адпаведных гістарычных крыніц, але можна мерка- 
ваць, што было яно дастаткова інтэнсіўным, калі ўспом 
ніць, што, згодна з вопісам 1562 г., нават у невялікім бліз- 
кім Камянцы было чатыры царквы. У Брэсце апрача зга 
данай царквы Св. Пятра здаўна існавала мураваная Міка 
лаеўская царква (упамінаецца ўжо ў 1392 г.), у якой быў, 
як вядома, заключаны акт Брэсцкай уніі. Яшчэ ў пачатку 
XX ст. у Брэсцкім саборы захоўваўся яе старажытны 
храмавы абраз Св. Мікалая з жыціем, намаляваны на 
дошцы. Заснаванне Крыжаўздзвіжанскай царквы прыпіс- 
ваюць жонцы вялікага князя Вітаўта, смаленскай князёў 
не Анне Святаславаўне. 3 1427 г. вядома царква ў Мале 
чы, з 1431 г. — у Сямяцічах і Мельніку, Петрапаўлаў- 
ская — у Кобрыне (раней 1465 г.), Нараджэння Хрысто 
вага — у Дабучыне (Пружаны), Казьмы і Даміана, а так 
сама Сергія і Вакха — у Брэсце (1485)6. 3 XV ст. вядо 
мы Спаскі манастыр у Кобрыне, Троіцкі і Спаскі — 
у Драгічыне над Бугам. У ваяводскім горадзе, верагодна 
з XVI ст., існаваў Сімяонаўскі манастыр, які застаўся 
праваслаўным і ў часы уніі. Аб развіцці кніжнай пісьмен 
насйі на Берасцейшчыне сведчыць шэраг рукапісаў не 
толькі літургічнага, але і павучальна-апавядальнага ха

6 Белоруссня н Лнтва. Нсторнческне судьбы Севсро-Западного края. 
С. 17.



62 Іканапіс Заходняга Палесся XVI - XIX стст.

рактару. 3 іх найбольш каштоўным помнікам з’яўляецца 
«Чэцця-мінея» з асаблівасцямі беларускай мовы, перапі- 
саная ў 1489 г. у Камянцы Літоўскім паповічам Бярозкаю 
з Наваградка. На Берасцейшчыне даволі рана з’явілася 
магдэбургскае права (Брэст — 1408 ці 1391 г., Бельск - 
1495 г.), што сведчыць аб эканамічнай значнасці і сацы- 
яльнай развітасці гэтых гарадоў.

Трэцім старажытным палітычным і культурным цэн- 
трам Палесся, пераемнікам Турава як цэнтра старажыт- 
най епархіі, стаў Пінск, вядомы з 1097 г. У канцы XII ст. 
тураўскі князь Юрый Яраславіч выдзеліў Пінск сыну 
Яраславу. Яго нашчадкі валодалі Пінскім удзелам да 
канца XIII ст. Пры Дзмітрыі ІОр’евічу ІІіншчына ўвай 
шла ў склад Вялікага княства Літоўскага. Яго сын атры- 
маў Астрог на Валыні і стаў родапачынальнікам князёў 
Астрожскіх, якія пазней ужо ад літоўскіх князёў вало 
далі Туравам. Важным асяродкам царкоўнага і культур- 
нага жыцця Шнскага Палесся быў Лешчынскі манастыр, 
заснаванне якога царкоўная традыцыя прыпісвае апоста 
лу Русі Уладзіміру Святаславічу. Сюды збег пасля забой- 
ства Міндоўга Войшалк, тут вялося летапісанне, пісалі 
царкоўныя кнігі (захаваўся пінскі «Апостал» XIV ст.), 
напэўна, малявалі абразы, час ад часу (а пасля пераносу 
ў сярэдзіне XV ст. у Пінск Тураўскай кафедры пастаян- 
на) жылі епіскапы.

Як наогул на беларускіх землях, на Пінскім Палессі 
не захаваўся старажытны жывапіс раней XV ст., аб існа- 
ванні тут мясцовага царкоўнага мастацтва з пачатковых 
вякоў хрысціянства сведчыць каменны абразок «Хрыстос 
Эмануіл» пачатку XII ст., адно з самых ранніх адлюстра-



Гістарычныя ўмовы развіцця... 63

ванняў гэтага сюжэта на ўсходнеславянскіх землях. Зра 
зумела, што ва ўмовах частых войн і пажараў драўляных 
храмаў іконы на дошках не маглі ацалець, таму да наіпа 
га часу дайшлі толькі творы дробнай пластыкі з трыва- 
лых матэрыялаў. Найбольш вядомым старажытным цуда- 
творным абразом на Палессі лічыўся крыж-энкалпіён з 
Купяціч на Піншчыне, які набыў вядомасць у першай 
налове XVII ст., амаль адначасова з цудатворным Жы 
ровіцкім рэльефам. У 1638 г. у Кіеве была надрукавана 
кніга Афанасія Кальнафойскага «Тэраргіум» з апісаннем 
гісторыі з’яўлення і цудаў абраза, там жа змешчана гра 
віраваная яго выява, а таксама прыведзены тэксты шмат 
лікіх вершаваных эпітафій на польскай мове на нахава 
ных у склепах пад драўлянай царквой праваслаўнага ма- 
настыра, заснаванага тут у 1628 г. Апалопіяй Войнай з 
сынам Васілём Копацем. Медны энкалпіён XII ст. у фор- 
ме грэчаскага крыжа, з рэльефнай выявай Маці Божай 
у рост, з дзіцем на левай руцэ, меркавальна, быў адліты 
ў Кіеўскай майстэрні. Згодна з царкоўным падапнем, кры 
жык з’явіўся пры цудоўных абставінах у лесе каля Купя 
ціч у 1182 г. (дата вылічана вучоным кіеўскім мітрапалі 
там Яўгенам Балхавіцінавым), ён ацалеў пры пажары 
царквы пад час татарскіх набегаў. Афанасій Філіповіч, 
які жыў у Купяцічах у 1630 я гады, усхваляў абразок як 
галоўную праваслаўную святыню на землях Рэчы Пас- 
налітай. Аднак неўзабавв ва ўмовах праваслаўна-уніяцкан 
канфрантацыі і пачатку казацкай вайны манахі з Купяціч 
гіайшлі ў Кіеў, забраўшы з сабою святыню . На працягу

Купяціцкі Увядзснскі манастыр // Энцыклапедыя гісторыі Бе 
ларусі. Т. 4. Мн., 1997. С. 313.



64 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст. 

XVIII —XIX стст. крыж знаходзіўся ў Сафійскім саборы, 
у паўднёвым прыдзеле Св. Андрэя Апостала, у мясцовым 
радзе іканастаса. У Купяціцкай царкве захавалася мед- 
ная гравіраваная табліца-ківот, зробленая для энкалпіёна 
ў 1630 я гады.

Незакончаны рельефны абразок на косці, знойдзены 
П. Ф. Лысенкам у Тураве і датаваны XV —XVI стст., з вы 
явамі «Дэісуса», Св. Міколы і Нікана сведчыць аб дзей 
насці ў гэты час мясцовых разьбяроў. Выразным пацвяр- 
джэннем высокага ўзроўню рэльефнай разьбы па дрэве 
пінскіх майстроў з’яўляецца мініяцюрны двухбаковы аб- 
разок разьбяра Ананія «Прамудрасць стварыла сабе храм», 
які належыў пінскаму князю Фёдару Іванавічу Яраславі 
чу”. На адвароце абразка выразаны чатыры святочныя 
сюжэты: «Нараджэнне Хрыста», «Праабражэнне», «Узня 
сенне», «Успенне Багародзіцы», якія з’яўляюцца унікаль 
ным іканаграфічным матэрыялам для вывучэння загінуў- 
шага палескага іканапісу XV —XVI стст., ад якога заста 
лося толькі два творы. Найбольш верагодна, з Пінскам 
звязаны адзін з самых цікавых і загадкавых старажытна- 
рускіх абразоў — так званае «Блакітнае Успенне» XV ст. 
Есць падставы спадзявацца, што гэта і ёсць цудатворнае 
«Успенне», аб якім пісаў паводле архіўных звестак да 
следчык царкоўнай гісторыі Пінска A. I. Мілавідаў”. Ся 
род самых значных рэлігійных святынь Палесся побач з 
епіскапскай кафедрай і Купяціцкім абразом A. I. Мілаві-

“ Пластыка Беларусі XII —XVIII стагоддзяў. Мн., 1983. С. 21—22.
“ Мнловндов A. Н. Церковно археологнческне памятннкн Пннска. 

М„ 1898.



Гістарычныя ўмовы развіцця... 65

даў паставіў Лешчынскі манастыр з шанаваным абразом 
Успення Багародзіцы. У інвентары 1588 г. новазбудава 
най (1580 — 1584) Успенскай царквы ў намесным радзе 
іканастаса згадваецца «образ Успення Пречнстое Богоро 
днцы позлотнстый велнкпй»"1. Звяртае на сябе ўвагу тое, 
што папярэдні храм быў асвечаны ў гонар свята Нара- 
джэння Багародзіцы. Змена назвы храма патрабуе важкай 
падставы, на наш гюгляд, гэтая перамена сімвалізуе кан- 
чатковы перанос у Пінск з Турава епіскапскай кафедры, 
храм якой насіў здаўна тытул Успенскага, разам з тым 
мог быць перанесены адтуль і старадаўні храмавы абраз 
«Успенне». Hi Мілавідаў, ні іншыя царкоўныя гісторыкі 
XIX ст. не паведамляюць аб лёсе абраза. У новай (1746), 
ужо уніяцкай, царкве Лешчынскага манастыра «цудатвор- 
най» лічылася разьбяная фігура Ісуса, некалі шанаваны 
абраз ці загінуў, ці страціў ранейшае значэнне. Пасля да 
лучэння беларуекіх зямель да Расіі ў 1794 г. як пераемніца 
старадаўпяй Тураўскай епіскапіі была створана Мінска 
Тураўская епархія і ў 1799 г. пры рэзідэнцыі епіскапа ў 
Мінску пабудавана Успенская царква. Дакументы пер 
шай паловы XIX ст. з Мінскага архірэйскага дома згад- 
ваюць храмавы абраз Успення, які час ад часу ахвярна 
аздаблялі мінскія грамадзяне.

У Траццякоўскай галерэі захоўваецца выдатны па ма- 
стацкіх якасцях абраз Успення XV сг., вывезены I. С. Астра 
вухавым у 1914—1917 гг. з Мінска. Першыя даследчыкі 
бачылі ў яго жывапісе водбліскі гепія Андрэя Рублёва,

"' Довгялло Д. М. Ппнскнй Лешннскпй монастырь в 1588 г. // Мші 
ская старнна. Вып. 1. Мн., 1908. С. 30.
3 Зак. 143



66 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

праніклівы A. J. Някрасаў адзначыў рысы падабенства з 
люблінскімі «візантыйска-рускімі» фрэскамі першай чвэрці 
XV ст., пазней адносілі да Цвярской школы, зараз адзна- 
чаюць рысы позневізантыйскага ці поствізантыйскага мас- 
тацтва. На наш погляд, Г. М. Папоў найбольш дакладна 
адзначыў мастацкі стыль абраза як «візантыйскую спад- 
чыну ў мясцовым мастацтве»". Улічваючы сувязі Пінска 
з Мінскам і пераносы манастыроў паміж імі ў перыяд 
скасавання уніі, можна дапусціць, што унікальнае «Голу- 
бое Успенне» з калекцыі Астравухава і ёсць колішняя 
Пінская праваслаўная святыня, якая цудам захавалася, 
а на працягу стагоддзяў уплывала на рэлігійны жывапіс 
Палесся і навакольных рэгіёнаў. Яго незвычайны блакіт- 
ны колер можна заўважыць на ранніх галіцка валынскіх 
мініяцюрах і нават на абразах XVIII ст. з цэркваў Тураў 
скай пратапопіі, а дакладная графічная кампазіцыя з анё- 
ламі, якія ляцяць на воблачках, паўтараецца ў абразе 1650 г. 
з Олтуша, і блізкім да яго «Успенні» невядомага паходжан- 
ня, якое зараз знаходзіцца ў Кракаўскім францысканскім 
касцёле. Гэты прыклад іканаграфічнай устойлівасці ў спа 
лучэнні з архітэктурнай дакладнасцю кампазіцыі сведчыць 
аб працягласці візантыйскай асновы беларускай школы ікана- 
пісу XVII-XVIII стст.

У XVI ст. Пінск па колькасці праваслаўных цэркваў 
(гісторыкі налічваюць іх чатырнаццаць) стаіць побач з 
Вільняй і Віцебскам, у пачатку стагоддзя ўзніклі першыя 
два мураваныя храмы (яны былі разбураны, верагодна,

" Попов Г. В., Рынднна М. А. Жнвопнсь н прнкладное нскусство 
Тверн. М„ 1985. С. 35.



Гістарычныя ўмовы развіцця... 67

у сярэдзіне XVII ст. у час вайны). Гэта дае падставу лі- 
чыць Пінск XVI ст. буйнейшым на Палессі (а магчыма, і на 
тэрыторыі Вялікага княства Літоўскага) цэнтрам іканапісу. 
На Берасцейшчыне і Піншчыне ў гэты час з’яўляецца знач- 
ная колькасць новых храмаў і манастыроў. Рэгіянальным 
цэнтрам іканапісу мог стаць Спаскі манастыр у Кобрыне, 
заснаваны ў 1497 г. кобрынскім князем Іванам з жонкай 
Феадорай, і Супрасльскі манастыр (1498), уплыў якога 
адчуваўся на ўсім Падляшшы і Берасцейшчыне. Археагра- 
фічныя крыніцы сведчаць аб узнікненні шэрагу іншых 
манастыроў: Троіцкага — у Драгічыне (каля 1500 г. пры 
царкве, фундаванай вялікім князем Аляксандрам у 1494 г.), 
Троіцкага — у Таракані (1517), жаночага Варварынскага - 
у Пінску (вядомы з 1520 г.), не азначанага па назве — 
у Нэбелі (Пінскі павет, упамінаецца ў 1524 г.), а таксама 
шматлікіх цэркваў: Мікольскай Старажавецкай — у Ту- 
раве (да 1497 г.), Нікіцкай — у в. Здзітаў (1502), у Збі 
рагах (1502), Дзмітрыеўскай —у Пінску і Давыд-Гарад- 
ку, Увядзенскай — у Купяцічах (1503), Іакіма і Анны - 
у Стаўку (1504), Нараджэння Багародзіцы — у Бельску 
(вядома з 1507 г., заснавана каля 1484 г.), Фёдара Ціро- 
на — у Расне (1508), Прачысценскай — ва Уладзімірцы 
на Мухаўцы (каля 1508 г.), Св. Кірыла і Афанасія 
у Пінску (1516), у Шчэбрыне (1518), Нараджэння Бага- 
родзіцы, Св. Мікалая, Св. Фёдара Цірона, Св. Ануфрыя - 
у Пінску, Св. Дзімітрыя — у Атвержычах (1518), Георгіеў- 
скай — у Пінску, Мікольскай — у Нэбелі (1520), Спа- 
скай — у Брэсце (1521), Св. Іаана Прадцечы — у Мале- 
шаве (1536), Мікольскай — у Дружылавічах, Трасцяніцы 
(1541), Троіцкай — у Пінску (1545), Св. Параскевы — 
з*



68 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

у Дубровіцы, Прачысценскай — у Парахонску (1546), Пра- 
чысценскай, Спаскай, Пятроўскай і Уваскрэсенскай — 
у Моталі (першая палова XVI ст.)'2.

У другой палове XVI ст., калі каталіцкая царква ў 
ВКЛ была паралізавана Рэфармацыяй, праваслаўе на Па- 
лессі працягвала развівацца, хоць і з пэўнымі цяжкасця- 
мі. 3 археаграфічных актаў гэтага часу вядомы цэрквы ў 
Азятах (Мікольская, 1555), Алыпанах (Пятніцкая, 1552), 
Пужычах (1554), Стахаве, Жолкіні, Волвічах, Вядзе, Глін 
най, Лапаціне, Нараве, Клешчалях (1560), Чаравачыцах 
(Пятніцкая, 1563), Малечы (Сімяонаўская, 1563), Грушаве 
(1563), Аранчыцах (1564), Сычах (Св. Духа, 1566), Вало- 
велі (1570), Пружанах (Праабражэння, 1570), манастыр 
у Дзятлавічах (1570, фундатар — князь К. К. Астрожскі), 
Пружанах (Св. Духа, 1577), Пінску (Св. Духа, пабуда- 
вана Кірылам Цярлецкім, 1582), Волчыне (Св. Мікалая 
і ІОрыя, пабудавана Яраславам Солтанам, 1586), Клейні 
ках (1588), Полаўцах (Міхайлаўская, 1589), Такарах (1592), 
Вайской (Прачысценская, пабудавана Аляксандрай Вішня 
вецкай, 1592), Кобрыне (Св. Мікалая, Св. Пятра, Прачы- 
сценская, 1597), Горбанцы (да 1590 г.), Гарадцы”. Такое 
значнае храмавае будаўніцтва, безумоўна, павінна было 
выклікаць росквіт іканапісу, што пацвярджаюць, у прыват 
насці, і археаграфічныя крыніцы (вопіс іканастаса Коб- 
рынскага Спаскага манастыра 1549 г., вопіс Успенскага

12 Белоруссня н Лнтва. Нсторнческне судьбы Северо-Западного края. 
Прнмеч. 276.

14 Там жа. Прнмеч. 300.



Гістарычныя ўмовы развіцця... 69

храма Лешчынскага манастыра 1588 г.). У мастацкім сэнсе 
іканапіс «залатога веку» знаходзіўся яшчэ цалкам ў рэ 
чышчы позневізантыйскай і поствізантыйскай традыцыі, 
аб гэтым сведчаць нешматлікія дайшоўшыя да нашага 
часу творы з Піншчыны: «Адзігітрыя Іерусалімская», 
«Адзігітрыя Смаленская» з Дубянца”, «Спас» і «Маці 
Божая» з-пад Дубровіцы.

Бельская, Дрогіцкая і Мельніцкая землі Падляшша 
як тэрытарыяльна, так і ў культурна-гістарычных адносі 
нах прымыкалі да Берасцейшчыны, у 1520 — 1566 гг. утва- 
раючы нават адзінае ваяводства. У 1566 г. адбыўся падзел 
на два ваяводствы, аднак ранейшая царкоўна-адміністра- 
цыйная структура ў межах адзінай епіскапіі захавалася. 
Падляшскія праваслаўныя цэнтры і арганізацыі ў XVI — 
XVII стст. дасканала вывучаны Антонам Мірановічам ’. 
Падляшша ў царкоўным сэнсе першапачаткова, верагодна, 
належала да Турава-Пінскай епархіі, а ў часы Вялікага 
княства Літоўскага — да Уладзімірска-Брэсцкай. Епархіі 
дзяліліся на пратапопіі, апошнія — на прыходы, пазней іх 
пераемнікамі сталі уніяцкія дэканаты. Падляшскія пры- 
ходы належалі да Брэсцкай, Бельскай, Дрогіцкай прата- 
попій. Неабходна адзначыць, што на Падляшшы на аднос- 
на невялікай тэрыторыі існавала вельмі густая сетка цар- 
коўных прыходаў яшчэ перад Брэсцкай уніяй (120 пара- 
фій). Манастыры ў Бельску, Драгічыне (Праабражэнскі і 
Троіцкі), Дакудаве, Мілейчыцах, Нарэве, Яблочыне (засна-

14 Жывапіс Беларусі XII —XVIII стагоддзяў. Мн., 1980. С. 18 — 21.
15 Mironowicz A. Podlaskie osrodki i organizacje prawoslawne w XVI 

i XVII wieku. Bialystok, 1991.



70 Іканапіс Заходняга Палесся XVI— XIX стст.

ваны перад 1516 г. падскарбіем літоўскім і старастам камя 
нецкім Міхалам Богушам Багавіцінавічам), а таксама сядзі 
бы пратапопаў у Бельску, Драгічыне (з 1520 г. — цэнтр 
ваяводства) сталі рэгіянальнымі культурна-рэлігійнымі цэнт- 
рамі Падляшша. На Берасцейшчыне такую ролю ігралі 
Брэст, Кобрын, Камянец, на Піншчыне — Пінск, Давыд- 
Гарадок, Дубровіца і, магчыма, Нэбель.

Пераломным момантам у царкоўнай гісторыі Беларусі 
і пазнейшай эвалюцыі іканапісу стала Брэсцкая царкоў- 
ная унія 1596 г. Гэтай падзеі прысвечана вялікая коль- 
касць гістарычных даследаванняў на працягу апошніх двух 
стагоддзяў на многіх мовах, што дазваляе нам абмежа- 
вацца кароткім падсумаваннем. Пачатковы перыяд уніі, на 
наш погляд, найбольш дакладна і аб’ектыўна апісаны ў 
манументальнай манаграфіі Казіміра Хадыніцкага, якая 
за прайшоўшыя дзесяцігоддзі ніколькі не страціла наву- 
ковай каштоўнасці"’. Падрабязны агляд гістарыяграфіі пы 
тання да 1980-х гадоў зроблены Антоніем Мірановічам'7. 
Даўняя ідэя злучэння каталіцкай і праваслаўнай цэркваў, 
рэалізаваць якую спрабаваў Фларэнтыйскі сабор 1439 г., 
зноў узнята была ў Рыме пасля Трыдэнцкага сабора. За 
дачу падрыхтоўкі аб’яднаўчага сабора і згуртавання пры- 
хільнікаў узялі на сябе езуіты, ідэя уніі атрымала пад- 
трымку з боку каралеўскай улады, якая бачыла ў гэтым 
сродак дзяржаўнай кансалідацыі многаканфесійнага насель

16 Chodynicki К. Kosciol prawoslawny a Rzeczpospolita Polska. Zarys 
historyczny. 1370—1632. Warszawa, 1934.

17 Mironowicz A. Podlaskie osrodki i organizacje prawoslawne w XVI 
i XVII wieku. C. 10-50.



Гістарычныя ўмовы развіцця... 71

ніцтва. Значную ролю сыграў каталіцызм Жыгімонта III 
Вазы. Многія праваслаўныя епіскапы сталі прыхільнікамі 
уніі як сродку барацьбы з рэфармацыйнымі намаганнямі 
брацтваў, якія атрымлівалі стаўрапігіяльныя прывілеі не 
пасрэдна ад патрыярхаў Канстанцінопальскага і Антыяхій 
скага. Апрача таго, яны спадзяваліся атрымаць месца ў 
Сенаце побач з каталіцкімі біскупамі. Першапачатковыя 
уніяцкія захады пачалі ў 1590 г. на з’ездзе ў Брэсце біску- 
пы луцка-астрожскі Кірыл Цярлецкі, пінска-тураўскі Ля- 
вонцій Пяльчынскі, львоўска-галіцкі Гедэон Балабан (неўза- 
баве ён змяніў сваю пазіцыю) і холмска-белзскі Дыянізы 
Збіруйскі, да якіх далучыўся Іпацій Пацей, новаабраны 
епіскап уладзімірскі. Справа завяршылася на Брэсцкім 
сінодзе 8 кастрычніка 1596 г. Адначасова ў Брэст прыеха- 
ла не менш праціўнікаў, чым прыхільнікаў, уніі, асабліва 
шляхты і мяшчан, якія правялі свой праваслаўны сабор.

Унія падзяліла духавенства і царкоўна актыўных міран 
на два лагеры, выклікала да жыцця багатую палемічную 
літаратуру і барацьбу абодвух бакоў на сеймах, у судах 
і часам на вуліцах, ажывіла сувязі з каталіцкім Рымам, 
але адначасова і з праваслаўным Усходам. He без падтрым- 
кі каралеўскай улады пры Жыгімонце III Вазе прыхіль- 
нікі уніі даволі хутка завалодалі большасцю храмаў і ма 
настыроў Берасцейшчыны. Вырашальную ролю ў гэтым 
сыграў адзін з ініцыятараў уніі ўладзімірска-брэсцкі епіскап 
Іпацій Пацей. Так, старажытны Кобрынскі Спаскі мана 
стыр ужо ў канцы XVI ст. стаў уніяцкім, тут у 1626 г. 
адбыўся сабор епіскапаў, які прыняў рашэнне аб заснаван 
ні уніяцкай семінарыі. Крыху менш значнымі былі поспехі 
уніятаў на Падляшшы і Піншчыне. Так, у перыяд праўлення



72 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

Жыгімонта III былі заснаваны праваслаўныя манастыры 
ў Новым Двары (1608), у Пінску на Полазаўшчыне (каля 
1614 г.), Дзятлавічах (1622), Купяцічах (1628). Права- 
слаўныя брацтвы са школамі і шпіталямі існавалі ў Бель- 
ску, Брэсце і Пінску. Пры каралі Уладзіславе IV права- 
слаўным былі вернуты ад уніятаў шэраг цэркваў і мана- 
стыроў: Фёдараўская — у ГІінску, Богаяўленская, Уваскрэ- 
сенская і Мікольская — у Бельску, Спаская, Троіцкая і 
Мікольская — у Драгічыне, царква Нараджэння Багаро- 
дзіцы і Сімяонаўскі манастыр у Брэсце, дзе, дарэчы, ігуме- 
нам быў Афанасій Брэсцкі. Заснаваны манастыр у Ляпе- 
саве (1638) і ў Камянцы ііры Уваскрэсенскай царкве, 
апорай праваслаўных на працягу існавання Рэчы Паспа- 
літай заставаўся Яблочьгнскі Ануфрыеўскі манастыр. Па 
водле Збораўскага дагавора праваслаўным аддадзена царква 
Нараджэння Багародзіцы ў Кобрыне. Такім чынам, хоць 
Турава-Пінскі і Уладзімірска-Берасцейскі ўладыкі адразу 
далучыліся да уніі, на ўсім працягу XVII —XVIII стст. на 
тэрыторыі іх епархій усё ж захаваліся (хоць і нешматлі- 
кія) праваслаўныя рэлігійныя цэнтры (цэрквы і манасты- 
ры), праўда, паступова колькасць іх паволі змяншалася. 
Да сярэдзіны XVII ст. у праваслаўна-уніяцкім падзеле сфер 
уплыву на Палессі склалася пэўная раўнавага, у значнай 
ступені дзякуючы «Пунктам супакаення народу рускага», 
абвешчаным каралём Уладзіславам IV пры каранацыі. 
Пералом адбыўся пасля вайны 1654 — 1667 гг. Паколькі ў 
час нашэсця іншаземных войск маскоўскія военачальнікі 
кіраваліся ўказаннем Аляксея Міхайлавіча: «унеятам не 
быць», а праваслаўных лічылі як бы «сваімі», то пасля 
заканчэння вайны праваслаўныя трапілі пад палітычную



Гістарычныя ўмовы развіцця... 73

дыскрымінацыю. У рэшце рэшт яны змаглі захаваць сваю 
перавагу сярод насельніцтва толькі ў Магілёве, на Случ- 
чыне і Усходнім Палессі, рэгіёнах, цесна звязаных з пра- 
васлаўным Кіевам. На Піншчыне яшчэ ў першай палове 
XVIIІ ст. існавала праваслаўная ДавыдТарадоцкая пра 
тапопія.

Вельмі складаным і не даследаваным з’яўляецца пы 
танне аб уплыве Брэсцкай царкоўнай уніі на фарміраван- 
не і развіццё беларускага іканапісу. Што датычыцца аб 
разоў першай паловы XVII ст., наўрад ці можна гаварыць 
аб іх «уніяцкім» ці «праваслаўным» характары. Нагадаем 
вядомы абраз пакутніцы Параскевы з Бездзежа'", дзе ў 
выявах катаў святой можна аднолькава ўбачыць пры жа 
данні і казакаў Хмялыпцкага, і польскіх шляхціцаў, а маг- 
чыма, іканапісец намаляваў маскоўскіх ці шведскіх заваёў 
нікаў”. Занятыя барацьбой за прыходы і манастыры, про 
ціборчыя бакі, думаецца, мала ўвагі ўдзялялі эстэтычным 
ці іканаграфічным пытанням. He знаходзім мы водгуку 
на гэтыя праблемы і ў багатай палемічнай літаратуры. Як 
вядома, акт уніі не змяшчаў прыкметных тэалагічных ці 
літургічных змен. Наадварот, і праваслаўныя, і уніяты шу- 
калі ідэйнай падтрымкі ў творах раннехрысціянскіх тэо 
лагаў і айцоў царквы, перш за ўсё ўсходніх. Невыпадко 
ва заснавальнікі уніяцкага ордэна базыльянаў узялі для 
сваіх манастыроў статут Св. Васілія Вялікага, а не засііа

'“ Жывапіс Беларусі XII-XVIII стагоддзяў. С. 43-45.
19 Ва ўсякім разе знакаміты абраз хутчэй за ўсё паходзіць з пра- 

васлаўнай царквы Св. Параскевы, пра якую сведчыць літургічная кніга 
з запісам другой паловы XVIII ст. у Бездзежскай Троіцкай царкве.
За Зак. 143



74 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

вальніка манаства на Захадзе Св. Бенедзікта Нурсійска- 
га. Разам з тым адзначым, што дакументы свае базыльяне 
пісалі пераважна на лацінскай мове. Даволі хутка ордэн 
базыльянаў (васіліян) набыў вялікае значэнне. У XVIII ст. 
ён пацясніў езуітаў у галіне адукацыі свецкай моладзі. 
Толькі з яго выхаванцаў пачалі выходзіць вышэйшыя іерар 
хі уніяцкай царквы.

I пазней, ва ўсякім разе на працягу XVII ст., сітуацыя 
ў галіне мастацтва, як і ў літургіі, захоўвалася такой жа. 
Пытанне аб уплыве Брэсцкай уніі на іканаграфію бела 
рускага іканапісу застаецца пакуль што на стадыі паста- 
ноўкі. Уяўляецца, аднак, што калі мясцовыя «малеры»- 
іканапісцы і звярталіся ў XVII ст. да заходняга сакраль- 
нага мастацтва, то дастаткова ранняга — гатычнага ці ран- 
нерэнесансавага. Разам з тым нельга забываць, што спа- 
лучэнне візантыйскай спадчыны з рэнесансавымі рэаліямі 
навакольнага жыцця пачалося задоўга да Брэсцкай уніі. 
Фарміраванне нацыянальных (рэгіянальных) школ ікана 
nicy на Беларусі, Украіне, Маскоўскай Русі, Балканскіх 
краінах і г. д. таксама пачалося па меншай меры пасля 
падзення Візантыі. На жаль, працэс фарміравання бела- 
рускай школы немагчыма прасачыць з-за поўнай страты 
ранніх помнікаў.

Архітэктура храмаў, манументальны жывапіс і ікана- 
піс адчулі карэнныя змены пасля вядомага уніяцкага За 
мосценскага сабора 1720 г., які ўнёс некаторыя літурі іч 
ныя змены, прыняў пастановы аб набліжэнні інтэр’ера 
цэркваў да касцёлаў. Пачалася так званая акцыдэнталіза 
цыя уніяцкіх храмаў, г. зн. наданне ім архітэктурнай струк



Гістарычныя ўмовы развіцця... 75

туры каталіцкага касцёла. Пасля 1720 г. амаль знікаюць 
з цэркваў іканастасы, іх месца і ролю займаюць алтары, 
а традыцыйныя абразы на дошках, як «старамодныя», 
паступова выцясняюцца алтарным жывапісам рэнесанса- 
ва-барокавага характару на палатне (радзей — на дош 
ках). Як адбываўся гэты працэс на Берасцейшчыне і ў 
Падляшскіх дэканатах, паказваюць інвентары (візіты) 
уніяцкіх цэркваў 1759 г.ЛІ У некаторых цэрквах яшчэ за- 
ставаліся іканастасы, часам у частковым выглядзе (без 
святочнага або ўжо і апостальскага радоў). Мясцовы рад 
з абразамі Спаса і Маці Божай пэўны час разглядаўся як 
ансамбль алтароў. Так, у Хмелеве інвентар адзначае «вя 
лікі алтар пазалочаны з царскімі, паўночнымі і паўднёвы- 
мі варотамі і два намесныя алтары разьбяныя...» У Чар 
наўчыцах упамінаюцца алтары, «састаўленыя з абразоў», 
у Пакрах — алтар «з Дэісусам, царскімі варотамі сталяр 
скай работы, з паўночнымі варотамі, з адных абразоў са- 
стаўлены, без якой-небудзь сталярскай ці разьбянай ра 
боты». Характэрна само аб’яднанне, ці трансфармацыя, 
тэрмінаў «абраз» і «алтар», якія візітатары нярэдка мя 
нялі месцамі. Традыцыйны выгляд і іканастасы, відаць, 
часцей захоўвалі манастырскія храмы. Наогул палескі 
рэгіён быццам «не спяшаўся» перарабляць цэрквы ў духу 
Замосценскага сабора ў параўнанні, напрыклад, з Нава 
грудчынай і Віленшчынай, як гэта можна бачыць з па-

2 ,1 Паевскнй Л. Город Брест-Лнтовскь н его древніе храмы. Т. 1. 
С. 314 -348.
За*



76 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

раўнання генеральных візітаў уніяцкіх цэркваў 1798 — 
1799 гг.21 Магчыма, некаторую ролю ў гэтым маглі сы- 
граць цесныя сувязі з Валынню і яшчэ больш з Кіевам, 
дзе праваслаўная традыцыя захоўвалася даўжэй.

Пасля ўваходжання Палесся ў склад Расійскай імпе 
рыі Кацярына II аддала указ аб далучэнні уніятаў па вы 
бару або да праваслаўнай, або да каталіцкай царквы. Неўза 
баве, аднак, імператар Павел I адмяніў яго, што прадоў- 
жыла існаванне уніяцкай царквы яшчэ амаль на паўста- 
годдзя. Разам з тым шматслойны палескі рэлігійны жы- 
вапіс у другой палове XVIII — першай палове XIX ст. 
прадоўжыў натуральную эвалюцыю, захоўваючы ў пэўнай 
ступені традыцыйныя рысы і адначасова адчуваючы ўплыў 
тагачасных мастацкіх стыляў (барока, ракако, класіцызму).

21 Кніга візітаў Брэсцкага, Драгічынскага і Бельскага дэканатаў // 
Аддзел рукапісаў бібліятэкі Акадэміі навук Літвы. F. 21. Rk 48; Рго- 
tokul wizyty jeneralney dekanatow Cyrynskiego i Nowogrodzkiego... 
w roku 1798 czynioney Археографнческнй сборннк документовь, отно- 
сяшнхся к нсторпн Северо-Западной Русн. Т. 13. С. 154 — 233; Т. 14. 
С. 56—126; Protokol wizyty generalney cerkwiey...b. dyecezii Pinskiej y 
Turowskiej, a teras Brzeskiej-Litewskiej Gub. Minskiej Pow. Mozyrskiego 
i Rzeczyckiego do Surrogacy! Pinskiej nalezacych. 1799 // Нацыянальны 
гістарычны архіў Беларус.і, ф. 136, воп. 1, адз. зах. 18.



КАНАПІС XVI ст.



Іканапіс Беларускага Палесся, як і ўсё старажытнабе- 
ларускае традыцыйнае мастацтва хрысціянскага зместу, 
мае амаль тысячагадовую гісторыю і з’яўляецца важнай 
часткай агульнай культурнай спадчыны Рэспублікі Бела- 
русь. У абразах (старажытныя манументальныя роспісы, 
на жаль, не захаваліся) адбіліся эстэтычныя ідэалы і гус- 
ты народа, яго ўяўленні аб справядлівасці і вышэйшым 
сэнсе жыцця. Калі ж улічыць, што жывапіс характарызу- 
ецца канкрэтнасцю выяўленчай мовы і здольны данесці 
да нашчадкаў непасрэднае зрокавае адлюстраванне асоб- 
ных падзей, элементаў быту і іншых праяў жыцця свайго 
часу, то робіцца зразумелым яго вялікае гісторыка-куль- 
турнае значэнне.

На Беларускім Палессі помнікаў іканапісу захавалася 
значна больш, чым у іншых рэгіёнах рэспублікі. Таму тут 
яго роля ў спасціжэнні духоўнага жыцця і культурнага 
стану народа асабліва вялікая.

Беларускі іканапіс узнік на грунце высокаразвітай ві- 
зантыйскай традыцыі. Адным з асноўных вытокаў жыва 
nicy Беларускага Палесся з’яўляецца візантыйскае і ста-



Іканапіс XVI cm. 79

ражытнарускае мастацтва. Другой ускоснай крыніцай з’яў- 
ляецца ўласная народная мастацкая творчасць і абрад 
насць. Увогуле блізкасць да народных вытокаў — найбольш 
яскравая адзнака старажытнабеларускага жывапісу. Акра- 
мя таго, на працягу свайго шматвяковага развіцця бела 
рускае мастацтва і ў тым ліку іканапіс Палесся адчувалі 
на сабе ўплывы паўднёваславянскіх і заходнееўрапейскіх 
мастацкіх школ. Усе гэтыя фактары стварылі аснову для 
фарміравання самабытнай мясцовай традыцыі.

Дадзеная праца ахоплівае значны перыяд часу — ад 
канца XV да другой паловы XIX ст., г. зн. перыяд зара 
джэння, развіцця і схілу мясцовай палескай школы жы- 
вапісу. Нягледзячы на значныя часавыя змяненні ў стылі, 
жывапіс Палесся на працягу трох з паловай стагоддзяў 
уяўляе сабой цэласную з’яву, якую пажадана разглядаць 
не раз’ядноўваючы на часткі. У пэўныя моманты ў ася 
родку гэтай школы ўзнікалі мясцовыя, больш або менш 
ярка акрэсленыя мастацкія рэгіёны, якія разглядаюцца 
ў рэчышчы агульнага развіцця палескай школы.

Сацыяльна-палітычныя ўмовы развіцця жывапісу на 
Беларускім Палессі ў XVI ст. былі вельмі складанымі. 
У гэтыя часы беларускія землі ўваходзілі ў Вялікае кня 
ства Літоўскае, Жамойцкае і Рускае, якое ахоплівала тэ- 
рыторыю сучаснай Беларусі, частку Смаленшчыны, Ле- 
тувы і частку Украіны. Такім чынам, культура Беларусі 
ўлівалася ў шматнацыянальны працэс, але адыгрывала 
ў ім дамінуючую ролю. Аб апошнім сведчыць дзяржаў- 
насць беларускай мовы, на якой ў першай палове XVI ст. 
быў напісаны, а ў 1588 г. надрукаваны асноўны збор за- 
конаў княства — Статут Вялікага княства Літоўскага. На



80 Гканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

гэтай жа мове вялося ўсё дзяржаўнае справаводства і піса- 
ліся афіцыйныя лісты. Такое становішча беларускай куль 
туры і мовы тлумачыцца шмат якімі прычынамі, напры- 
клад яго цэнтральным геаграфічным знаходжаннем у дзяр- 
жаве, непарыўным працэсам развіцця: на беларускіх зем- 
лях не было татарскага іга і такога татальнага знішчэння 
традыцый, як на Украіне і ў Расіі. Таму менавіта тут уз- 
рос геній Скарыны і працавалі на працягу XVI — пачатку 
XVII ст. выдатныя гуманісты Пётр Мсціславец, Сымон 
Будны, Васіль Цяпінскі і інш. Вялікую ролю ў росквіце 
Вялікага княства Літоўскага адыграла такая эканамічная 
з’ява, як «Устава на валокі», якая дала моцны штуршок 
развіццю земляробства і пэўнай самастойнасці шляхты 
і сялян'.

Разам з тым настойлівыя тэрытарыяльныя дамаганні 
з усходу і поўначы прымусілі князёў пайсці на дзяржаў 
ную унію з Польшчай, якая і была заключана ў 1569 г. 
Унія, па сутнасці канфедэрацыя, стварыла пэўную небя 
спеку для палітычнай і культурнай незалежнасці Вялі 
кага княства Літоўскага, што насцярожыла найбольш пра 
грэсіўных палітычных дзеячаў. У другой палове XVI ст. 
намаганнямі канцлера Льва Сапегі беларускія землі былі 
абаронены ад экспансіі і пэўны час захоўвалі сваю на- 
цыянальную незалежнасць.

Вельмі важнай з’явай у сацыяльна-палітычным і куль- 
турным жыцці XVI ст. у Беларусі было шырокае распаў-

' Ревнзня пуіц н переходов звернных в бывшем Велнком княжестве 
Лнтовском, составленная в 1.559 году. Внльна, Внленская археографнч. 
комнссня. 1867.



Іканапіс XVI cm. 81

сюджанне рэфарматарскага руху розных адценняў. Me 
навіта рэфармацыя садзейнічала пранікненню і пашырэн- 
ню тут філасофіі заходнееўрапейскага адраджэння, асаб 
ліва ў паўночным варыянце (Польшча, Нідэрланды, Ган- 
зейскія гарады). Кальвінізм зрабіўся рэлігіяй многіх уплы- 
вовых магнатаў і шляхты на чале з Радзівіламі. У пачатку 
свайго развіцця рэфармацыя мела шмат прывабных станоў- 
чых момантаў. Яна садзейнічала развіццю рацыяналізму 
ў светапоглядах і ва ўзаемаадносінах людзей, спрыяла на- 
вуцы, асвеце і ўмацаванню нацыянальнай свядомасці, таму 
што выкарыстоўвала ў пэўнай ступені нацыянальныя мо 
вы ў царкоўнай практыцы. Менавіта ў гэты час былі кры- 
ху пасунуты латынь і царкоўнаславянская — «высокія», 
але далёкія ад народнага разумення мовы на карысць род- 
най, гутарковай. Гэта пэўным чынам адбілася на дзейнасці 
асветніка Сымона Буднага, які ў Нясвіжы надрукаваў 
Катэхізіс на беларускай гутарковай мове. Але разам з тым 
пратэстантызм утойваў у сабе разбуральныя пачаткі. У дру- 
гой палове XVI ст. выявіліся яго іканаборчыя тэндэнцыі, 
што выклікала народнае незадавальненне. У той жа час 
моцна нарастала супраціўленне пратэстантызму з боку 
абедзвюх цэркваў, як праваслаўнай, так і каталіцкай. Яны 
баранілі свае ўстоі. Усё гэта адлюстравала вельмі распаў- 
сюджаная ў канцы стагоддзя палемічная літаратура*, якая 
садзейнічала развіццю контррэфармацыі.

Такім чынам, барацьба супраць рэфармацыі па пэўны 
час аб’ядноўвала нават канфесіі саперніцы: праваслаўе і ка-

2 Памятннкн полемнческой лнтературы в Западной Русн. Кн. 11. 
СП6., ймпер. археологнч. комнссня, 1882.



82 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

таліцызм, іх саперніцтва мела свой станоўчы момант - 
яно садзейнічала развіццю асветы. Кожная з канфесій 
імкнулася прывабіць народ сваёй высокай культурай, што 
вельмі спрыяла ўтварэнню адукацыйных школ, а таксама 
шпіталяў. Але разам з тым гэта саперніцтва раз’ядноўвала 
і аслабляла грамадства, г. зн. і дзяржаву. Многія палітыч- 
ныя дзеячы разумелі неабходнасць адзінай нацыянальнай 
рэлігіі, што і нарадзіла імкненне да царкоўнай уніі. Такая 
унія была падпісана ў Брэсце ў 1596 г. і адыграла сваю 
ролю ў культурным развіцці Беларусі XVI —XVIII стст.

Такім чынам, мастацтва, і ў тым ліку жывапіс, на Бе- 
ларускім Палессі развівалася ў варунках вельмі склада- 
нага сацыяльна-палітычнага і рэлігійнага жыцця, што і на- 
дало яму яскравую непадобнасць на мастацтва як усход- 
ніх, так і заходніх суседзяў.

Аб арганізацыі і ўмовах працы мастакоў-жывапісцаў 
на Беларускім Палессі, на жаль, мала захавалася звестак. 
Напрыклад, не знойдзена апісанняў матэрыялаў і тэхнікі 
працы, амаль няма сведчанняў здабывання і прыгатаван- 
ня фарбаў (царкоўныя архівы на беларускіх землях у 
вялікай ступені разрабаваны і знішчаны). Аб гэтым мож- 
на меркаваць толькі па ўскосных дадзеных і выніках рэс- 
таўрацыйных даследаванняў.

Ёсць меркаванні, што жывапісцы (малеры) гуртава- 
ліся ў свае прафесійныя цэхі, як і іншыя рамеснікі. Але 
поўная адсутнасць сведчанняў пра існаванне менавіта жыва- 
пісных цэхавых аб’яднанняў пры агульнай вельмі разві 
тай цэхавай сістэме наводзіць на думку, што мастакі-ікана- 
пісцы мелі асобны сацыяльны статус. Можна дапусціць,



Іканапіс XVI cm. 83

што яны аб’ядноўваліся пры манастырах хутчэй за ўсё ў 
традыцыйныя арцелі, як, напрыклад, пры Куцеінскім ма 
настыры ў Оршы', і мелі свае навучальныя ўстановы, як 
у тым жа Куцейне або на Украіне ў Пячэрскай Лаўры 
і Пачаеўскім манастыры’. Магчыма, што ў некаторых мес 
цах працавалі непасрэдна пры княжацкіх дварах, а ў вя 
лікіх гарадах уваходзілі ў цэхі сумежных прафесій, на 
прыклад цесляроў, пазументнікаў, або ў цэхі і арцелі сні 
цараў (разьбяроў-скульптараў). Дакладна вядома толькі 
тое, што мастакі карысталіся павагай і пашанай сваіх су- 
айчыннікаў. Гісторык А. Грушэўскі сведчыць, напрыклад, 
аб тым, што «князь Фёдар даў зямлю малеру Навошы і 
залатару Дзмітровічу ў Жытчы» (пад Пінскам)5. Гаворка 
ідзе аб тым самым Навошы, які ў XVI ст. размаляваў 
Пінскі замак6. 3 дакументаў вядома таксама, што ў Брэсце 
ў XVI ст. вялікім надзелам зямлі валодаў «іконнік Андрэй»7. 
Аб павазе да майстроў-жывапісцаў гаворыцца ў дакумен- 
тах Міхайлаўскай царквы, што ў Тураве, дзе яны маля- 
валі абразы і царскую браму8.

3 Харламповнч К. В. Малороссейское влнянне на велнкорусскую 
церковную жнзнь. Т. 1. Казань, 1914. С. 268.

4 Мстомян Н. П. Обученне жявопнсн в Кнево-Печерской лавре в 
XVIII в. // Лскусство н художественная промышленность. СПб., 1901. 
№ 10. С. 291.

5 Грушевскнй А. Пннское Полесье. Кяев, 1903. С. 133—134.
6 Ревязня пуш я переходов зверяных в бывшем Веляком княжестве 

Лнтовском. С. 256, 257.
7 Опнсь староства Берестейского 1566 г. // Документы архнва Мпнн 

стерства юстнцян. Т. 1. М., 1897. С. 206, 216.
“ НАРБ, ф. 953, воп. 1, адз. зах. 3, л. 3 — 5.



84 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

Важным фактарам развіцця рамесніцкай і мастацкай 
вытворчасці быў звычай пасылаць будучых майстроў «у ван- 
дроўку», г. зн. у вядомыя мастацкія цэнтры’ на ўдаска- 
нальванне майстэрства. Мяркуючы па творах беларускага 
станковага жывапісу XVI ст., уплывы еўрапейскага, асаб 
ліва паўднёваславянскага, а таксама польскага, нямецкага 
і нідэрландскага мастацтва кранулі і яго. Можна думаць, 
што здарылася гэта не толькі з прычыны развітых у той 
час гандлёвых зносін, але і ў сувязі з непасрэдным куль- 
турным абменам і, магчыма, у выніку «вандровак». Пры 
культурным абмене ішоў і адваротны працэс, а менавіта 
ўплыў беларускага мастацтва на мастацтва іншых краін"’.

Трэба адзначыць, што менавіта ў выніку рамесніцкага 
навучання, калі вучань непасрэдна ад майстра пераймаў 
уменне пісаць абразы, спасцігаліся складаныя тэхна- 
лагічныя асаблівасці іканапісу. У XV— XVI стст. абразы 
і партрэты свецкіх асоб пісаліся пераважна на дошках па 
ляўкасе (крэйда на клеявой аснове) тэмпернымі, радзей 
алейнымі фарбамі. Сустракаецца і змешаная тэхніка, калі 
па тэмпернаму жывапісу асобныя дэталі, напрыклад складкі 
адзення, прапісваліся алеем. Дошкі, часцей сасновыя, лі 
павыя або дубовыя, змацоўваліся паміж сабой скразнымі 
шпонамі (сустрэчныя і аднабаковыя ўжываліся рэдка). 
Большасць абразоў мае павалаку — палатняную насцілку,

9 Копысскнй 3. Ю. Соцналыю-полнтнческое развнтне городов Бе- 
лорусснн в XVI — первой половпне XVII в. Мн., 1975. С. 51—54.

'° Крыжановскнй С. М. Славянсш Краков // Древностн. Тр. Моск. 
археол. обва, 1875—1876. Т. 2, вып. 1 — 2. С. 120 — 134; Этннгер П. 
Русская церковная стенопнсь в средневековой Польше // Старые годы. М., 
1915. № 1, 2.



Іканапіс XVI cm. 85

якая наклейвалася з вонкавага боку на дошку перад тым, 
як нанесці на яе ляўкас. Накладвалася павалака ў месцах 
сутыкнення дошак, а ў некаторых выпадках прыкрывала 
ўсю паверхню і такім чынам надзейна змацоўвала тоўсты 
пласт ляўкасу з дошкамі. Пачынаючы з другой паловы 
XVI ст. фон палескага абраза ўпрыгожваўся рэльефным 
арнаментам, які ў сваю чаргу пакрываўся золатам або се- 
рабром, а часам і проста вохрай. Часта ўжываліся металіч- 
ныя або драўляныя пазалочаныя накладныя рызы (шаты) 
на выяве ўбранпя ці на яго дэталях.

Яркая асаблівасць беларускага станковага жывапісу 
(у тым ліку на Палессі) - шырокае ўжыванне ў яго дэ- 
каратыўнай сістэме пластычных сродкаў: разьбы і лепкі 
па ляўкасе, накладных элементаў, разьбяных ліштваў, 
кіётаў, фератронаў (невялікія разьбяныя алтарыкі), чака- 
неных шат — усяго таго, што надавала твору падкрэсле 
ную дэкаратыўнасць. Гэта сведчыць аб пранікненні ў бе- 
ларускі іканапіс тэхнічных прыёмаў і густаў народнага 
мастацтва.

Фарбавая паверхня абразоў, выкананых на дошках, 
пакрывалася ахоўным лакам з яечнага бялку або смалы. 
У адрозненне ад тэхнікі рускага іканапісу накост у якасці 
пакрыцця ў Беларусі, асабліва на Палессі, ужываўся рэдка. 
Таму колер з цягам часу хоць і цямнеў, але не пакрываўся 
суцэльнай чорнай плеўкай, што адбывалася пры выкары 
станні пакосту. Многія абразы на працягу свайго шмат- 
вяковага існавання абнаўляліся і перапісваліся ў адпавед- 
насці са зменай густаў. Зараз яны рэстаўруюцца, раскры- 
ваюцца ад пазнейшых напластаванняў.



86 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

У XVII —XVIII стст. распаўсюдзілася тэхніка іканапісу 
на палатне алейнымі фарбамі. У некаторых выпадках па- 
латно нацягвалася на дашчаты шчыт накшталт павалакі, 
хоць і не наклейвалася, часцей выкарыстоўваўся падрамнік.

Пачынаючы з XVI ст. абразы на Палессі рабіліся звы 
чайна без дакладных графічных узораў — «прорысяў» (ма- 
люнкаў для капіравання) і вызначаліся даволі свабоднай 
трактоўкай кампазіцыі, тыпажу, дэталяў. Можна мерка 
ваць, што накірункам у працы мастака былі не графічныя 
ўзоры, а агульныя славесныя рэкамендацыі, якія меліся 
ў асобных зборніках". Гэта абумовіла пэўную свабоду 
творчасці і спрыяла раскрыццю творчай індывідуальнасці.

Ад XI —XIV стст. у Беларускім Палессі, на жаль, не 
захавалася аўтэнтычных твораў. Агульную карціну раз- 
віцця іканапісу ў гэты перыяд можна ўявіць сабе толькі 
па згадках у дакументах, летапісах і апісаннях краязнаў- 
цаў мінулага стагоддзя. Напрыклад, з краязнаўчай літа- 
ратуры вядома, што ў Купяціцкім манастыры на Піншчыне 
ў XII ст. быў створаны крыж з рэльефнай выявай Маці Бо- 
жай Купяціцкай, які шанаваўся за цудатворны (у XVII ст. 
ён быў перададзены ў Сафію Кіеўскую)1'. Дарэчы, у су 
часнай царкве в. Купяцічы захоўваецца копія гэтага кры- 
жа, зробленая ў XVII ст. Яна карыстаецца асаблівай па 
шанай ва ўсім наваколлі. Другі прыклад: у найбольш ста

" Труды Кневской духовной академнн. Т. 11. Кнев, 1868.
12 йсторнко-статнстнческое опнсанпе Мннской епархпн, составлен- 

ное архнмандрнтом Ннколаем. СПб., 1864. С. 9, 63; Петров Н. й. Купя 
тнцкая нкона Богородпцы, в связн с древнерусскпм энкалплоном // 
Тр. 9 археологлч. сьезда в Впльне 1893 года. Т. 2. М., 1897. С. 71 — 78.



Іканапіс XVI cm. 87

ражытным на Палессі пінскім Ляшчынскім манастыры 
знаходзіўся вядомы і вельмі шанаваны абраз «Успенне 
Багародзіцы» XIV ст.1! А ў працах краязнаўцаў Льва Паеў- 
скага14 і Аляксандра Мілавідава'5 згадваецца шмат абразоў 
у храмах Брэста і Пінска, якія ўжо ў XVII —XVIII стст. 
лічыліся старажытнымі. У гэтым плане асабліва ўраж- 
ваюць вопісы прыходаў Брэсцкай дэцэзіі за 1759 і 1773 гг., 
у якіх пералічаны сотні абразоў і іншых рэчаў мастацтва, 
многія з якіх шанаваліся як старажытныя рэліквіі"’. Толькі 
некаторыя з іх дайшлі да нашых часоў. Тое ж можна 
сказаць і аб вопісу Спаскага манастыра ў Кобрыне, усе 
скарбы якога адносіліся да XIV —XVI стст.” і поўнасцю 
страчаны. Асабліва важнымі як гістарычны матэрыял з’яў- 
ляюцца звесткі пра творы з подпісамі аўтараў або фундата- 
раў (данатараў). Напрыклад, у Мікольскай царкве в. Азяты 
(зараз Жабінкаўскі раён) захоўваўся абраз Св. Міколы 
XV ст. з датай данатарскага ўкладу і партрэтамі саміх да- 
натараў мужа і жонкі Гайкаў. Партрэты змешчаны ў ніжніх 
кутах абраза: «3 правага боку мужчына з сівымі валасамі 
і барадой у казацкім убранні, а з левага — жанчына ў бе- 
лай хустцы»’".

" Довгялло Д. й. Леіцннскнй монастырь по ннвентарю 1588 г. // 
Мннская старнна. Вып. 1. Мн., 1909. С. 97 — 113.

11 Паевскнй Л. Город Брест-Лнтовск н его древнне храмы. Гродно, 
1894. С. 26, 63. 64.

15 Мнловндов А. Церковно-археологнческне памятннкн города 
Пннска // Мннскне губернскне ведомостн 1898 года. № 17. С. 2.

16 ЦДГА Літвы (Вільнюс), ф. 634, воп. 1, адз. зах. 48, 50.
17 Акты, нздаваемые Внленскою археографнческою Комнссней 

(АВАК). Т. VI. Внльна, 1872. С. 148, 149, 494, 519, 535, 536 і LXY.
18 Гродненскнй православный календарь. Т. 1. Воронеж, 1899. С. 70.



88 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

Такім чынам, на аснове дакументальных і літаратур- 
ных крыніц можна зрабіць вывад аб шырокім распаўсю- 
джанні іканапісу на Беларускім Палессі яшчэ ў часы ран- 
няга феадалізму. Але аналізаваць асаблівасці гэтага віду 
мастацтва тут можна толькі з XV — пачатку XVI ст., г. зн. 
з таго часу, ад якога захаваліся сапраўдныя творы.

Ад XV — пачатку XVI ст. на Беларускім Палессі за- 
хаваліся высокамастацкія творы, але з прычыны малой 
колькасці і стылістычнай неаднароднасці яны не паду- 
ладны абагульняючаму аналізу. He хапае матэрыялу для 
таго, каб зрабіць высновы наконт мясцовай мастацкай 
школы, але дастаткова, каб вызначыць асноўныя тэндэн 
цыі і агульны ўзровень развіцця жывапісу ў цэлым.

Найбольш адметнай рысай вобразна-выяўленчага ладу 
твораў гэтага часу з’яўляецца яскравая сувязь з трады- 
цыямі візантыйскага і старажытнарускага мастацтва. Яна 
праглядваецца ў іканаграфіі, сістэме выяўленчых сродкаў 
і, што асабліва важна, у характары вобразна паэтычных 
уяўленняў. Творы вызначаюцца глыбокай пранікнёнасцю 
пачуццяў і поўнай адсутнасцю прыкмет апавядальнасці. 
Самаму ранняму твору «Маці Божай Замілаванне» (Елеуса) 
уласцівы лірызм і нават некаторая інтымнасць настрою, 
што выяўлена праз пластычнасць сілуэта і мадэліруючых 
ліній, праз мяккасць каларыту. Абраз па стылю можна 
аднесці да палеалогаўскага адраджэння і на гэтай падставе, 
а таксама па аналогіі з аднайменным датаваным сербскім 
абразом у музеі Нікасіі”, да канца XIV — першага дзесяці 
годдзя XV ст. Як і сербскі абраз, «Замілаванне» з Палес-

'” Сокровніце Кнпра. М., 1976. Табл. XIII, ХІІІ-а.



Іканапіс XVI cm. 89

ся мае стрыманы густы колер з перавагай прыглушанага 
пурпуровага, які суцэльным слоем пакрывае мафорый 
Марыі. У абодвух творах складкі адзення драпіраваны 
зусім аднолькава, крысо мафорыя ўпрыгожана залатымі 
махрамі і арнаментавана грэчаскім надпісам. Вельмі па- 
добна, светлымі штрышкамі, мадэліраваны і твары. Ха- 
рактэрна форма міндалепадобных вачэй і шчыльна сця- 
тых вузкіх вуснаў.

Візантыйскія традыцыі яўна адчуваюцца і ў абразе 
«Маці Божая Іерусалімская». Магчыма, гэта той самы зна- 
каміты твор, які краязнаўцы А. Мілавідаў і Л. Паеўскі20 
называюць рэліквіяй найбольш старажытнага Ляшчын- 
скага манастыра ў Пінску. Ён прываблівае незвычайнай 
манументальнасцю кампазіцыі і падкрэсленай экспрэсіў- 
насцю выяўленчай мовы. 3 познепалеалогаўскім адраджэн- 
нем яго яднаюць вытанчаны малюнак, класічна правіль- 
ныя рысы твару, багаты і даволі жорсткі асіст (штрышок 
золатам) і, урэшце, густы колер нешырокага дыяпазону. 
Але разам з тым жывапіс лікаў цёмнай карнацыі тут на- 
столькі трапяткі і далікатны, што нагадвае працы Дыяні 
сія. Блізкі аналаг пінскага абраза — «Маці Божая Адзі- 
гітрыя» - старажытнарускі твор XV ст. у калекцыі Трац 
цякоўскай галерэі, што даследаваны В. Н. Лазаравым21. 
ГІадабенства прыкметна ў кампазіцыі, спосабе мадэліроўкі

20 Мнловндов А. 14. Архнв упраздненного пннского Леіцпнского 
монастыря. М., 1900. С. 3; Церковно-археолопіческне памятннкн города 
Пннска // Нзвлечення нз Мпнскнх епархпальных ведомостей. Мн., 
1898. № 17.

21 Лазарев В. Н. Впзантнйская жнвопнсь. М., 1971. С. 376.



90 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

форм і каларыце, хоць абраз з Пінска і адрозніваецца 
большай экспрэсіўнасцю.

Пазнейшыя творы XVI ст. больш суровыя па эмацыя 
нальным ладзе. Яны графічней за папярэднія, маюць вельмі 
жорсткую, падобную на арнамент размалёўку складак 
адзення і рэзкія бялільныя штрышкі на тварах. Да таго ж 
яны больш дэкаратыўныя па колеры. Усе пералічаныя 
асаблівасці дазваляюць аднесці дадзеныя працы да палеа- 
логаўскага маньерызму.

Нягледзячы на пэўны схематызм форм, адзін з гэтых 
абразоў — «Маці Божая Смаленская» (з Дубянца) надзе- 
лены незвычайнай палкасцю пачуццяў. Ён манументаль- 
ны па кампазіцыі і мае вельмі насычаны колер, які грун 
туецца на спалучэнні чырвоных, карычнева-вішнёвых і цём- 
на-блакітных таноў, адцененых золатам дэталяў. Арыгі 
нальнасцю выканання і незвычайнасцю псіхалагічнай ха- 
рактарыстыкі надаецца яму асаблівая сіла ўздзеяння.

Наступны твор — абраз «Знаменне» адзначаны падкрэ- 
сленай вытанчанасцю пругкага абрысу, але поўнасцю па 
збаўлены аб’ёмнасці выявы. Тут у мадэліроўцы форм і ў 
жывапісе зусім знікла адчуванне фактуры, што надае 
твору пэўны схематызм. У сувязі з гэтым згаданы абраз 
можна аднесці да пазнейшага перыяду палеалогаўскай 
традыцыі, г. зн. да пачатку XVI ст.

Ва ўсіх названых творах німбы ўпрыгожаны арнамен- 
там у выглядзе спіраляў і парасткаў. Напрыклад, на аб 
разе «Маці Божай Іерусалімскай» арнамент выкананы 
толькі ажурным гравіраваннем, ён не супярэчыць пло- 
скаснай трактоўцы форм і надае выяве лёгкасць і праз- 
рыстасць. Аналагічны па матыву і тэхніцы выканання арна



Іканапіс XVI cm. 91

мент злучае беларускае мастацтва XV ст. з традыцыямі 
візантыйскага22 і паўднёваславянскага2' жывапісу, а таксама 
з мастацтвам Сіенскай школы ў Італіім. Ён сведчыць аб 
пераемнасці традыцый і развітым культурным узаемааб 
мене паміж мастацтвамі суседніх народаў.

Згаданыя вышэй творы дазваляюць меркаваць аб вель 
мі высокім узроўні развіцця сярэднявечнага мастацтва на 
землях Беларускага Палесся. Але, на жаль, гэта толькі 
лічаныя ўзоры некалі развітых традыцый. 3 прычыны 
малой колькасці захаваных твораў гэтага часу немагчыма 
скласці цэласнае ўяўленне аб мясцовай школе аж да ся 
рэдзіны XVI ст. Відавочна толькі, што мастацтва канца 
XIV —XV — пачатку XVI ст. яшчэ непарыўна было звя 
зана з візантыйскай і старажытнарускай культурай і цал 
кам захоўвала спосаб мыслення і пачуццяў, уласцівых 
сярэднявеччу, хоць і меліся ўжо асобныя адзнакі, харак- 
тэрныя для наступнай эпохі. Гэта, напрыклад, праявілася 
ў дэкарыраванні згаданага абраза «Маці Божая Смален 
ская» (з Дубянца), манаграмы якога ўпрыгожаны рэльеф 
ным арнаментам рэнесанснага характару.

XVI ст. — найбольш плённы і вызначальны перыяд 
у развіцці культуры на Беларускім Палессі. Менавіта ў 
гэты час сфарміравалася агульнанацыянальная беларуская 
іканапісная школа, у рэчышчы якой традыцыйны жыва 
піс Палесся вылучаецца яскравай самабытнай плынню.

22 Лазарев В. Н. Внзантнйская жнвопнсь. С. 261, 262.
23 Львова Е. й. йскусство Болгарнн. М., 1970. С. 45; Божков А. 

Бьлгарската нсторнческа жнвопнсь. Ч. 1. Софня, 1972. С. 36, табл. 13.
24 Лазарев В. Н. Старые нтальянскне мастера. М., 1972. Табл. 22, 

25, 26.



92 [канапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

Новая праслойка гарадскога гандлёва-рамесніцкага на- 
сельніцтва была ў стане ўспрыняць перадавыя настроі 
еўрапейскага Рэнесанса, што спрыяла абуджэнню вострай 
цікаўнасці да акаляючай рэчаіснасці і як вынік — пранік- 
ненню ў рэлігійны жывапіс народных густаў і бытавых 
этнаграфічных элементаў. Жывапіс сталага XVI і пачатку 
XVII ст. вызначаецца імкненнем да канкрэтызацыі выявы, 
да перадачы ўзнёслых пачуццяў праз звыклыя, блізкія да 
рэальных формы. Абраз убірае ў сябе прыкметы рэаль 
нага жыцця і адлюстроўвае ў пэўнай ступені традыцыі 
народна-бытавой творчасці, што і надае яму мясцовы ка- 
ларыт. Трэба ўлічыць, што асноўным сацыяльным заказ- 
чыкам і спажыўцом іканапісу быў просты народ, «усе 
людзі паспаліты». Але перамены адбываюцца не адразу. 
Маюцца творы, у якіх спалучаюцца прыкметы і старога, 
і новага стылю.

Бадай, найбольш раннім творам, у якім ужо адчува 
ецца новая тэндэнцыя развіцця, з’яўляецца абраз «Маці 
Божая Іерусалімская» (МСБК). Раней ён быў запрастоль 
ным у здзітаўскай Мікіцкай царкве, і, паколькі вядома, 
што гэта царква збудавана ў першай палове XVI ст. па 
функцыі 1510 г.2’, можна меркаваць аб часе стварэння 
галоўнага запрастольнага абраза. Хутчэй за ўсё апошні 
быў напісаны да моманту асвяшчэння царквы, г. зн. у пер- 
шай палове — сярэдзіне XVI ст.

У параўнанні з апісанымі вышэй творамі гэты абраз 
незвычайна светлы, мяккі па каларыце з пявучым рытмам

“ Археографпческнй сборннк документов, относяіцнхся к нсторнн 
Северо-Западной Русн (АСЗР). Т. 6, док. 128. Внльна, 1869. С. 306, 314.



Іканапіс XVI cm. 93

ліній, што надае яму ўнутраную прасветленасць. Да но- 
вых прыкмет належыць таксама сакавітая рэльефная разьба 
па ўсяму фону, якая нагадвае чаканку. Па сваім характары 
такая сістэма арнаментацыі бліжэй усяго да рэнесанснай 
лепкі і разьбы*. Яна, безумоўна, істотна адрозніваецца 
ад лёгкіх штрыхаваных, прадрапаных іголкай малюнкаў 
на творах XV ст. А яе матыў — буйныя пераплеценыя 
сцябліны і лісце — характэрны для заходнееўрапейскага 
алтарнага жывапісу канца XV - пачатку XVI ст/

Значэнне Адзігітрыі са Здзітава не толькі ў некаторых 
новых адзнаках, але перш за ўсё ў тым, што яны (гэтыя 
адзнакі) папярэджваюць зараджэнне мясцовай школы жы- 
вапісу. Такія асаблівасці нісьма, як спалучэнне аранжа- 
вых, вохрыстых, чырвоных і зеленаватых тонаў у коле- 
равай гаме, мяккасць форм, сакавітая арнаментацыя фо 
ну, атрымалі яскравае развіццё ў творах XVI— XVII стст. 
Апрача таго, гэты твор прываблівае высокім майстэрст- 
вам і натхнёнасцю выканання: манументальнасцю кампа- 
зіцыі, пластычнасцю малюнка і самае галоўнае — адухоўле- 
насцю вобраза.

Такім чынам, нягледзячы на шэраг прыкмет, якія зні- 
тоўваюць гэты твор з сярэднявечным мастацтвам — умоў 
насць тыпажу і плоскаснасць форм, мадэліраваных вопі 
самі, — увогуле ён належыць ужо Новаму часу, падулад- 
наму філасофіі Еўрапейскага Рэнесанса.

211 Козлннскнй В. К., Фрэза Э. П. Художннк н театр. М., 1975. 
С. 177, 178.

27 Вег Я. Немецкая н чешская станковая жнвопнсь XV в. Будапешт, 
1967. С. 9, 15.



94 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

Рэнесансныя настроі ўкараніліся ў беларускім мастаіі' 
тве прыкладна на сто гадоў пазней, чым у Заходняй і 
Паўночнай Еўропе. Гэта тлумачыцца тым, што тут феа 
дальныя адносіны былі больш трывалымі, чым у заходніх 
суседзяў. У XVI ст. характэрныя рысы эпохі Адраджэння 
ярка праявіліся ў літаратуры, кніжнай гравюры і алтар 
ным жывапісе. Некалькі менш — у іканапісе, дзе адбілася 
звычайная для гэтага віду мастацтва традыцыйнасць т.эма 
тыкі і выяўленчай мовы. Новыя павевы заўсёды ўспры 
маліся іканапісам вельмі асцярожна і з адборам. Але харак 
тэрная для мастацтва Новага часу ўвага да зямной пры 
гажосці звычайнага чалавека, да яго пачуццяў і турбот 
была ўласціва і беларускаму традыцыйнаму мастацтву, 
асабліва на Палессі. Тут персанажы абразоў надзяляюцца 
індывідуальнымі рысамі, а ў сюжэтнай канве з’яўляюцца 
элементы апавядальнасці. Пэўная жанравасць пакуль што 
не перашкаджае глыбіні пачуцця і ўзнёсласці вобраза, 
г. зн. асноўным якасцям, захаваным ад мастацтва папярэд- 
няга часу. Больш таго, прыкметы жыццёвай назіральнасці 
ўзбагачаюць сакральны жывапіс, надаючы яму непаўторны 
мясцовы каларыт. Змяняюцца і фармальныя сродкі. Кам 
пазіцыя робіцца больпі прасторавай, выява твараў і асоб 
ных рэчаў больш аб’ёмнай. З’яўляюцца такія адзнакі, як 
разлічанасць і архітэктанічнасць кампазіцыйных мас, ураў 
наважанасць іх гарызантальных і вертыкальных элемен- 
таў, наяўнасць рапорта28 ў арнаменце. Такім чынам, пасту- 
пова фарміраваўся новы стыль.

“ Рапорт — пэўны паўтор галоўных звёнаў арнаменту.



Іканапіс XVI cm. 95

Найбольш поўна прыкметы гэтага стылю раскрыліся 
ў васьмі абразах, якія ўмоўна называем творамі майстра 
Рухчанскага іканастаса2’. Адзін з іх — «Нараджэнне Ба- 
гародзіцы»” — быў храмавым у аднайменнай царкве 
в. Рухча Столінскага раёна (дакладней, у той царкве, якая 
стаяла на месцы сучаснай). 3 гэтай жа Рухчанскай цар- 
квы ў адпаведнасці з дакументамі паходзяць і два іншыя 
абразы названага майстра — «Маці Божая Адзігітрыя» 
і «Мікола Цудатворац», якія захаваліся ў царкве суседняй 
вёскі. Апрача таго, у гэтую групу ўваходзяць гры апо- 
стальскія абразы, знойдзеныя ў Сымонаўскай царкве на 
могілках в. КажанТарадок, і абразы «Сабор архангела 
Міхаіла» і «Дэісус» з в. Рубель, якія таксама паходзяць 
з Рухчы.

Асноўнымі адзнакамі ўсіх разглядаемых твораў з’яў- 
ляюцца манументальнасць вобразнага ладу і падкрэслена 
ўрачысты стан «прадстаяння». Выключаюцца ўсялякія пры 
кметы ўнутранага руху і зменлівасці настрою нават там, 
дзе ёсць знешняе дзеянне (абмыванне немаўляці ў «Нара- 
джэнні Багародзіцы»). Высокая духоўнасць, апаэтызава- 
насць вобраза дасягаецца праз цнатлівую адметнасць юнай 
чысціні і глыбокай задуменнасці персанажаў. У фармаль 
ных адносінах абразы вызначаюцца цэлым шэрагам непаў 
торных прыкмет, як, напрыклад, надзвычайнай пластыч

"’ Вецер Э. Атрыбуцыя групы твораў жывапісу канца XVI — першай 
паловы XVII ст. // Помнікі мастацкай культуры Беларусі. Мн., 1989. 
С. 24-29.

■’" Абраз знайшла і ўпершыню прааналізавала Н. Высоцкая ў альбоме 
«Жывапіс Беларусі XII —XVIII стагоддзяў». Мн., 1980. Табл. 66, 67.



96 Іканапіс Заходняга Палесся XVI - XIX стст.

насцю форм і «звонкай» гамай колеру, улюбёнымі тонамі 
якога з’яўляюцца светла-чырвоны, блакітны і белы. У нека- 
торых выпадках - светла-чырвоны, зялёны, бэзавы і белы. 
У святых, на ўсіх абразах, крыху апушчаны верхнія па- 
векі над вельмі цёмнымі з павалокай вачамі і гюзірк нібыта 
«звернуты ў сябе». У душэўным стане кожнага персанажа 
падкрэсліваецца асэнсаванне вялікай значнасці падзеі і 
сваёй уласнай місіі ў ёй. Але разам з тым твары жывыя, 
трапяткія. Рысы не ідэальныя, часта асіметрычныя і па- 
чуццёва-аб’ёмныя. Больш канкрэтныя прыкметы: ва ўсіх 
персанажаў вельмі высока ўзнятыя цёмныя кароткія бро- 
вы над міндалепадобнымі вачамі; доўгія насы з выразна 
выгнутымі ноздрамі, сакавітыя, пачуццёвыя, але шчыль- 
на сцятыя вусны; адваротны цень на падбародку, пухлінкі 
каля рота і над бровамі. У старых мужчын рытмічпыя 
складкі на лбе. I пухлінкі, і складкі, і асветленая лінія носа 
мадэліраваны ўсюды аднолькава далікатнымі празрысты 
мі бялільнымі мазкамі на светла-карычневай аснове. Свет 
лае, амаль белае, вахрэнне пакладзена тонка размытымі 
празрыстымі плавямі. Ледзь прыкметныя санкірныя цені 
і тонкая падрумянка на шчоках. Характэрныя ружовыя 
моцна выгнутыя вушныя ракавіны з маленькімі мочкамі. 
Асабліва непаўторна мадэліраваны вочы. Ніжняе павека 
не выдзяляецца, а цёмная, радужная абалонка, якая злі- 
ваецца са зрэнкай, намалявана на фоне яскравай белай 
плямачкі бялку без усялякіх адценняў і цёмнай абводкі, 
амаль без блікаў.

Адметна мадэліруюцца і гладкія цёмныя валасы ў ма 
ладых, і сівыя кучаравыя — у старых. Мастак захапля



Іканапіс XVI cm. 97

ецца асязальнай пластыкай прывабных твараў, шляхет 
насцю характараў сваіх персанажаў. Аўтар абразоў натхнё 
на вар’іруе каларыстычную танальнасць розных твараў. 
Напрыклад, у «Саборы архангела Міхаіла» агульны тон 
халаднаваты: твары пяшчотна парцэляваныя, фон срэб 
ны, г. зн. усё суадносіцца з незямной сутнасцю падзеі; 
у «Нараджэнні Маці Божай» менш белага колеру, уведзе 
ны насычаны зялёны, карнацыя твараў болын густая, 
фон — залаты. Агульная гама цёплая — адпаведная жы- 
вому подыху падзеі. Асаблівай вытанчанасцю вызначаец- 
ца лёгкі празрысты каларыт апостальскіх абразоў, які 
складаецца з аранжавых, бэзавых і зеленаватых асноў- 
ных тонаў. Белыя плямы незатаніраванага ляўкасу і свет- 
лы, ззяючы золатам арнаментаваны фон ствараюць ура 
жанне паветранага мроіва, прасякнутага святлом, — усё 
гэта пры манументальнасці постацей і магутнай пластыцы 
ў выяве форм галавы і рук. Цікава, што пры яўным 
імкненні да аб’ёмнай пачуццёвай перадачы твараў святых 
фігуры пісаны досыць роўнічна. Пры гэтым цэласнасць 
уражання не парушаецца дзякуючы выдатна згармані- 
раваным каляровым суадносінам. Гэтая асаблівасць 
спалучэнне аб’ёмнасці ў выяве адкрытых частак цела 
з умоўнасцю і роўнічнасцю ў выяве далічнага — пазней 
вельмі шырока праяўляецца ў жывапісе XVII — першан 
паловы XVIII ст.

Пры параўнанні твораў іканастаса рухчанскага май- 
стра з абразамі XV — пачатку XVI ст. асабліва кідаецца 
ў вочы значна большая анатамічная адпаведнасць, нату- 
ральнасць пастаў і жэстаў у выяве персанажаў рухчан- 
скага майстра.
4 Зак. 143



98 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

Апісаная група твораў хутчэй за ўсё адносіцца да най 
больш прагрэсіўнай плыні беларускага мастацтва XVI 
пачатку XVII ст. Гэта прыкметна пры параўнанні іх з 
фрэскамі царквы Звеставання ў Супрасльскім манасты- 
ры, якія былі выкананы ў сярэдзіне XVI ст." і таксама 
вызначаюцца манументальнасцю вобразнага ладу і вытан 
чанасцю светлага мяккага каларыту. Але супрасльскія 
фрэскі ў значна большай ступені графічныя і ўмоўныя па 
выяве. 3 упэўненасцю можна сказаць, што наяўнасць у 
беларускім мастацтве такіх дасканалых па форме і глыбіні 
зместу твораў, як прааналізаваныя восем абразоў Палесся, 
сведчыць аб высокім узроўні яго развіцця.

Апостальскія абразы з КажанТарадка маюць вельмі 
блізкія па стылі аналагі ва ўкраінскім жывапісе сярэдзі- 
ны — другой паловы XVI ст., напрыклад апостальскія 
абразы з Кіеўскага музея ўкраінскага мастацтва12. Апрача 
таго, аналагі сустракаюцца і ў Львоўскім рэгіёне, на 
прыклад датаваныя 1620 г. абразы майстра Хведара Сян 
ковіча з Львоўскага музея ўкраінскага мастацтва”. Гэта - 
«Свяціцель Васіль Вялікі» і «Іаан Златавуст», якія па ма- 
дэліроўцы форм твараў персанажаў і арнаментацыі фонаў 
блізкія да палескіх абразоў, хоць па каларыце і мадэлі

" АСЗР. Внльна, 1900. Т. 9, дак. 20. С. 49 — 55; Фотаархіў «ЛОНА 
АН СССР». Л., ф. царквы ў Супраслі, спр. 28264 — 30057.

12 Украінськнй серэдньовічннй жывапіс: Альбом. Кнів, 1976. Табл. 
XXXI.

Свенціцька В. I., Сндор О. Ф. Спадчына віків. Львів, 1990. 
№ 78-81.



Іканапіс XVI cm. 99

роўцы далічнага прыкметна адрозніваюцца ад іх. Пры 
ведзеныя аналагі даюць падставу датаваць нашы палескія 
творы другой паловай XVI — першай чвэрцю XVII ст. 
На карысць гэтаму сведчыць і характэрны рэнесансны 
дэкор — сакавіты разьбяны арнамент фонаў, які ўжо 
апісаны вышэй. Але найбольш важкімі доказамі ў дата- 
ванні твораў з’яўляецца параўнанне іх з падпісанымі да 
таванымі абразамі блізкага рэгіёна Палесся. Найбольш 
раннімі з падпісаных з’яўляюцца абразы на Піншчыне: 
«Маці Божая Адзігітрыя» (1632) і «Параскева з жыціём» 
(1659). У раёне Брэста выяўлены абразы 1648, 1649 і 
1650 гг. Параўнальны аналіз выяўленчай мовы паказвае, 
што творы рухчанскага майстра ранейшыя за падпісаныя 
прынамсі на два-тры дзесяцігоддзі. Яны больш архаічныя 
і ўмоўныя па кампазіцыйных прыёмах (напрыклад вэлюм 
у «Нараджэнні Маці Божай») і ўзнёсласці вобразнай ха 

•34 рактарыстыкі .
Усе разгледжаныя творы паходзяць з цэнтральнага 

Палесся. На захадзе, у раёне Брэста, выяўлены толькі 
адзіны, але вельмі адметны твор, які належыць прыкладна 
да гэтага ж часу — другой паловы XVI — пачатку XVII ст. 
Гэта абраз «Архангел Міхаіл» старажытнай іканаграфіі:

31 У макеце «Збору помнікаў» т. 1 (Мн., 1972. С. 557, 558) Л. Лап- 
цэвіч датавала гэтыя творы XVIII ст. Гэта ж паўтарала даследчыца 
Н. Ф. Высоцкая ў альбоме «Жывапіс Беларусі XII —XVII стагоддзяў» 
(Мн., 1980, кат. № 66, 67) і ў каталозе «Тэмперны жывапіс Беларусі 
канца XV —XVIII стагоддзяў» (Мн., 1986, кат. № 30 — 32). Памылко- 
вае датаванне тлумачыцца адсутнасцю вопыту і рэстаўрацыйнага матэ- 
рыялу, якімі мастацтвазнаўчая навука валодае сёння.
4*



100 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

паясны, франтальны з паднятым угару мячом. Ён вызна 
чаецца чаканеным сілуэтам, пругкім малюнкам і вельмі 
стрыманым вытанчаным колерам. Тыпаж і характар ма 
дэліроўкі твару тут блізкія да некаторых фрэсак сярэдзі- 
ны XVI ст. у супрасльскай царкве Звеставання, а выкла 
дзеныя срэбнымі пласцінамі латы нагадваюць рыцарскія 
даспехі XV ст. Можна меркаваць, што ў гэтым раёне Па 
лесся ўжо ў той час меўся свой жывапісны цэнтр.

3 Заходняга Палесся паходзіць і больш позні твор 
«Мікола Цудатворац», пластычную мову якога можна раз- 
глядаць як прыклад пераходу ад мовы мастацтва канца 
XVI да мовы сярэдзіны XVII ст. У ім выдатна спалуча- 
юцца старажытная іканаграфія і элементы стылю барока. 
Яго светлы і мяккі каларыт, пабудаваны на спалучэнні 
перлавых, белых і прыглушаных чырвоных тонаў, вызна 
чаецца гармоніяй, а кампазіцыя — ураўнаважанасцю'1’. Аднак 
гэтыя рысы новага стылю суседнічаюць з адзнакамі мань 
ерызму. Аб маньерызме нагадваюць нярвовая ломкая 
лінія, якой мадэліруюцца рысы твараў, рукі і ўбранне, 
імклівы, кінуты ўбок позірк, трапяткі рытм складак пад- 
рызніка і зёлак на пазёме, урэшце — вытанчаны сілуэт, 
што надае вобразу ўнутраную напружанасць.

«Мікола Цудатворац» мае аналагі ў мастацтве сусед- 
ніх рэгіёнаў Украіны, Польшчы і Славакіі. Так, напрык 
лад, блізкі да яго па стылі і тэхніцы выканання ўкраінскі

■“ Кампазіцыйная частка была парушана ў XVIII ст. у час прыста- 
савання да іншай рамы.



Іканапіс XVI cm. 101

абраз «Мікола з жыціем» у музеі Бардзёва датаваны 
XVI ст. У абодвух творах шмат агульнага ў кампазіцыі, 
каларыце і тыпажы. Толькі беларускі абраз болып экспрэ 
сіўны па малюнку.

Ва ўсіх названых творах XVI — пачатку XVII ст. праз 
новыя формы «прасвечвае» добра захаваная старажытная 
выяўленчая структура: прыхільнасць да канона, пэўная 
графічнасць, плоскаснасць і абагульненасць форм. Трады 
цыйная аснова захавалася нават у алтарным жывапісе, 
які ў параўнанні з іканапісам больш шчыра арыентаваўся 
на заходнееўрапейскія ўзоры.

У «Пакланенні вешчуноў» формы мадэліруюцца ко- 
лерам спосабам накладання на светлую аснову больш цём- 
ных слаёў фарбы, а не наадварот, як гэта назіраецца ў 
творах правізантыйскага тыпу. Майстар мякка мадэліруе 
контуры, зусім не карыстаючыся абрысам, што асабліва 
прыкметна ў выяве юнага твару Марыі і пяшчотнага цельца 
немаўляці. Размыўка шматлікіх празрыстых колеравых 
слаёў змякчае формы настолькі, што яны здаюцца ахута- 
нымі лёгкім паветраным мроівам. Але разам з тым у кам- 
пазіцыйнай пабудове адчуваюцца пэўная абмежаванасць 
у разуменні глыбіні і перспектывы і відавочная ўмоўнасць 
у перадачы аб’ёмаў. Бачна, што аўтар твора ўспрыняў 
новы лад жывапісу толькі часткова, толькі праз прызму 
свайго традыцыйнага мыслення. Супярэчнасці, якія пры 
гэтым узніклі, ён пераадолеў дзякуючы свайму таленту 
жывапісца. Вельмі пераканаўча, жыццёва праўдзіва пе- 
рададзены сіла і непадробленасць пачуццяў яго перса-



102 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

нажаў. Паставы і жэсты пастухоў, што прыйшлі пагля- 
дзець на дзіця, кранаюць натуральнасцю і шчырасцю, а іх 
прасветленыя, поўныя цікаўнасці твары — сваёй харак- 
тарнасцю. Усе нязграбнасці кампазіцыі (нагрувашчаныя 
на замкавыя вежы кроквы хлява) кампенсуюцца мяккім, 
гарманічным каларытам, які будуецца на цёплых вохры 
стых танах у спалучэнні з насычаным чорным колерам 
і з украпваннем фісташкавых, ружовых і перлава-шэрых 
плямак.

Такім чынам, у XVI — пачатку XVII ст. назіраецца 
надзвычайная з’ява: іканастас пад уплывам рэнесансных 
настрояў узбагачаецца элементамі выяўленчай мовы і дэ- 
карацыі еўрапейскага мастацтва, а алтарны жывапіс тра 
пляе пад моцны ўплыў мясцовай традыцыйнай іканапіс- 
най сістэмы і адыходзіць ад класічных еўрапейскіх форм. 
У выніку адбываецца збліжэнне праваслаўнай і каталіц- 
кай жывапісных традыцый у рамках мясцовай мастацкай 
школы.

Назіраючы за развіццём жывапісу Беларускага Палес- 
ся на працягу XV —XVI стст., можна заўважыць, як фар 
міравалася новая мясцовая традыцыя, якая склала аснову 
самабытнай жывапіснай школы. Калі ў XV і самым па- 
чатку XVI ст. іканапіс быў непасрэдным працягам візан- 
тыйскага і старажытнарускага мастацтва, то пазней пад 
уплывам Еўрапейскага Рэнесанса ён набывае пэўную жан- 
равасць, этнаграфічнасць і разам з тым засвойвае некато 
рыя дасягненні тэхнікі і дэкарацыі заходнееўрапейскага 
мастацтва. Усё гэта надало традыцыйнаму жывапісу Бе



Іканапіс XVI cm. 103

ларускага Палесся яскравую адметнасць і стварыла ўмовы 
для фарміравання мясцовай школы, якая ўваходзіла ча 
сткай у агульнанацыянальную. I нягледзячы на тое што 
ад тых часоў да нас дайшло не вельмі шмат твораў, даска- 
наласць іх выканання, філасофская глыбіня і пэўная ідэй 
ная скіраванасць дазваляюць меркаваць аб высокім развіцці 
агульнай культуры ў дадзеным рэгіёне, а стылістычная 
еднасць захаваных твораў спрыяе вызначэнню мясцовай 
жывапіснай традыцыі.



104 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

1. Маці Божая Замілаваппс. XV ст. Маларыцкі р-н



Іканапіс XVI cm. 105

2. Мяці Божая Ісрусалімская. Фрагмепт. XVI ст. Жабіпкаўскі р-п



106 Іканапіс Заходняга Палесся XVI -XIX стст.

3. Маці Божая Ісрусалімская. XVI ст. Піпск



ІКАНАПІС XVII ст.



У першай палове XVII ст. беларускае мастацтва разві- 
валася ў вельмі складаных і супярэчлівых умовах. Гэта 
быў адзін з найбольш драматычных перыядаў у гісторыі 
культурнага жыцця краіны. Ён адзначаны жорсткай ідэала- 
гічнай барацьбой народа за сваю нацыянальную і культур- 
ную незалежнасць супраць паланізацыі. Справа ў тым, 
што рэфармацыйны рух, які шырока распаўсюдзіўся ў Бе- 
ларусі ў папярэднюю эпоху, у XVI ст., падарваў царкоў- 
ную манаполію ў галіне ідэалогіі, спрыяў развіццю валь- 
надумства, але разам з тым выклікаў піырокую экспансію 
каталіцызму з яго галоўнай сілай — ордэнам езуітаў'. 
Такім чынам, контррэфармацыю на беларускіх землях 
узначалілі езуіты, якія разам са сваёй асноўнай мэтай — 
аднаўленнем аўтарытэту афіцыйнай царквы — мелі і іншыя 
намеры, а менавіта асіміляцыю народаў Рэчы Паспалітай 
і поўнае падначаленне іх.Польскай Кароне як у палітыч- 
ных, так і ў культурных адносінах. На беларускіх, украін 
скіх і летувіскіх землях езуіты сталі праваднікамі веліка- 
польскай шавіністычнай палітыкі, што, натуральна, выклі-

' Конон В. Н. От Ренессанса к класснцнзму. Мн., 1978. С. 83.



Іканапіс XVII cm. 109

кала пратэст з боку шырокіх мас учарашніх праваслаўных, 
а сёння перахрышчаных у унію гараджан і сялян, для 
якіх барацьба за захаванне рэлігійных традыцый была 
шчыльна звязана з барацьбой за культурную і нацыяналь 
ную незалежнасць. Боязь страціць незалежнасць узнікла ў 
беларусаў пасля прыняцця дзяржаўнай уніі 1569 г., калі 
Палессе разам з усімі беларускімі землямі ўвайшло ў Рэч 
Паспалітую. Нежаданне трапіць пад уплыў чужынцаў 
спрыяла развіццю нацыянальнай самасвядомасці, якая яшчэ 
больш узмацнілася пасля прыняцця царкоўнап уніі 1596 г.

Важна адзначыць, што ў гэты час больш востра, чым 
у жывапісе XVI ст., адчуваюцца рэўнасныя адносіны да 
канона і імкненне падкрэсліць вечную непераходную знач 
насць і каштоўнасць векапомнай традыцыі. Гэтаму спрыяла, 
па першае, контррэфармацыя, якая знайшла водгук у па 
рода з нагоды іканаборчых памкненняў гюзняй рэфарма 
цыі’, па-другое, жаданне захаваць адметнасць сваёй куль 
туры ад магчымых чужародных уплываў.

Такім чынам, ва ўмовах вялікай напружанасці духоў- 
ных сіл грамадства склаўся своеасаблівы тып абраза, які 
арганічна спалучаў у сабе ўзнёсласць пачуццяў з элемен- 
тамі жанравасці, характэрнай для свайго часу. Але, каб 
гэта ўбачыць, трэба мець на ўвазе спецыфіку дадзенага 
віду мастацтва з яго ўмоўнасцю і сімвалізмам, калі асноў 
ная задума перадаецца не праз сюжэт,, а пры дапамозе 
малюнка, каларыту, кампазіцыйных рытмаў і інш.

2 Спісанне супраць лютэраў архідыякана Еўстафія // Русская нс- 
торнческая бнблнотека. Т. 19; Памятннкн полемпческой лнтературы в 
Западной Русн. Кн. 3. СПб., 1903. С. 47 — 182.



110 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

Найбольш паказальны ў гэтым плане палескі твор 
«Тройца старазапаветная» з в. Дастоева, які ўражвае ве- 
лічнай урачыстасцю агульнага настрою і разам з тым спа- 
койнай апавядальнасцю. Яго кампазіцыйная будова вызна- 
чаецца надзвычай строгай сіметрычнасцю, а каларыт 
дэкаратыўнасцю.

Ва ўсім выяўленчым ладзе «Тройцы старазапаветнай» 
падкрэслены моц і трываласць. Цэнтральнаму анёлу на- 
ват нададзена пастава пантакратара. Гэты анёл мае такі ж 
пунсовы, круглявы і прастадушны твар, як і іншыя два, 
але яго постаць з’яўляецца асновай строга вертыкальнай 
кампазіцыйнай восі, якая ўверсе завяршаецца магутным 
дубам, а ўнізе - жорсткай складкай абруса. Адчуванню 
сіметрыі спрыяюць распасцёртыя, скіраваныя канцамі ў 
верхнія куты крылы. Нават разьбяны арнамент фону тут 
вызначаецца асабліва моцнымі, падобнымі на чаканеныя 
формамі. Строга разлічаная кампазіцыя не выглядае 
жорсткай дзякуючы мяккасці і празрыстасці колераў дру- 
гога плана і падрабязна, з любоўю выпісаным бытавым 
дэталям.

У другім абразе — «Успенні Маці Божай» - сіметрыя 
кампазіцыі падкрэслена ў меншай ступені, але каляровая 
гама такая ж святочная і дэкаратыўная. Уражвае сулад 
насць кананічнага сюжэта і выразна рэалыіых дэталей 
быту. Напрыклад, Аўфоній, якому адсякае рукі архангел 
Міхаіл, адлюстраваны ў цёмным убранні з высокім гаф- 
рыраваным каўняром і ў берэце — адзенні беларускіх гара 
джан (часцей пратэстантаў) канца XVI — пачатку XVII ст. 
Астатнія персанажы абраза — прыбраныя ў традыцыйныя 
гімаціі і хітоны апосталы і свяціцелі ў царкоўным абла-



Іканапіс XVII cm. Ill

чэнні - маюць надзвычай прастадушныя твары, якія піса 
ны пастозна ружовай вохрай з чырвонымі ажыўкамі. Нюан 
сіраваны жывапіс адкрытых частак утварае кантраст з ла 
кальнымі каляровымі роўніцамі адзення. У цэлым кала- 
рыт абраза будуецца на насычаных вохрыстых тонах у 
спалучэнні з золатам фону і німбаў.

Прастора ў гэтым творы ствараецца з дапамогай раз- 
горнутых у глыбіню архітэктурных куліс, яна ў параўнан- 
ні з будовай перспектывы ў абразах XVI ст. больш скла 
даная.

Для абодвух твораў — і «Тройцы старазапаветнай», і 
«Успення Маці Божай» — характэрна абагульненасць 
форм, асабліва ў трактоўцы адзення, якое пададзена 
амаль лакальнымі, пераважна чырвонымі, густа-блакітнымі, 
балотна-зялёнымі і гарчычнымі плямамі. Цяжкія фалды 
падкрэслены вузкім, але выразным кантам. Адчуваецца 
масіўнасць і пругкасць тканін, колер якіх згушчаецца 
ў глыбіні хвалістых складак і добра выяўляе іх фактуру 
і аб’ёмы. Трэба заўважыць, што падобны характар трак 
тоўкі складак тыповы для ўсяго беларускага іканапісу 
XVII ст. Вельмі блізкімі па іканаграфіі і кампазіцыйных 
прыёмах аналагамі апісаных вышэй твораў з’яўляюцца 
абразы «Тройца старазапаветная» і «Мікола Цудатворац» 
з Камянецкага раёна, а таксама «Мікола» са Столінскага 
раёна (яшчэ не рэстаўраваныя, не раскрытыя ад позніх 
панаўленняў, таму не аналізуюцца ў каларыстычным пла- 
не). Яны таксама вызначаюцца вялікай унутранай сілай 
уздзеяння за кошт магутнай пластыкі малюнка і важкасці 
формы. Па сваёй урачыстасці яны не саступаюць «Трой- 
цы старазапаветнай» з в. Дастоева.



112 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

Агульная асаблівасць усіх апісаных вышэй твораў — 
іх адпаведнасць народным уяўленням: устойлівасць і пэў- 
ная матэрыяльнасць формы, вялікая колькасць бытавых 
дэталей і, урэшце, шчырая дэкаратыўнасць каларыту.

Фалькларызацыя палескага іканапісу, якая вельмі ярка 
праявілася пазней, у XVIII ст., стала прыкметнай ужо ў 
творах першай паловы XVII ст. Але ў гэты час спрошчаныя, 
наіўныя па форме абразы, якія ўпэўнена можна аднесці да 
«народнага прымітыву», сустракаюцца рэдка (відаць, яны 
мала захаваліся). Такім нетыповым прыкладам можа слу- 
жыць жывапіс царскай брамы са Столінскага раёна, які 
таксама вызначаецца ўрачыстасцю настрою, хоць і больш 
стрыманым у параўнанні з папярэднімі творамі.

Створкі брамы маюць пяць традыцыйных кампазіцый 
у шасці клеймах («Звеставанне» і евангелісты), якія, нягле- 
дзячы на свае невялікія памеры, вызначаюцца манумен- 
тальнасцю. He трымаючыся анатамічна правільных пра- 
порцый і, відавочна, не валодаючы прафесійным малюн- 
кам, аўтар роспісаў царскай брамы пераканаўча выяўляе 
сваю задуму праз выразны экспрэсіўны абрыс і выдатна 
знойдзеныя суадносіны фігур персанажаў з акаляючым 
асяроддзем. Спакойная засяроджанасць евангелістаў, ураў- 
наважанасць кампазіцыйных мас і пабудова прасторы ў 
выглядзе сцэны — усё нагадвае творы XVI ст., але транс- 
фармаваныя, «зніжаныя» наіўнасцю і шчырасцю майстра.

Царская брама мае вельмі блізкі стылістычны аналаг — 
падпісаны твор (таксама царскую браму) 1628 г. са Сла- 
вацкага музея ў Бардзёве’, якая вельмі блізкая да пале- 
скай па тыпажы, іканаграфіі і колеры.

’ Твор з Бардзёва дае магчымасць датаваць царскую браму тым жа 
інтэрвалам 30-~40 х гадоў XVII ст.



Іканапіс XVII cm. 113

Бліжэй да сярэдзіны XVII ст. у традыцыйным жы- 
вапісе 40-х гадоў адчуваецца змена агульнага настрою. 
Яшчэ захоўваецца манументальнасць вобразнага ладу, але 
ўскладняюцца псіхалагічныя характарыстыкі. Тонкія адцен- 
ні душэўнага стану раскрываюцца праз дасканалы калі- 
графічны малюнак і вытанчаны колер. Можна меркаваць, 
што ў абставінах некаторай (праўда, непрацяглай) стабі- 
лізацыі сацыяльнага жыцця тэмай мастацтва становяцца 
не толькі агульнаграмадскія, але і маральныя праблемы. 
Гэта яскрава адлюстравалася ў двух абразах Драгічынскага 
раёна — «Маці Божая Адзігітрыя» і «Спас Нантакра 
тар», якія ў адпаведнасці з краязнаўчай літаратурай да- 
туюцца 1632 г/ Параўнанне гэтых твораў з падпісанымі 
датаванымі абразамі сярэдзіны XVII ст. дазваляе пага- 
дзіцца з гэтай датай.

«Маці Божая Адзігітрыя» і «Спас» вылучаюцца сярод 
іншых высокім прафесіяналізмам і майстэрствам выка- 
нання (Драгічынскі раён). Іх тыпаж у вялікай ступені 
ідэалізаваны, але жывапіс твараў і рук вельмі пачуццёвы 
і па сваіх формах рэалістычны. Твары пісаны тонка раз- 
мытымі плавямі светлай вохры па аліўкавым санкіры. 
Пяшчотная падрумянка пакладзена па формах. Ружовыя 
акцэнты ў слязнічках, на павеках і на мочках вушэй уз- 
мацняюць адчуванне жывой фактуры. Вялікае значэнне 
надаецца натуральнасці пастаў і жэстаў. Так, востра схо- 
пленыя рух і насцярожаны позірк дзіцяці ў абразе «Адзі- 
гітрыя» надаюць твору жыццёвую пэўнасць і ўзмацняюць

' Ставровнч Ф. Местечко Бездеж // Вестннк Западной Росснн. 
1867. Т. 1, № 12. С. 219-224.



114 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

адчуванне эмацыянальнай напружанасці. У «Спаса» ду- 
шэўная ўзрушанасць падкрэсліваецца нервовым малюн- 
кам ламаных складак гімація і мігценнем чырвонага палі- 
менту, які ў асобных месцах прасвечвае праз пазалоту 
арнаментаванага фону.

Імкненне да перадачы жывога трапяткога душэўнага 
руху пры захаванні абстрагаванасці і абагульненасці во- 
браза ў цэлым часам прымае незвычайныя формы, як 
гэта можна бачыць у абразе «Маці Божая Замілаванне» 
1644 г. Тут адначасова выкарыстаны розныя жывапісныя 
тэхнікі і розныя стылявыя прыёмы. Усё далічнае, адпа- 
ведна старажытнай традыцыі, пісана тэмперай з захаван 
нем роўнічнасці, умоўнасці формы, а характэрныя про- 
станародныя твары выкананы алейнымі фарбамі з дапа- 
могай святлоценявой мадэліроўкі, вельмі пачуццёва. Але 
пры іх відавочных імкненнях да жывасці выявы, да рас- 
крыцця жывога пачуцця замілавання, любові мастак старан- 
на захоўвае дэкаратыўнасць умоўна маляванага ўбрання 
і абстрагаваны залаты з арнаментам фон.

У сярэдзіне XVII ст. іканапісная школа Беларускага 
Палесся дасягнула свайго росквіту, што выявілася праз 
класічную адпаведнасць задумы, зместу і сістэму выяўлен- 
чых сродкаў. Шырокае пранікненне ў абраз жанравых 
элементаў і развіццё апавядальнага пачатку пакуль што 
паспяхова спалучаецца з агульнай манументальнасцю во- 
бразнага ладу і не перашкаджае высокай духоўнасці тво 
ра. Да пэўнага часу жанравасць і этнаграфізм узбагача 
юць традыцыйны жывапіс цеплынёй і непасрэднасцю па 
чуцця, не зніжаючы яго паэтычнай узнёсласці. На Бела- 
рускім Палессі адзнакі мясцовага быту ў іканапісе яскрава



Іканапіс XVII cm. 115

адбіваюць народныя густы і надаюць сакральнаму мастацт- 
ву адценні сацыяльнай і нацыянальнай непаўторнасці. Гэ 
таму спрыяюць і такія рысы, як характэрнасць, імкненне 
да раскрыцця натуральных чалавечых перажыванняў і 
перадача востра схопленых жыццёвых сітуацый. Пасту- 
пова ўкаранёная ў свядомасці уніятаў думка аб вяртанні 
да традыцый адзінай старажытнай царквы выклікала, 
асабліва ў асяроддзі мастацкіх колаў, звязаных з базыль- 
янскім ордэнам, цікавасць да раннехрысціянскага мастацтва 
з яго антычнымі традыцыямі. Відаць, гэтым, а таксама 
заходнімі ўплывамі, што пашыраліся праз каталіцкае мас- 
тацтва, можна тлумачыць з’яўленне натуралістычных эле 
ментаў у выяве і распаўсюджанне новых іканаграфічных 
тыпаў. Шырока сталі ўжывацца такія сюжэты, як «Кара- 
наванне Марыі», «Маці Божая Апека», «Сашэсце ў пекла - 
Уваскрэсенне» і шэраг мясцовых ізводаў іканаграфіі 
Маці Божай (Супрасльская, Мінская, Бялыніцкая, Холм- 
ская і інш.У. У палескім іканапісе, верагодна, акрэслі- 
ваюцца мясцовыя рэгіянальныя стылістычныя асаблівасці, 
звязаныя з развітымі цэнтрамі: Берасцейскім, ГІінскім, 
Століна - ДавыдТарадоцкім.

Берасцейскі (Брэсцкі) рэгіён вызначаецца маляўнічай 
шчырасцю і сакавітай корпуснай мадэліроўкай форм, што 
кідаецца ў вочы пры разглядзе трох падпісаных твораў 
1648—1650 гг. з Маларыцкага раёна — «Успенне», «Па- 
кровы» і «Праабражэнне». Наяўнасць падпісаных дата 
ваных абразоў — надзвычай важны момант, які дазваляе

' Кондаков Н. П. Памятннкн хрнстнанского нскусства на Афоне. 
СПб., 1898. С. VIII, IX.



116 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

больш дакладна атрыбутаваць увесь масіў твораў пале- 
скага іканапісу XVII ст. Датаваныя творы з Маларыцкага 
раёна ўвасабляюць найбольш характэрныя адзнакі свайго 
часу і рэгіёна. Яны, без сумнення, паходзяць з адной 
майстэрні, бо маюць шмат агульнага і вылучаюцца вельмі 
арыгінальнай мадэліроўкай твараў і рук. Гэтым абразам 
уласцівы падкрэслена арганізаваная, добра разлічаная 
кампазіцыя і дасканалая, нібыта чаканеная, форма.

Першы з іх — «Праабражэнне» (1648) — уражвае сваім 
прасветленым узнёслым настроем. У прарокаў і Хрыста 
надзвычай прастадушныя, даверлівыя твары, іх каржака- 
ватыя постаці ў светлых, нібы з ільнянога палатна, хіто- 
нах выразна вымалёўваюцца на залатым ззяючым фоне. 
Прасвечванне чырвонага паліменту праз тонкую пазалоту 
арнаментаванага фону стварае ілюзію багацця святла, 
якое льецца з глыбіні абраза. Светлы, празрысты фарба 
вы слой пакладзены так тонка, што месцамі праз асноўны 
колер праглядваецца белы ляўкас і садзейнічае рэфлексіі 
святла. Імкненне да перадачы прыгажосці зямнога свету 
праяўляецца ў старанным малюнку траў, спляценне якіх 
перагукваецца з рэльефным арнаментам фону.

Цэлая поліфанія характараў і перажыванняў разгорт- 
ваецца ў другім падпісаным абразе — «Пакровы» (1649), 
дзе гаманлівы натоўп абапал Рамана-псалмапеўца адлюс- 
траваны з вялікай жыццёвай назіральнасцю і праўдапа- 
добнасцю. Душэўны стан кожнага персанажа перададзе- 
ны праз ледзь прыкметныя асаблівасці паводзін і мімікі.

Абраз добра захаваўся, таму на яго перакладзе зручна 
прасачыць асаблівасці мясцовай мадэліроўкі твараў і рук 
персанажаў, якая робіцца з дапамогай чаргавання свет



Іканапіс XVII cm. 117

лых і цёмных мазкоў, пакладзеных адзін ля аднаго. Гэта 
стварае ілюзію інтэнсіўнай гульні святла і ценю, хуткай 
змены настрою.

У кампазіцыі як гэтага, так і іншых абразоў сярэ 
дзіны XVII ст. вельмі прыкметна імкненне разгарнуць 
прастору ў перспектыве. Суадносіны паміж чалавечымі 
постацямі і архітэктурнымі кулісамі амаль пазбаўлены 
ўмоўнасці. Складаныя комплексы палацаў рэнесанснага 
характару маюць выразную кампазіцыйную самастой- 
насць. Яны пабудаваны з дапамогай не толькі адварот 
най, але і прамой перспектывы, дастаткова добра разгор 
нутай у глыбіню, маюць падкрэсленыя аб’ёмы. Заўважаецца 
перарастанне ўмоўнай формы куліс у самастойны архітэк 
турны пейзаж, што надае твору вялікую жыццёвую да- 
кладнасць. Вельмі выразна гэтая цікавасць да архітэктур 
нага пейзажу выяўлена ў трэцім абразе — «Успенне Ба- 
гародзіцы» (1650), дзе ўнутраная прастора арганізавана 
за кошт аб’ёмных і складаных архітэктурных комплексаў 
на другім плане.

Для ўсіх трох абразоў характэрны рэльефны, разьбяны 
(пазалочаны) арнамент на фоне. Ён уплятаецца ў агуль- 
ную кампазіцыю і ўзмацняе яе выразнасць. Напрыклад, у 
«Пакровах» раслінны арнамент дзе-нідзе нагадвае языкі 
полымя. Ён разліваецца знізу ўверх (парасткі аканта) і, 
аб’ядноўваючы дзве самастойныя кампазіцыі з Раманам і 
Марыяй у цэнтры, утварае аснову, на якой нібыта лунае 
верхняя група.

Акрамя таго, для апісаных вышэй абразоў характэрна 
жанравасць, якая працінае традыцыйную іканаграфічную 
канву і надае твору цеплыню і жыццёвую пераканаўчасць.



118 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

Жанравасць, якая ў творах XVI ст. праяўляецца толькі ў 
асобных элементах, набывае тут вялікую значнасць. Яна 
прысутнічае не толькі ў асобных дэталях бытавога харак 
тару, але выступае як істотны элемент усёй вобразнай 
структуры, як адзнака блізкасці выяўленага да рэальнай 
жыццёвай сітуацыі. Яшчэ ў большай ступені гэта рас 
крываецца ў абразе «Нараджэнне Маці Божай», які так- 
сама паходзіць з Маларыцкага раёна. Ён, відаць, нале 
жыць таму ж мастацкаму колу, што і тры апісаныя абра 
зы 1648 — 1650 гг. Прынамсі, аб гэтым сведчаць вельмі 
падобная мадэліроўка твораў і асноўныя кампазіцыйныя 
прыёмы1’. У згаданым абразе жанравая сцэна нараджэння 
дзіцяці адлюстравана адначасова і ўрачыста, і будзённа. 
Яна ўключае ў сябе яскравыя элементы этнаграфічнага 
характару, дзе служкі паказаны ва ўбранні беларускіх 
сялянак: у спадніцах-андараках, палатняных кашулях і 
камізэльках са шнуроўкай на грудзях. Уражваюць асоб 
ныя элементы крою, якія характэрны для местачковага 
нобыту і маюць прыкметы чыста народнай мясцовай вы 
творчасці: спавівальнік на дзіцячай калысцы, прошвы на 
падушках, разьба на ножках стала. Дзякуючы бытавым 
дэталям, якія паказваюць на мясцовае паходжанне, гэты 
абраз можа служыць узорам для параўнання. 3 дапамогай 
яго ўвесь астатні, аналагічны па стылі, жывапіс можа быць 
аднесены да мясцовай берасцейскай школы малярства.

У папярэдніх працах аўтара гэтага артыкула прыведзены тут аб- 
раз «Нараджэнне Маці Божай» памылкова аднесены да канца XVI — 
пачатку XVII ст. Больш глыбокае вывучэнне паказала яго сувязь з абра- 
замі сярэдзіны XVII ст.



Іканапіс XVII cm. 119

Абраз «Нараджэнне Маці Божай» мае класічна ясную 
і ўраўнаважаную кампазіцыю. Архітэктурныя кулісы 
велічныя вежы, падобныя па формах і ляпному дэкору 
да рэнесанснага збудавання, — выразна абмяжоўваюць 
месца дзеяння. Персанажы, згрупаваныя ў асобныя кам- 
пазіцыі, удала размешчаны ў замкнутай прасторы. Каля 
ровая гама, у якой пераважаюць светлая кінавар і прыг- 
лушаны сіні тон, адцененыя золатам фону і светлымі тонамі 
архітэктурных кулісаў, — тыповая для ўсёй групы згада- 
ных твораў. У цэлым іх каларыт вызначаецца вялікай на- 
сычанасцю і дэкаратыўнасцю.

Па групоўцы сюжэтаў і характары этнаграфічных 
элементаў абраз «Нараджэнне Маці Божай» мае пэўныя 
кампазіцыйныя аналагі ў фрэсках Трокскага замка (зараз 
Тракай, Літва), копіі з якіх захоўваюцца ў Вільнюскім 
архіве7, а апісанне прыведзена ў нарысах В. Смакоўскага 
і У. СыракомліЎ

Кампазіцыйная пабудова, арганізацыя прасторы і асоб- 
ныя дэталі ва ўсіх апісаных творах Брэсцкага рэгіёна пер- 
шай паловы і сярэдзіны XVII ст. у пэўнай ступені нагад- 
ваюць рэнесансныя формы: пра гэта сведчыць падкрэсле- 
ная ўраўнаважанасць мас, кулісы ў выглядзе рэнесанс- 
ных збудаванняў і, урэшце, «чаканеныя» ўзоры арнаменту. 
Гэтым якасцям амаль не супярэчаць некаторыя барочныя 
элементы, якія пакуль што падпарадкоўваюцца старой, 
даволі трывалай выяўленчай сістэме.

Такім чынам, ёсць падставы меркаваць, што адным 
з развітых цэнтраў жывапісу ў XVII ст. было Берасце.

7 ЦДА Літвы, ф. 1135, воп. 12, адз. зах. 556 — 561, усе аркушы.
8 Пра гэта гл.: Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 1. С. 202.



120 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

Аб гэтым сведчыць апрача апісаных яшчэ вялікая коль- 
касць выдатных па сваёй мастацкай сталасці твораў у 
вёсках і мястэчках вакол Брэста. Хутчэй за ўсё яны былі 
вывезены ў маленькія вясковыя цэрквы са старажытных 
брэсцкіх храмаў, разбураных у XIX ст. пад час зносу 
старога горада і будаўніцтва Брэсцкай крэпасці.

Для іканапісу гэтага рэгіёна ўласцівы цёплая насыча- 
ная каляровая гама і сакавітая паўнакроўная форма, у ма- 
дэліроўцы якіх перабольшвае не малюнак, а лепка коле- 
рам. 3 асаблівай сілай адчуваецца асязальнасць рэчаў і 
характэрнасць простанароднага тыпажу.

Другі цэнтр іканапісу, відавочна, быў звязаны з Пін- 
скам. У яго наваколлі выяўлена некалькі дзесяткаў абра- 
зоў, якія вылучаюцца ў параўнанні з брэсцкімі больш 
развітай графічнасцю мадэліроўкі форм і больш халоднай 
гамай колераў з шырокім выкарыстаннем перлава-шэрых, 
зеленаватых і пурпурна-чырвоных тонаў. Майстры Пін- 
скага рэгіёна валодалі асаблівай каліграфічнасцю і вытан 
чанасцю малюнка. Іхнія творы больш сімвалічныя за брэсц- 
кія. Тут не сустракаецца той непасрэднасці ў перадачы руху 
натоўпу, таго імкнення напоўніць абраз моцнай жыццё- 
вай энергіяй, што характэрна для Брэсцкага рэгіёна. На 
Піншчыне ў большай ступені захоўваецца ўмоўнасць 
кампазіцыйнай будовы і ўвогуле выяўленчай мовы. Аднак 
і ў гэтых месцах вельмі прыкметнае імкненне да жанра- 
васці. Тут у структуры сюжэтаў абразоў таксама шмат 
этнаграфічна-фальклорных дакладных дэталей і пры ўсёй 
умоўнасці мадэліроўкі форм тыпаж вызначаны простана- 
роднасцю.



Іканапіс XVII cm. 121

Найбольш тыповым у гэтых адносінах творам з’яў 
ляецца падпісаны абраз 1659 г. «Параскева з жыціем», 
у якім, як у фокусе, адлюстраваны самыя яркія рысы 
свайго часу і сваёй мясцовай школы. Адна з такіх рыс 
спалучэнне патэтычнай прыўзнятасці вобраза з канкрэт- 
насцю выявы асобных сцэн жыція.

Постаць Параскевы ў сярэдніку на залатым рэльеф 
ным фоне прасякнута строгай урачыстасцю. Сярэднік, 
хоць і не надта вылучаецца памерамі, манументальны 
паводле кампазіцыі і агульнага вобразнага ладу. У адроз- 
ненне яд клеймаў ён пазбаўлены ўсялякага дзеяння: святая 
тут — у позе «прадстаяння». Яе цяжкія адзежыны так спа 
даюць долу, што надаюць постаці велічнасць манумента.

Сюжэты клеймаў разгортваюцца з правага боку (ад 
сярэдніка) уніз па перыметры ў правы верхні кут. Яны ў 
адрозненне ад сярэдніка поўняцца рухам і чалавечымі 
страсцямі. А па сваіх памерах і грунтоўнасці выявы рэ 
чаў хутчэй набліжаюцца да жанравых карцін, чым да 
мініяцюр. Апавяданне пачынаецца са зняволення Св. Па- 
раскевы ў вязніцу. 3 усіх сцэн пакутаў, што звычайна 
паказваюцца ў аднайменных творах XVII ст. рускага і 
ўкраінскага іканапісу, тут пакінуты толькі дзве - з вы 
явамі такіх катаванняў, якія тагачасны чалавек мог уба- 
чыць на ўласныя вочы або зведаць на сабе. Гэта — біча- 
ванне (пакаранне бізунамі), а таксама падвешванне вязня 
за рукі, йіто, паводле архіўных дакументаў, шырока вы 
карыстоўвалася ў Рэчы Паспалітай. Такім чынам, сцэны 
катаванняў тагачаснаму гледачу не здаваліся больш жорст- 
кімі, чым рэальныя здарэнні ў Пінску сярэдзіны XVII ст. 
У гэтым — пераканаўчасць, праўдзівасць твора.



122 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

Сем сцэн дзеяў святой — гэта мартыралагічная, раз- 
горнутая ў часе карціна — вынік глыбокага суперажы- 
вання аўтара як чалавека і як прадстаўніка грамадства. 
Каб найлепш перадаць свае пачуцці суайчыннікам, ён 
свабодна і натуральна карыстаецца прыёмамі народнай 
творчасці — сіметрыяй і кантрастам. Тры сцэны правай 
часткі абраза (ад сярэдніка) і тры левай дапасуюцца 
амаль сіметрычна па прынцыпу адбітка ў люстры. Гэта 
асабліва падкрэслівае парная ўзаемасувязь клеймаў адна- 
го рэгістра, падабенства ў іх архітэктурных дэталях. Дзве 
верхнія сцэны, якія пачынаюць і канчаюць мартыралагіч 
ную гісторыю Параскевы (справа і злева ад сярэдніка), 
пададзены як незалежныя кампазіцыі, а «неба» (залоча 
ныя рэльефныя фоны) кампазіцыйна яднае іх з сярэдні 
кам. У гэтых сцэнах бліжэй да цэнтра раскрываецца да- 
лёкі план, утвораны шчыльным радам гарадскіх збуда- 
ванняў — дамамі і вежамі, тыповымі для ўсходнееўрапей- 
скіх гарадоў XVII ст., калі меркаваць па старажытных 
гравюрах. Архітэктурныя кулісы разгорнуты бліжэй да 
знешніх краёў кампазіцыі. Гэтыя кулісы — будынак 
«ратуша» ў кляйме справа і гарадская вежа — «брама» 
ў кляйме злева — маюць дзве ідэнтычныя дэталі: вялікія 
паўцыркульныя праёмы з цяжкімі, каванымі жалезам 
дзвярыма. Цёмныя дзверы ў правым кляйме з’яўляюцца 
не толькі ўваходам у вязніцу (у склеп ратушы), але і сім 
валічным уваходам святой у «кругі пакутаў». Глядач успры- 
мае сцэну «Святую введоша в темніцу» дакладна. Бо няз 
няў трымалі і катавалі звычайна у надклеццях гарадской 
ратушы. Напаўадчыненыя дзверы ніжэй узроўню фігур у



Іканапіс XVII cm. 123

першай сцэне такім чынам вядуць у склеп, да яшчэ ні 
жэйшых сцен. Дзверы ў верхнім левым кляйме — выхад 
на пляц, дзе каралі смерцю. У гэтай кампазіцыі дзверы 
служылі знакам канца пакутаў: «Святую усекнуша».

Астатнія пяць інтэр’ерных сцэн адбываюцца быццам 
бы ў адзінай замкнутай прасторы — прасторы жахаў, 
катаванняў. Месца і прастора дзеяння вырашаны ў абразе 
так, як яны вырашаюцца ў народным тэатры — батлейцы 
і народнай драме, дзе традыцыйная эстэтычная свядо 
масць кіруецца прынцыпам адзінства месца і часу. У трох 
кампазіцыях ніжняга рэгістра арачная каланада нібыта 
вядзе святую са сцэны ў сцэну, ад аднаго выпрабавання 
да другога, больш цяжкага. Сіметрыя кампазіцый у клей 
мах неаддзельная ад іх сэнсавай кантрастнасці. Дзея раз- 
віваецца як чаргаванне катаванняў і спакушэнняў здра 
дзіць сваёй веры. Тут ёсць дакладнае супадзенне пабудо- 
вы дзеяння разглядаемага абраза і развіцця падзей у бе 
ларускай народнай драме «Цар Максіміліян»’. У абодвух 
творах сюжэт будуецца на трапным паўторы: у драме 
цар паганец тры разы заклікае свайго сына-хрысціяніна 
«пакланіцца ідалам і кумірам», а сын тры разы адмаў 
ляецца, ідучы на смерць; у абразе тры шанцы пазбегнуць 
лютай смерці, але Св. Параскева адмаўляецца ад пара- 
тунку. Дзеянне апошняй сцэны яе спакушэння («Святая 
пакрушы ідалы») перанесена па волі мастака быццам у 
інтэр’ер каталіцкага касцёла. Паганскі алтар са скульпту- 
рамі-ідаламі — празрысты намёк на скульптурныя алтары 
касцёлаў. Перад алтаром — перагародка, як у сучасных

9 Народны тэатр / Уклад. М. А. Каладзінскі. Мн., 1983. С. 395 — 414.



124 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

мастаку касцёлах. На ўзвышэннях расстаўлены высокія 
касцёльныя свечнікі.

Вострая антыкаталіцкая пазіцыя аўтара асабліва пе 
раканальна раскрываецца ў вобразах катаў. Яны апрану 
ты ў касцюмы заможнай шляхты і магнатаў, якія на той 
час у большасці ўжо перайшлі ў каталіцызм. Уборы і пры- 
чоскі адпавядаюць тым, што выяўлены на сармацкіх парт 
рэтах XVII ст. Яскравае сучаснае асэнсаванне мастаком 
падзей старажытнахрысціянскай гісторыі ўзмацняецца 
характэрнымі мясцовымі дэталямі сучаснага побыту.

Фалькларызацыя абраза, яго блізкасць да нацыяналь 
ных вытокаў відавочна не толькі ў змесце, у сацыяльнай 
пэўнасці персанажаў і этнаграфізме дэталей, але і ў асаб- 
лівасцях выяўленчай мовы. 3 народнай эстэтыкай стасуюц 
ца, напрыклад, яснасць прапарцыянальных падзелаў: жы 
вапіснае поле складаецца з трох амаль роўных частак па 
вертыкалі і па гарызанталі — шырыня палёў рамы мае 
палову шырыні кляйма і г. д. Народныя густы адчуваль- 
ныя і ў колеравым ладзе, які ствараецца мінімальнымі 
сродкамі. У абразе выкарыстаны фактычна толькі пяць 
фарбаў разнастайнай насычанасці і святласілы да злёгку 
нюансаваных. Гэта чырвоная, белая, розных адценняў 
шэра-блакітная, чорная і карычнева-чырвоная вохра таго 
ці іншага разбелу. Урачыстасць колерам надае золата 
арнаментаванага фону. Мажорнасць іх агульнага гучання 
ўзмацняецца і надзвычайнай дэкаратыўнасцю палёў абрам- 
лення, дзе на пурпурным фоне выкладзены срэбрам (спо- 
сабам аплікацыі) буйны, сакавіты арнамент з рознакаля- 
ровымі накладнымі кастамі, што імітуюць каштоўныя ка-



Іканапіс XVII cm. 125

мяні, а таксама накладной броўкай (ліштвай, якая адд.зя 
ляе жывапіснае поле ад абрамлення) і накладной рамай. 
Пры гэтым трэба ўлічыць, што ўвесь абраз — і жывапіснае 
поле, і абрамленне — на адной дошцы ці на адным шчыце 
з дошак. Такое арнаментаванае з трох частак абрамленне 
ўвогуле вельмі характэрнае палескаму іканапісу XVII - 
пачатку XVIII ст. Але абраз «Параскева з жыціем» у гэ- 
тым плане асабліва каштоўны, бо ў параўнанні з іншымі 
добра збярогся і дайшоў да нас без абнаўленняў і пера 
робак (палі былі зафарбаваны толькі ў 1976 г., пасля ra­
re як навукоўцы паспелі яго сфатаграфаваць).

Такім чынам, абраз «Параскева з жыціем» — яркі ўзор 
уздзеяння народных традыцый на фарміраванне мастац- 
кага ідэалу ў беларускім іканапісе. Помнік гэты шмат- 
сюжэтны і ўтойвае багатую інфармацыю пра эпоху ў плане 
грамадскай думкі і эстэтычнага ідэалу XVII ст. Разгорнуты 
подпіс і дата дапамагаюць атрыбутаваць шмат стылёва па- 
добных, але не падпісаных твораў і найперш — знойдзеных 
у той жа царкве, што і «Параскева» 1659 г. Унікальную каш- 
тоўнасць твора і іншых старажытных абразоў «мясцовага 
самабытнага пісьма» краязнаўцы адзначалі яшчэ ў XIX ст. "

Подпіс на абразе «Параскева з жыціем» у ніжнім краі 
называе імя ўкладчыка Антона Санковіча, пра якога ў 
архіўных дакументах гаворыцца як пра заможнага купца, 
жыхара Пінска". Можна ўявіць: купец замовіў стварэнне

'“ Ставровпч С. Местечко Бездеж // Вестішк Западной Росснн. Т. 4, 
кн. 12. Внльно, 1869. С. 219 — 224.

" АВАК. Т. 6. Внльно, 1872. С. 38 у дадатку; Акты, нздаваемые Вн- 
ленской компссней для разбора древннх актов. Т. XXIX. Внльно, 1902. 
С. 71—72 (дакумент ад 4 мая 1680 г.).



126 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

абраза Св. Параскевы не толькі таму, што яна здаўна на- 
была ў народным асяроддзі значэнне ахоўніцы гандлю і 
кірмашоў, але і таму, што яна зрабілася сімвалам па 
кутніцы за айчынную веру ў беларускім і ўкраінскім мас- 
тацтве XVII ст.12 Змест твора, амаль не парушаючы выяў- 
ленчага канона, выходзіць далёка за межы ўсходнехры 
сціянскай традыцыі1’.

Ідэя нацыянальнай і культурнай незалежнасці, інтэр 
прэтацыя кананічнай тэмы, блізкай да народнай, вызна 
чае мастацкі лад і іншых чатырох абразоў з гэтай царквы, 
якія былі створаны, безумоўна, у тым жа мастацкім коле 
і ў той жа або вельмі блізкі час. Так, «Уваскрэсенне - 
Сашэсце ў пекла» арганічна спалучае рысы заходняй і 
ўсходняй іканаграфіі. Тут вартаўнікі з шаблямі і дзідамі 
ля труны Хрыста сваім тыпажом і ўбраннем нагадваюць 
«цівуноў-гайдукоў», якія не проста паснулі, а паваліліся 
п’янымі. Труна «запячатана» чырвонымі сургучнымі пя 
чаткамі гэтак жа, як шляхецкія лісты і важныя паперы. 
Паўстаўшы з труны, Хрыстос узвышаецца над усімі. Яго 
постаць у ззяючай залатой мандоры велічная і непрапар 
цыянальна вялікая ў параўнанні з іншымі шматлікімі пер 
санажамі. Ён у позе суддзі. Невыпадкова ў ніжняй частцы 
гэтага абраза, дзе архангел сыходзіць у пекла, натоўп пра 
веднікаў трактаваны жыва і дакладна, з вялікай колькас 
цю «знаёмых» па Свяшчэнным Пісанні персанажаў. Такое 
прачытанне тэмы сацыяльна і канфесійна завостранае.

12 Сокровнша Кнево-Печерского заповедннка. Кнев, 1985. С. 100, 104.
“ Найбольш падрабязна аб гэтым гл.: Вецер Э., Піскун ІО. Пра- 

стора і час у старажытнабеларускім жывапісе // Мастацтва Беларусі. 
Мн., 1991. № 4. С. 42-46.



Іканапіс XVII cm. 127

Цікава, што гэты абраз, як і «Параскева з жыціем», 
пабудаваны па прынцыпу кантрасту цэнтральнай узнёсла- 
манументальнай кампазіцыі і дзеяў па-за ёю. I хоць дзеі 
абраза «Уваскрэсенне — Сашэсце ў пекла» не раздзелены 
стужкамі, яны ўсё ж кампануюцца, як у клеймах, і гэтак 
жа «адсвечваюць» прыхільнасцю майстра да адных пер 
санажаў і пагардай да іншых. Агульнае ў апісаных вы- 
шэй абразах — аднолькавае разуменне выяўленчай мовы. 
Яны лучацца стылёва, што асабліва прыкметна пры па- 
раўнанні колеравага вырашэння, характару малюнка, ад 
чування формы і прыёмаў арнаментацыі фону14.

Другі вельмі блізкі да «Параскевы з жыціем» твор - 
«Ілля-прарок з жыціем». Яму ўласціва яшчэ больш кан 
трастная каляровая гама з перавагай чырвонага, вохрыста 
гарчычнага і белага тонаў, адцененых шэра-блакітнымі ха- 
лоднымі колерамі. Мяркуючы па некаторых архаізуючых 
адзнаках — падкрэсленай роўнічнасці форм і суровасці 
эмацыянальнага стану, «Ілля-прарок з жыціем» некалькі 
ранейшы за «Параскеву з жыціем». Гэты абраз таксама 
меў подпіс у ніжняй частцы кампазіцыі, які зараз закры- 
ты познім запісам. Страчана і першапачатковае абрам 
ленне. Але відавочна, што кампазіцыйны прынцып тут 
той жа, што і ў «Параскевы з жыціем». Манументальная, 
велічная фігура ў сярэдніку і драматычныя дзеі ў клей- 
мах, якія змешчаны паабапал. Агульным з’яўляецца і та

14 У альбоме «Жывапіс Беларусі XVI —XVIII стагоддзяў» (іл. 52) 
укладальніца Н. Ф. Высоцкая аднесла «Уваскрэсенне» да канца XVII ст. 
Аднак, зыходзячы з яго блізкасці да «Параскевы» 1659 г., мы датуем 
яго прыкладна тым жа часам.



128 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

кая арыгінальная рыса кампазіцыі, як адсутнасць клейм 
уверсе над сярэднікам, што, напрыклад, не ўласціва рус- 
каму іканапісу.

Такім чынам, у параўнанні з іканапісам Брэсцкага рэгіё- 
на, адзначанага сакавітым корпусным жывапісам і шчы- 
рай апавядальнасцю, іканапіс Піншчыны больш сімваліч 
ны і тонкі ў вобразным плане. Ён у большай ступені заха- 
ваў графічны пачатак у мадэліроўцы форм і больш кан 
трастную халаднаватую каляровую гаму.

Але найбольшай самабытнасцю на Палессі вызначаюцца 
творы, знойдзеныя ў раёне Давыд-Гарадка, Лунінца і Сто- 
ліна. Абразы гэтага мастацкага асяродка ўмоўна названы 
намі «столінскімі» ў сувязі з першымі знаходкамі ў Сто- 

15 ліне .
Можна меркаваць, што мастацкімі цэнтрамі гэтага краю 

былі Давыд Гарадок і Тураў з іх вядомымі манастырамі, 
рамесніцкімі цэхамі і старажытнымі культурнымі трады- 
цыямі. Ужо згадвалася, што менавіта ў Давыд-гарадоцкім 
замку мелася вялікая «сніцэршчызна» — арцель рэзчы- 
каў-скульптараў па дрэве.

Своеасаблівасць іканапісу гэтага рэгіёна — у яе яскра 
вай стылізаванасці і экспрэсіўнасці. Роўнічныя бесцялес- 
ныя формы, мадэліраваныя пругкім выразным абрысам, 
зусім не адпавядаюць натуральным анатамічным прапор 
цыям. Жорсткія, падкрэслена ўмоўныя складкі ўбрання 
не парушаюць лакальных каляровых роўніц. Твары і рукі 
персанажаў маляваны амаль без адценняў. ГІозы статыч-

15 Вецер Э. I. Асаблівасці жывапісу Столінскага рэгіёна // Помнікі 
культуры: Новыя адкрыцці. Мн., 1985. С. 39 — 44.



Іканапіс XVII cm. 129

ныя, урачыстыя, рухі пазбаўлены ўсялякай выпадковасці. 
Увогуле відавочна імкненне да чыста сімвалічнай трактоўкі 
вобраза, абстрагаванага ад канкрэтных жыццёвых сувязей 
і рыс індывідуальнасці.

Самыя раннія абразы гэтага тыпу, як мы лічым, адно- 
сяцца да другой паловы XVII ст.: «Іаан Златавуст», «Маці 
Божая Адзігітрыя», «Укрыжаванне». Яны маюць харак- 
тэрныя прыкметы, уласцівыя ўсяму жывапісу Столінскага 
рэгіёна, — падобныя да разьбяных упрыгожванняў рака- 
віны вушэй, стылізаваныя ў выглядзе пялёсткаў ружы 
вусны, вілкападобны штрышок на падбародку і абавязко 
вую ўсмешку. Апрача таго, характэрнай адзнакай з’яўляец- 
ца «цёмная пазалота» на рэльефным арнаментаваным фоне. 
У згаданых вышэй творах XVII ст. арнамент сакавіты, 
выразна рэльефны і адыгрываў важную фарматворчую 
ролю, актыўна дапамагаючы ўспрыняццю прыхаванага, 
закладзенага ў кампазіцыі, руху. У больш позніх абразах 
ён — проста ўзорысты малюнак, нібыта шпалера, што 
падкрэслівае роўнічнасць формы.

Атрыбуцыя і датаванне ўсёй вялікай групы стылёва 
роднасных твораў робіцца паводле змен у іх тэхнічных 
і тэхналагічных якасцях, якія з цягам часу мяняюцца пры 
нязменнасці стылю, і з дапамогай параўнальнага аналізу 
з падобнымі падпісанымі творамі суседніх краін: Славакіі, 
Румыніі, Польшчы"’.

Столінскія абразы раскрываюць характары незвычай- 
на цэласныя, абсалютна пазбаўленыя дробязных страс-

'“ Аналогіі адзначаны Э. Вецер у артыкуле «Асаблівасці жывапісу 
Столінскага рэгіёна». С. 40.
5 Зак. 143



130 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

цей. Сіла ўздзеяння іх — у манументальнасці вобразнага 
ладу і экспрэсіі малюнка.

Натуральна, што такую ярка самабытную традыцыю, 
як столінская, магла абумовіць толькі моцная філасофская 
плынь аскетычнага характару. Яна спрыяла захаванню 
спецыфікі іканапісу як мастацтва трансцэндэнтнага па сваім 
прызначэнні. Дзеля таго каб захаваць духоўны пачатак 
абраза і ўласцівую яму ўзнёсласць пачуццяў, а таксама 
каб адмежаваць яго ад вельмі пашыраных у гэты час 
свецкіх матываў і настрояў, столінскія майстры адмаўля 
ліся ад усялякіх прыкмет рэальнага жыцця. 3 гэтай пры 
чыны так шырока выкарыстоўваліся абагульненне і стыліза 
цыя выяўленчых сродкаў. Але ў XVII — пачатку XVIII ст. 
ужо немагчыма было захаваць рафініраванасць іканапісу, 
і таму столінскія майстры не здолелі цалкам адмежавацца 
ад жыццёвых рэальных уяўленняў. Часам міжволі яны 
збіваліся на дэкаратыўнасць, уласцівую народнаму быта- 
вому мастацтву.

Аналагічны падыход да абраза як да твора глыбока 
сімвалічнага ў XVII ст. існаваў і ў іншых краінах славян- 
скага свету. Але ў параўнанні з жывапісам аналагічнага 
характару паўднёваславянскіх краін і Румыніі абразы сто- 
лінскай групы вызначаюцца большай сталасцю, заверша- 
насцю формы і большай пэўнасцю замыслу. Гэта дае пад- 
ставы меркаваць, што тут быў значны і развіты мастацкі 
цэнтр, які існаваў каля стагоддзя.

У другой палове XVII ст. умовы развіцця мастацтва 
на Беларускім Палессі, як і ва ўсёй Беларусі, моцна на 
горшыліся. Гэта здарылася, галоўным чынам, з-за вайны 
1654 - 1667 гг. паміж Рэччу Паспалітай і Масковіяй, у вы-



Іканапіс XVII cm. 131

ніку якой многія гарады Беларусі былі зруйнаваны, а так 
сама з-за ўзмацнення шавіністычных тэндэнцый Поль 
скай Кароны і ўзросшага прыгнёту сялян. Яшчэ ў 40-х 
гадах сацыяльны прыгнёт выклікаў шэраг казацкіх паў- 
станняў, якія перараслі ў сялянскую вайну. У выніку па- 
дзей 1648 г. быў спалены Пінск17, а затым ад ваенных 
падзей паміж маскавітамі і Рэччу Паспалітай у 50 я гады 
моцна пацярпелі Берасце і шмат іншых гарадоў і мястэ- 
чак Палесся'8. Усё гэта, натуральна, адбілася на культур- 
ным жыцці краіны. У галіне духоўнага жыцця, грамад 
ска палітычнай і філасофскай думкі паступова ўзмацня 
ецца стагнацыя. Школьнае навучанне канцэнтруецца ў 
руках розных каталіцкіх ордэнаў, галоўным чынам езуітаў, 
і грунтуецца на схаластыцы. У езуіцкіх калегіумах, праз 
якія прайшла амаль ўся феадальная моладзь, выхоўваец- 
ца пагарда да мясцовай культуры і выкараняецца нацыя- 
нальная свядомасць. Вырастае новая, адчужаная ад на 
цыянальнай беларускай, а таксама ўкраінскай, жамойц 
кай культуры арыстакратыя'9. Напрыканцы XVII ст. у Вя- 
лікім княстве Літоўскім беларуская мова губляе статус 
дзяржаўнай і выцясняецца польскай у літаратуры і спра- 
ваводстве20. Праваслаўныя брацкія школы, якія адыгралі

17 Мнловндов’А. Пннскнй Богоявленскнй монастырь // Внленскнй 
календарь на 1897 год. Внльна: Тнп. Святодуховского братства, 1896. 
С. 12-13.

18 Паевскнй Л. Город Брест-Лнтовск н его древнне храмы. Гродно, 
1894. С. 6-11.

19 Дорошевнч Э., Конон Вл. Очеркн нсторнн эстетнческой мыслн 
Белорусснн. М., 1972. С. 46, 84, 92.

20 Мішская старнна. Вып. IV. Мн., 1913 (Тройчанскнй архнв). С. 16, 23.
5*



132 Іканапіс Заходняга Палесся XVI— XIX стст.

вялікую ролю ў мінулыя часы, ужо не ў стане супраць 
стаяць каталіцкім калегіумам і амаль не ўплываюць на 
агульнанародную адукацыю. I толькі ва уніяцкіх базыль 
янскіх школах навучанне працягваецца на роднай мове. 
Дарэчы, як ні парадаксальна, менавіта уніяцтва ў гэтыя 
часы бярэ на сябе абарону народных традыцый і роднай 
мовы. Замысленае ідэолагамі каталіцкай царквы як пры 
ступка да акаталічвання, яно ў другой палове XVII — 
XVIII ст. само робіцца аб’ектам дакораў і праследавання 
езуітаў. У 1889 г. буйны праваслаўны дзеяч I. Малышэў- 
скі ў сваім артыкуле, прысвечаным святкаванню пяцідзе- 
сяцігадовых угодкаў забароны уніі, пісаў: «Уння эта за- 
убожала с державшнмся ее народом, паны н ксендзы поль- 

о 21скмя сталм клнкать ее верою хлопскам, мужыцкою...» 
I сапраўды, беларускія магнаты і заможная шляхта, спа- 
кусіўшыся прывілеямі для каталікоў, перайшлі ў каталіцт- 
ва, а унія практычна зрабілася рэлігіяй сацыяльных ні 
зоў — шырокіх колаў народа. Таму і створанае ў яе ася 
роддзі мастацтва вызначаецца дэмакратызмам, блізкасціс 
да народных вытокаў. Працэс акаталічвання і паланіза 
цыі, які ахапіў феадальныя вярхі, не здолеў пранікнуць 
у народныя глыбіні. У гэтых абставінах нацыянальная 
культура «пайшла ўглыб», у народныя масы, захавалася 
і развівалася ў формах вуснапаэтычнай фальклорнай твор- 
часці, у народных абрадах і промыслах. Натуральна, што 
такі шырока распаўсюджаны і блізкі да народнай творчасці 
від мастацтва, як іканапіс, у дадзеных умовах асабліва

21 Малышэўскі I. Праўда аб уніі // Пятндесятнлетне воссоедпнення 
с православной церковью западнорусскнх уннатов. СПб., 1889. С. 43 — 44.



Іканапіс XVII cm. 133

хутка дэмакратызуецца, насычаецца бытавымі фальклор 
нымі і этнаграфічнымі матывамі, робіцца носьбітам на 
роднага светапогляду і густу.

Пераважнасць схаластыкі не здолела знішчыць пра 
грэсіўную думку поўнасцю. У творах выдатнага пісьмен- 
ніка і тэарэтыка свайго часу Сімяона Полацкага гучыць 
думка ў абарону каштоўнасцей навуковых ведаў і рэалі 
стычнага пачатку ў мастацтве. У сваім трактаце «Слово к 
люботшательному нконного пнсання» ён аддае перавагу 
жывапісу, які валодае магчымасцю раскрыць паўнату пры 
гажосці свету, і падкрэслівае, што выяўлена можа быць 
толькі тое, што мае зрокавае зямное ўвасабленне. Можна 
меркаваць, што погляды падобнага роду былі вельмі вя 
домыя і зразумелыя мастакам-іканапісцам на Беларускім 
Палессі.

На працягу ўсёй другой паловы XVII ст., відаць, не 
ствараліся манументальныя роспісы, прынамсі, аб гэтым 
няма сведчанняў. У 70 —90я гады паменшылася колькасць 
і твораў станковага жывапісу. Так, напрыклад, ад 40- 
50 х гадоў XVII ст. у гэтым краі захавалася пяць падпіса 
ных абразоў, а ад наступных гадоў — адзіны. Аднак, нягле 
дзячы на відавочны спад, іканапіс у гэты перыяд застаецца 
найбольш распаўсюджаным і найбольш гнуткім відам ма- 
стацтва, які здольны чуйна рэагаваць на ўсе змены ў жыцці 
грамадства.

У гэтыя часы ў палескіх абразах амаль зусім знікае 
абагульнена-класічны тыпаж. Твары прывабліваюць непаў- 
торнасцю і вастрынёй характараў. I калі раней канкрэт- 
нымі індывідуальнымі рысамі надзяляліся толькі выявы 
данатараў, то зараз і твары святых нагадваюць партрэты



134 Іканапіс Заходняга Палесся XVI ~ XIX стст.

(гл. абраз «Маці Божая з данатарамі»). Асабліва яркай 
характэрнасцю тыпажу вызначаюцца абразы, прысвечаныя 
Маці Божай. У выяве твораў трох Адзігітрый з Пагост- 
Загародска, Радастава і Такароў кідаюцца ў вочы не толькі 
мясцовыя этнічныя рысы і прыкметы сацыяльнага стану, 
але і індывідуальныя асаблівасці. Цікава заўважыць, што 
названыя вёскі знаходзяцца ў розных канцах Палесся, 
г. зн. працэс індывідуалізацыі ў іканапісе быў паўсюдны.

Усе тры згаданыя творы пісаны алеем і адрозніваюц- 
ца шчыльным колерам. Формы мадэліраваны і святлаценем, 
і колерам, яны досыць аб’ёмныя і важкія. Твары і рукі пе- 
рададзены амаль пачуццёва. Але ж пры гэтым вытрымлі- 
ваецца канон. Абраз не пераўтвараецца ў свецкую карціну. 
Вобразу Багародзіцы надаецца асаблівая значнасць. Пры 
ўсіх элементах рэальнага жыцця творы іканапісу ў другой 
палове XVII ст. захоўваюць абагульненасць і ўмоўнасць 
выяўленчых сродкаў, засяроджанасць на асноўнай ідэі. Гэта 
асабліва прыкметна ў багародзічных абразах, якія ва ўсе 
часы надзяляліся вялікай паэтыкай.

Змены ў трактоўцы тыпажу адбываюцца, безумоўна, 
паступова. Напрыклад, у абразе «Дэісус» (Спас Архірэй) 
з Драгічынскага раёна яны прыкметны, галоўным чынам, 
у другарадных персанажах Марыі і Іаана Прадцечы, што 
стаяць абапал трона, у абліччы Хрыста яшчэ захоўваецца 
пэўная ідэалізаванасць. У гэтым творы ўжо даволі прык 
метныя элементы барока. У першую чаргу гэта праявілася 
ў дэкоры. Арнамент на фоне робіцца менш рэльефным, 
але звяно яго ўзора становіцца буйнейшым і сам узор — 
больш вычварным, мудрагелістым. У «Дэісусе» арнамент 
пакрывае не толькі фон, але выкарыстоўваецца ў выяве



Іканапіс XVII cm. 135

трона і іншых дэталей. Разьбяны арнамент дапаўняецца 
маляўнічым, што ўпрыгожвае ўбранне Хрыста Архірэя. 
Сама кампазіцыя, змешчаная ў авале, губляе ўстойлівасць, 
робіцца зыбкай, плывучай. Апошняе адчуванне асабліва 
падкрэсліваецца тым, што дзея адбываецца на аблоках, 
якія знізу падтрымліваюць херувімы. Узмацняецца але 
гарызм вобраза ў цэлым.

Нават у тых выпадках, калі захоўваецца больш трады- 
цыйная кампазіцыя, усё роўна адчуваецца імкненне пашы 
рыць прастору абраза, уключыць у выяву рэальны пейзаж. 
Гэта вельмі прыкметна ў творы «Цалаванне Ганны і Які 
ма» з Маларыцкага раёна, дзе сюжэт разгортваецца на фоне 
зялёнага саду з альтанкай і вытрыманы ў рэальных суад 
носінах чалавечай фігуры і навакольнага асяроддзя. Свя- 
тыя нібыта пагружаюцца ў рэальны зямны свет. Толькі наяў 
насць рэльефнага залатога фону замест неба захоўвае ста 
тус абраза.

Элементы барока назіраюцца ў імкненні засяродзіць 
увагу гледача на вонкавай праяве пачуццяў, чаго раней у 
іканапісе не было. Яскравым прыкладам можна назваць 
два абразы з Жабінкаўскага раёна «Маці Божая Супрасль- 
ская» і «Маці Божая Замілаванне», у якіх падкрэсліваюцца 
такія моманты, як набрынялыя ад слёз павекі і надзвычайная 
бледнасць твараў. Мастак з асаблівым захапленнем перадае 
непаўторныя партрэтныя рысы твараў і вытанчаныя доўгія 
пальцы рук з ружовымі ценямі. Ва ўсім адчуваецца зася- 
роджанасць менавіта на жаноцкай кволасці, неабароненасці. 
Глыбіня і моц духу саступае месца чуллівасці.

У некаторых творах, як, напрыклад, у абразе «Архан 
гел Міхаіл» з Брэсцкага раёна, адзнакі барока бачны не



136 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

толькі ў асобных дэталях, але і ва ўсёй выяўленчай сістэ- 
ме, нават у псіхалагічнай характарыстыцы". Прадстаўле- 
ны тут малады крылаты юнак выяўлены пабедрана. Ен 
нявінна і даверліва пазірае на гледача. Яго твар з амаль 
дзявочымі абрысамі рэзка кантрастуе з магутнай постаццю 
воя, апранутага ў пласціністы панцыр з варанёнай сталі, 
з цяжкім бранявым пасам, упрыгожаным залатымі падве- 
скамі. У правай руцэ архангела Міхаіла ўзняты лязом уверх 
цяжкі меч, поруч якога, як і перавязь і ножны, пазалочаны. 
Паўзверх брані накінуты пунсовы плашч, сашчэплены на 
грудзях залатой фібулай, знізу бачны падол густа-сіняй 
тунікі. Усё аблічча архангела выяўляе спакойную ўпэўне- 
ную сілу, а твар здзіўляе амаль дзіцячай наіўнасцю. Такі 
прастадушны выраз твару ў канцы XVII ст. з’яўляўся эта- 
лонам бязгрэшнасці і святасці. Апрача таго, мастак захап 
ляецца перадачай фактуры матэрыялаў і светлавых рэф 
лексаў. Дзякуючы выключнаму майстэрству ён здолеў пе- 
радаць адчуванне магутнай пульсуючай сілы, якая нібыта 
выпраменьваецца архангелам.

Поўнага росквіту барока на Палессі дасягае толькі ў 
XVIII ст. На працягу ўсёй другой паловы XVII ст. ікана- 
піс гэтага краю захоўвае стрыманасць формы і зместу. Ба 
рока тут праявілася ў знешняй святочнасці, росквіце арна- 
ментацыі і пэўнай кампазіцыйнай свабодзе. Такія адзнакі, 
як знешняя дынаміка і экзальтацыя, яшчэ амаль не праяві 
ліся.

22 Найбольш падрабязна аб гэтым гл.: Хадыка Ю. В. Станковы 
жывапіс другой паловы XVII ст. // Гісторыя беларускага мастацтва. 
Т. 2. Мн.. 1988. С. 145-146.



Іканапіс XVII cm. 137

Такім чынам, у другой палове XVII ст. жывапіс За- 
ходняга Палесся развіваўся ў рэчышчы ўсяго беларускага 
мастацтва, але ў параўнанні з творамі цэнтральнай і паў- 
ночнай Беларусі ў большай ступені захаваў традыцыйную 
аснову і адзнакі мясцовых цэнтраў, якія сфарміраваліся 
яшчэ ў першай палове XVII ст. Здабыткамі іканапісу гэта- 
га часу з’яўляюцца яго шчыры зварот да чалавека, надзвы- 
чайная цікавасць да непаўторнай характэрнасці кожнага 
індывідума, а таксама дэмакратызм.

5а Зак. 143



138 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

4. Маці Божая з дзіцсм і Іаапам Хрысціцслем. Другая 
палавіпа XVII ст. Брэст



Іканапіс XVII cm. 139

5. Маці Божая Адзігітрыя. Канец XVII - пачатак 
XVIII ст. Кобрынскі р-п



140 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

6. Сімяоп Стоўпііік. Сярэдзіна XVII ст. Бярозаўскі р-п



Іканапіс XVII cm. 141

7. Сімяон Стоўпнік. Фрагмент. Сярэдзіна XVII ст. 
Бярозаўскі р-н



142 Іканапіс Заходняга Палесся XVI ~ XIX стст.

8. Тры апосталы. Псршая палавіна XVII ст. Брэсцкі р-н



Іканапіс XVII cm. 143

9. Успенне. Пачатак XVII ст. Камянецкі р-н



144 Гканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

10. Успсппе. Фрагмент. Пачатак XVII ст. 
Камяпецкі р-н



Іканапіс XVII cm. 145

11. Маці Божая Адзігітрыя. XVII ст. Пінскі р-н



146 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

12. Спас Пантакратар. Першая палавіна - 
сярэдзіпа XVII ст. Драгічынскі р-н



Іканапіс XVII cm. 147

13. Успепне. 1650 г. Маларыцкі р-н, НММБ



148 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

14. Пакроў. 1649 г. Маларыцкі р-н. НММБ



Іканапіс XVII cm. 149

15. Спас. XVII ст. Маларыцкі р-іі



150 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

16. Параскева. 1659 г. Драгічынскі р-н



Іканапіс XVII cm. 151

17. Тройца старазапаветная. XVII ст. Іванаўскі р-н. МСБК



152 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

18. Маці Божая Чанстахоўская. XVII ст. Драгічыпскі р-п



Іканапіс XVII cm. 153

19. Іаап Златавуст. Капсц XVII ст. Луніпецкі р-п. 
МСБК



154 Іканапіс Заходняга Палесся XVI— XIX стст.

20. Нараджэнне Хрыстова. XVII ст. Драгічынскі р-п



Іканапіс XVII cm. 155

21. Маці Божая Ружапцова. XVII ст. Пінск



156 Іканапіс Заходняга Палесся XVI— XIX стст.

22. Спас Уссдзяржыцель. XVII ст. Кобрынскі р-п



Іканапіс XVII cm. 157

23. Нараджэнне Маці Божай. 1648-1650 гг. Маларыцкі р-п. НММБ



158 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

24. Св. Мікола. XVII ст. Столінскі р-н



Іканапіс XVII cm. 159

25. Св. Мікола. Канец XVII ст. Століпскі р-н. МСБК



160 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

26. Архангел Міхаіл. Пачатак XVIII ст. Століпскі р-н



КАНАПІС XVIII ст.



3 канца XVII ст. іканапіс Палесся мае на сабе выраз- 
ны адбітак уплываў еўрапейскага барока. Асабліва прык 
метна гэта ў кампазіцыях каталіцкіх алтарных абразоў, 
якія ў большай ступені, чым уніяцкі і праваслаўны жы 
вапіс, адпавядалі заходнееўрапейскім узорам, арыента 
валіся на іх'.

Такія рысы сталага барока, як экзальтацыя, пафас- 
насць, містыцызм, тут амаль не заўважаюцца, затое добра 
праяўляюцца іншыя стылявыя асаблівасці барочнай фор 
мы: яе «адкрытасць», жывапіснасць, асіметрыя, дамінанта 
кампазіцыі і арнаменту, рысы натуралізму ў выяве, багацце 
дэкору. Каляровая гама робіцца больш стрыманай, у боль- 
шай ступені яна адпавядае натуры. Колер перастае вы 
конваць дамінантную сімвалічную функцыю, становіцца 
сродкам перадачы каляровых якасцей рэальных прадме 
таў і іх фактур; у шмат якіх творах XVIII ст. каларыт 
застаецца галоўным сродкам эмацыянальнага ўздзеяння.

Уніяцкі і праваслаўны іканапіс засвойвае заходнееўрапейскую 
іканаграфію і барочную форму вельмі стрымана, асцярожна, трансфар-
муючы яе на мясцовы лад.



Іканапіс XVIII cm. 163

Характэрнай асаблівасцю іканапісу ўсяго XVIII ст. з’яў- 
ляецца таксама яго яскрава выказаная, больш разнастай 
ная і арганічная, чым у XVII ст., сувязь з народнай эстэ- 
тыкай. Арыгінальнасць барочнай формы іканапісу XVIII ст. 
створана пад уздзеяннем моцных імпульсаў народнага мас- 
тацтва, яго дэкаратывізму, лапідарнай выразнасці, канст 
руктыўнай логікі. У сваю чаргу, барочная эстэтыка стала 
надзвычай прывабнай для народнай культуры, для проста- 
народнай іканапіснай традыцыі, абумовіўшы своеасаблівыя 
формы барочнага прымітыву ў жывапісе Палесся. Транс- 
фармацыя культавага жывапісу ў народныя формы спрыя 
ла ў цяжкіх для беларускай культуры умовах зберажэнню 
нацыянальнай самабытнасці іканапісу.

У першыя дзесяцігоддзі XVIII ст. жывапіс Заходняга 
Палесся зберагае асноўныя выяўленчыя прыёмы, распра 
цаваныя ў XVII ст. Некалькі відазмяняюцца толькі асоб- 
ныя дэталі, што звязана з нарастаннем рэалістычных тэн 
дэнцый.

Значна большыя змяненні адбыліся ў тэхніцы і тэх- 
налогіі жывапісу. Тут сталі адчувацца першыя прыкметы 
заняпаду. Менш якаснай стала тэхналогія. Сакавітая разьба 
па ляўкасе на фонах, што была характэрна для твораў 
XVII ст., паступова робіцца ўсё больш спрошчанай, пло- 
скаснай і больш не стварае ўражання багатага святлаценю 
рэльефу. Арнамент на фонах толькі пазначаецца ўразной 
ці ўціснутай лініяй граф’ёй і набывае выключна графіч 
ны характар досыць прымітыўнага малюнка. Адбываецца 
збядненне арнаментальных матываў, яны перастаюць ады- 
грываць значную кампазіцыйную ролю і несці вялікую 
эстэтычную нагрузку. Рэдукцыя арнаменту звязана са зме 
6*



164 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

намі тэхналогіі ляўкасу: ён накладваецца на дошкі вельмі 
тонкім слоем, найчасцей без павалакі і не мае ў сваёй 
рэцэптуры якаснага рэчыва для трывалай звязкі кампа- 
нентаў. Сырая ляўкасная маса ў XVIII ст. губляе пла- 
стычныя якасці, якія ляўкас меў у папярэднім стагоддзі, 
і складаную разьбу з насечкай фонавага поля на ім выка 
наць амаль немагчыма. 3-за малаякаснага ляўкасу абразы 
XVIII ст. маюць горшую захаванасць, чым больш раннія 
творы.

Але, нягледзячы на відавочнае пагаршэнне тэхналогіі 
і спрашчэнне тэхнікі, іканапіс і алтарны жывапіс першай 
паловы XVIII ст. захавалі сваю змястоўнасць. У эстэтыч 
ным плане іх духоўная напоўненасць застаецца значнай, 
перамяшчаюцца толькі акцэнты. На першы план у псіха- 
лагічнай распрацоўцы вобразаў выходзяць не столькі ду 
хоўная сіла і стойкасць, колькі мяккасць, дабрыня і ўнутра- 
ная прасветленасць. Цікавасць да распрацоўкі харакгараў 
і перадачы псіхалогіі вядзе да таго, што іканапіс набывае 
якасці партрэтнага жанру. Актыўна засвойваюцца струк- 
турай іканапісу ў XVIII ст. рысы побытавага жанру: імкнен- 
не раскрыць прыгожае у паўсядзённым складае адну з асаб- 
лівасцей іканапісу не толькі Заходняга Палесся, але і ўсёй 
Беларусі.

Дэмакратызм і жыццесцвярджальнасць іканапісу пер 
шай паловы XVIII ст. з’явіліся своеасаблівай рэакцыяй 
на сацыяльны і нацыянальны прыгнёт, змястоўнасць і пэў- 
ная апавядальнасць культавага жывапісу процістаяла ў ней- 
кай ступені панаванню схаластыкі ў навуцы, тэалагічных 
дысцыплінах, гуманітарных і філасофскіх ведах. Элітар- 
ная філасофія і тэалогія пачынаюць адыгрываць у фар-



Іканапіс XVIII cm. 165 

міраванні вобразаў іканапісу меншую ролю, чым народ- 
нае светаразуменне, народны эстэтычны ідэал, адбываецца 
моцны ўсплёск нізавой культуры — народнага іканапісу 
і прымітыву, адначасова моцна фалькларызуецца прафесій- 
нае мастацтва.

Такім чынам, нягледзячы на спрашчэнне тэхнікі і тэх 
налогіі іканапісу, яго вобразы не спрасціліся. Што даты 
чыцца выяўленчых прыёмаў, то ўжо ў першай чвэрці 
XVII ст. у структуры абразоў амаль адсутнічалі такія тра- 
дыцыйныя рысы класічнага іканапісу, як умоўнасць і аб- 
страгаванасць выявы. Персанажы набываюць здзіўляючую 
непасрэднасць і натуральнасць, яны дзейнічаюць у звык- 
лых, сучасных мастаку абставінах. Імкненне да прыўня 
сення рэальнага побыту ў кантэкст іканапіснага вобраза 
было адной з канцэптуальных праграмных рыс іканапісу 
канца XVII— XVIII ст. Выразна сфармулявана гэтая пра- 
грама, напрыклад, у трактаце аб жывапісе Сімяона По- 
лацкага.

Збераглася даволі значная колькасць падпісных дата- 
ваных твораў палескага іканапісу першай паловы XVIII ст., 
па якіх добра прасочваюцца стылістычныя змены і новыя 
якасці мастацкага вобраза.

Адзін з найбольш ранніх датаваных помнікаў палеска 
га іканапісу XVIII ст. — абраз «Маці Боская Адзігітрыя» 
1712 г. У гэтым творы яшчэ шмат момантаў, характэрных 
для іканапісу XVII ст.: іканаграфія ліку, санкірная тэхні- 
ка яго мадэліроўкі — вахрэнне і падрумянка па санкіру 
аліўкавага колеру. Адначасова гэты абраз мае і шэраг но 
вых рыс — выкарыстанне алейных фарбаў, святлоценя- 
вая, аб’ёмная лепка формы.



166 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

У абразе «Цуд Юр’я аб цмоку» 1729 г. новыя тэндэн 
цыі іканапісу праявіліся яшчэ больш выразна. Асабліва 
заўважаюцца яны ў трактоўцы пейзажа, які мастак імкнуўся 
зрабіць прасторавым і натуральным. У яго асяроддзі на- 
туральна ўспрымаецца чырванашчокая прыгажуня Еліса- 
та, апранутая па мясцовай модзе пачатку XVIII ст. Дэталі 
яе касцюма і рыцарскія латы Юр’я намаляваны з вялікай 
стараннасцю, але пры гэтым агульная кампазіцыя твора 
вызначаецца пэўнай барочнасцю, дынамікай пабудовы. 
Арнамент фону мае выключна графічны, лінейны харак- 
тар, ён больш прымітыўны, чым арнамент абразоў XVII ст., 
а таксама арнамент на абразе Адзігітрыі 1712 г. Матыў 
фонавага арнаменту на абразе «Цуд ІОр’я» - стылізава 
ная лілея на дугападобных, закручаных у спіралі сцяблі- 
нах — характэрны для значнай колькасці твораў, якія зна- 
ходзяцца ў вясковых царквах Заходняга Палесся ці пас- 
тупілі адтуль у музейныя зборы. Гэта абразы двух ікана 
стасных комплексаў з Драгічынскага раёна. У склад аднаго 
іканастаса ўваходзілі намесныя абразы: «Сашэсце Святога 
Духа», «Тройца», «Спас», абразы з апостальскага рада 
«Спас Архірэй», тры абразы апосталаў, тры абразы з пра- 
рочага рада. Да другога іканастаса належалі абразы «Дэісус», 
«Спас», два абразы апосталаў. Да святочнага рада аднаго 
з гэтых іканастасаў належаць «Тайная вячэра», «Богаяў- 
ленне», «Пакроў», «Звеставанне», «Нараджэнне Хрыста».

Усе гэтыя творы аналагічныя з абразом «Цуд ІОр’я» 
1729 г. не толькі па арнаменту фону, але і па іншых пры- 
кметах, такіх, як характар тыпажу, прыёмы мадэліроўскі 
формы, пабудовы кампазіцыі. Агульныя ў гэтых творах 
каларыт і тэхніка выканання. Таму ўся гэта група тво-



Іканапіс XVIII cm. 167

раў, відаць, можа быць датавана прыкладна так, як і аб- 
раз «Цуд Юр’я аб цмоку», — другой чвэрцю —сярэдзінай 
XVIII ст.

Асабліва прывабнае сярод гэтых абразоў «Сашэсце Свя- 
тога Духа». Твор надзвычай дэмакратычны. Звернутыя 
да гледача лікі апосталаў, якія размешчаны абапал Маці 
Божай, вабяць прастатой і шчырасцю, даверлівасцю. Кіна- 
варныя, вохрыстыя, мяккія зялёныя і шэра-блакітныя то 
ны, аб’яднаныя шматлікімі адценнямі, ствараюць вельмі 
гарманічную каляровую гаму.

У гэтым жа ключы вырашаны апостальскія і праро 
чыя абразы першага іканастаса. Усе яны разам з абразамі 
«Сашэсце Святога Духа» і «Тройца» выкананы адным 
майстрам. Разам з творамі з другога іканастаса гэтыя аб- 
разы складаюць адну стылявую групу. Яны, безумоўна, 
выкананы ў адной майстэрні.

Да гэтай жа майстэрні належыць абраз «Нараджэнне 
Хрыстова», а таксама абраз «Маці Божая Адзігітрыя» з 
Кобрынскага раёна — у глыбокім разьбяным і размаля- 
ваным ківоце.

Блізкія тэхнічныя прыёмы са згаданай групы твораў з 
іканастасных комплексаў Драгічынскага раёна характэрны 
і для майстра абразоў «Ануфрый у пустыні» і «Ушэсце» 
з Кобрынскага раёна. Гэтаму майстру таксама ўласціва 
выкарыстанне пасярэбраных фонаў са спрошчаным агра- 
флёным раслінным арнаментам, але іншага малюнка, чым 
на абразах з «лілейным» фонам. Другі абраз з гэтай се 
рыі — «Ушэсце» датаваны 1751 г., што дапамагае яшчэ 
выразней акрэсліць перыяд 30 -50-х гадоў XVIII ст. у ікана- 
nice Заходняга Палесся. Стылявому накірунку гэтага пе-



168 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

рыяду, прадстаўленаму майстэрняй двух іканастасаў з Дра- 
гічынскага раёна і майстрам абразоў «Ануфрый у пусты- 
ні» і «Ушэсце» з Кобрынскага раёна, уласцівы пры спрош- 
чанасці арнаменту фону, які выконваецца аграфленнем, 
уважлівая распрацоўка прасторы, пейзажных куліс, тон- 
кая і шматколерная гама пры некалькі прымітыўнай пера 
дачы пластыкі постацей, своеасаблівая стылізацыя малюн- 
каў твораў, калі даволі плоскае разуменне іх аб’ёмаў спа- 
лучаецца з дакладным малюнкам вачэй, вуснаў, завіткоў 
валасоў.

Да гэтага ж стылістычнага накірунку належыць яшчэ 
шэраг твораў 40 х гадоў, у якіх, нягледзячы на імкненне 
захаваць у арнаментацыі фонаў насечку і больш вытан 
чаны малюнак арнаментальных матываў, якасці мастацка- 
га вобраза абумоўлены ўсё ж мяккім і крыху спрошча- 
ным наіўным разуменнем аб’ёму і спрошчанай тэхналогіяй. 
Фонавы арнамент і тут выконваецца аграфленнем, а не 
паглыбленай разьбой, крохкі і тонкі ляўкас вымушае pa- 
61 ць арнамент схематычным. Выразны прыклад гэтага 
накірунку — абраз «Вялікапакутнік Дзмітрый» з Кобрын 
скага раёна, датаваны 1743 г. Тым жа майстрам выкана- 
ны абразы «Спас» і «Маці Божая Адзігітрыя» з Кобрын 
скага і «Адзігітрыя» з Іванаўскага раёнаў, якія пры заха 
ванні іканапіснага канона ўражваюць індывідуальнай парт- 
рэтнай трактоўкай вобразаў.

Да 40—50-х гадоў належыць цэлы шэраг абразоў Маці 
Божай з вельмі выразнай псіхалагічнай распрацоўкай ха 
рактараў маці і дзіцяці. Гэта датаваная 1740 г. «Адзігіт- 
рыя» з Івацэвіцкага, а таксама «Адзігітрыя Каложская» 
з Іванаўскага, «Адзігітрыя» з Кобрынскага, «Адзігітрыя Люб-



Іканапіс XVIII cm. 169

лінская» з Брэсцкага раёнаў. Ва ўсіх гэтых творах майстроў 
захапляла магчымасць адлюстраваць жывыя характары.

Некаторыя з гэтых твораў («Адзігітрыя» з Іванаўскага 
і «Адзігітрыя» з Кобрынскага раёнаў) маюць выдатнае 
каларыстычнае вырашэнне, іншыя напісаны больш спро- 
шчана. Аднак усе гэтыя творы лучыць імкненне ўбачыць 
цудоўнае ў простым, узвышанае ў штодзённым.

На прыкладзе ўсіх згаданых твораў можна сцвяр- 
джаць, што іканапіс 40-х гадоў XVIII ст. на Заходнім Па 
лессі дакладна адпавядаў запатрабаванням свайго часу. 
Ён меў пэўныя дасягненні ва ўвасабленні сваімі сродкамі 
праблем сучаснасці і светапогляду, які быў выпрацаваны 
на аснове трансфармацыі ў народнай свядомасці хрысціян 
скай філасофіі і маралі. Выразнай лініяй у іканапісе ся 
рэдзіны XVIII ст. прасочваецца накірунак народнай твор 
часці. Жыццесцвярджальная пераканаўчасць прымітыву 
добра бачна на прыкладзе двухбаковага фератрона «Цуд 
Юр’я аб цмоку» — «Св. Ануфрый» 1748 г. з Кобрынска- 
га раёна. Адкрыты дэкаратыўны колер, адвольнасць пра 
порцый і спрошчанасць тыпажу ў гэтым двухбаковым 
абразе сведчаць аб адсутнасці ў майстра прафесійнай пад- 
рыхтоўкі, аб яго наіўным успрыняцці свету. Але ж гэта 
не зніжае эстэтычнай каштоўнасці твора. Непасрэднасць 
трактоўкі вобразаў надае яму асаблівую прывабнасць. На 
прыкладзе гэтага твора добра бачны ўзаемаўплывы пра 
фесійнага і народнага мастацтва.

Прафесійную творчасць першай паловы XVIII ст. най 
больш яскрава прадстаўляюць два адзначаныя талентам 
выканаўцаў абразы - «Архангел Міхаіл» з Брэсцкага 
і «Маці Божая Рымская» з Драгічынскага раёнаў. Яны
6а Зак. 143



170 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

вызначаюцца выдатным каларытам і адухоўленасцю во 
бразаў. Кампазіцыя «Архангела Міхаіла» падкрэслена 
манументальная. Трывалая постаць воіна займае амаль 
усю выяўленчую прастору. У архангела стальныя латы, 
на блакітным панцыры дзе-нідзе запальваюцца чырвоныя 
рэфлексы — водбліскі плашча. Меч здаецца лёгкім у ма- 
гутных руках, а юны і румяны твар здзіўляе нечаканай 
добразычлівасцю. Насычаная цёплая колеравая гама з вы- 
карыстаннем дамінантных каляровых плям чырвонага і зо- 
лата ўзбагачаецца шматлікімі адценнямі і рэфлексамі. 
Аб’ём лепіцца колерам, што надае выяве асязальнасць і 
шчыльнасць, пры гэтым ёсць адчуванне нейкай лёгкасці, 
што змякчае контуры. Гэты твор хутчэй за ўсё быў напі- 
саны ў Брэсце. Майстар, які выканаў яго, вызначаўся вы- 
сокім прафесіяналізмам.

«Маці Божая Рымская» з Драгічынскага раёна выра- 
шана ў мяккіх залацістаружовых тонах. Лікі Маці Бо 
жай і дзіцяці мадэліруюцца тонкім святлаценем і здаюцца 
ахутанымі паветранай мрояй. Жывыя ружовыя рукі ру- 
хомыя і трапяткія, а постаці на залатым фоне, які быц- 
цам вібрыруе, здаюцца надзвычай масіўнымі. Гэтаму ўра- 
жанню спрыяе вялікая лакальная пляма блакітнага мафо 
рыя з ледзь азначанымі мяккімі складкамі. Мастак цудоў 
на злучае вялікія каляровыя роўніцы з тонкай нюансіроў- 
кай і святлоценявой мадэліроўкай.

Трэба адзначыць, што гэтыя два творы — «Маці Божая 
Рымская» з Драгічынскага і «Архангел Міхаіл» з Брэсц 
кага раёнаў — выдатна ўвасобілі эстэтычны і этычны ідэал 
часу. Відавочна, што іканапіс у першай палове XVIII ст. 
амаль поўнасцю губляе ўласцівую старажытнарускаму



Іканапіс XVHI cm. 171

мастантву высокую духоўную патэтыку і спірытуалізм 
вобраза, але набывае глыбіню душэўнасці і даверлівую 
цеплыню пачуццяў. Гэта тлумачыцца звяртаннем культа- 
вага мастацтва да народных уяўленняў як да сродкаў 
абароны ад асіміляцыі. Асабліва добра бачна гэта ў шмат- 
лікіх абразах Маці Божай мясцовых ізводаў: Баруньскай, 
Трокскай, Супрасльскай, Каложскай, Холмскай, Навадвор- 
скай і г. д.

Магчыма, што на кампазіцыйныя пабудовы абразоў 
XVIII ст. дрэварыты мелі яшчэ большы ўплыў, чым гэта 
было ў папярэднім XVII ст. Нанрыклад, існуе вялікае 
падабенства памі^с гравюрамі Максіма Вашчанкі, магілёў- 
скага гравёра, выдадзенымі ў Куцейне («Акафісты», 1693), 
і абразамі з «лілейным» фонам (асабліва «Звеставанне») 
і «Апосталамі». Аднак падабенства гэтае не выдае прамога 
капіравання. Магчыма, яно выклікана не толькі ўплывамі 
гравюры на іканапіс, але і адзінствам іканаграфічных кры- 
ніц і для гравюр, і для абразоў. Цікавы дакумент у гэтых 
адносінах уяўляе «Ермінея» Дыянісія Фурноаграфіота, 
напісаная ў пачатку XVIII ст. на Афоне. Гэтае настаўлен- 
не для іканапісцаў па сутнасці з’яўляецца зборам правіл 
кампазіцыі абразоў Новазапаветных сюжэтаў. Тут апіс 
ваецца кампазіцыя і ўказваюцца характэрныя элеменгы 
для кожнага сюжэта. Натуральна, такія правілы абмя 
жоўвалі мастака пэўнымі рамкамі, але не такімі жорсткімі, 
як прорысі.

Параўнанне палескіх абразоў з апісаннем афонскага 
манаха Дыянісія Фурноаграфіота паказвае, што такія ікана 
графічныя схемы ўласцівы і іканапісу Заходняга ІІалес 
ся. Апрача збору кампазіцыйных правіл Дыянісій Фур 
6а*



172 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

ноаграфіот змясціў у «Ермінеі» апісанні тэхналогіі і тэх- 
нікі іканапісу, правілы прыгатавання фарбаў, ляўкасу, 
грунтоўкі палатна, залачэння фонаў і німбаў. Яму ж на 
лежаць настаўленні па рэстаўрацыі старых абразоў. Гэтыя 
рэкамендацыі, відавочна, зведзены Дыянісіем Фурно- 
аграфіотам на глебе практыкі, уласцівай іканапісу Усход 
няй Еўропы ў XVII - пачатку XVIII ст., бо выкарыстан 
не такіх правіл добра заўважана ў мастацкай традыцыі 
і Беларусі, і Украіны, і Малдовы - пры своеасаблівасці 
нацыянальнага каларыту і іканаграфічнага тыпажу нацыя 
нальныя школы іканапісу гэгых краін сугучныя з ношу 
камі афонскіх, грэчаскіх майстроў менавіта тымі тыпалагіч 
нымі рысамі, якія спрабаваў абагульніць у сваёй «Ермінеі» 
Дыянісій Фурноаграфіот.

У 50 —60-я гады XVIII ст. іканапіс Заходняга Палес 
ся прадстаўлены надзвычай шматлікімі накірункамі, што, 
безумоўна, з’яўляецца паказальнікам распаду іканапіснай 
традыцыі. Спроба злучыць традыцыйную сакральную 
аснову іконнага абраза з дасягненнямі прыродазнаўчай 
навукі - гісторыі, геаграфіі, філасофіі, асветніцтва, — 
г. зн. спроба аб’яднання несумяшчальных накірункаў мас 
тацкага асваення свету, вядзе да ўсё большага змянення 
іканапісу, звядзення яго да ўзроўню мастацтва, якое вы 
казвала этычны і эстэтычны ідэал свайго грамадства на 
ўзроўні сярэдняй культуры. Гэты перыяд характарызуец- 
ца злучэннем разнародных тэндэнцый, якія нярэдка на- 
бываюць форму кампрамісу паміж гуманістычнымі, асвет- 
ніцкімі поглядамі і традыцыйнай тэалагічнай асновай.

Страта іканапісам устойлівай. глыбокай філасофскай 
і стылістычнай напоўненасці вядзе да ўсё новых і новых



Іканапіс XVIII cm. 173

пошукаў нязвыклых мастацкіх рашэнняў, новых прыё- 
маў, тэхналогій, многія з якіх фактычна знішчаюць жы 
вапісную аснову іканапісу, да яго выцяснення лепкай, ча 
канкай, разьбой. Гэтыя тэндэнцыі добра прасочваюцца 
ў іканапісе і Беларусі, і Украіны ў другой палове XVIII ст. 
Асабліва добра бачны яны ў іканапісе Заходняга Палесся. 
Тут ляпныя па ляўкасе і разьбяныя рэльефныя абразы 
сустракаюцца надзвычай часта. Вялікую ролю набываюць 
чаканеныя шаты і разнастайныя асобныя накладныя ча 
каненыя з металу дэталі — вянцы, далоні рук, кветкі. Шы 
рока сустракаецца з гэтага часу жывапіс на палатне.

Усё мноства накірункаў іканапісу Заходняга Палесся 
сярэдзіны — другой паловы XVIII ст. схематычна можна 
звесці да двух асноўных тыпаў. Першы з іх варта ахарак- 
тарызаваць як традыцыяналісцкі ў адносінах да іканаграфіі 
і фальклорна-наіўны па стылістыцы. Ён выступае ўвасаб- 
леннем народнага светапогляду, дэмакратычных ідэалаў; 
гэты тып іканапісу пры ўсіх тэхнічных новаўвядзеннях за 
хоўвае ў даволі значнай ступені традыцыйны змест іканапісу.

Другі тып — чыста барочны па фармальнай структуры, 
у яго стылістыцы дамінуюць рысы вычварнасці. Да гэтага 
тыпу найчасцей належаць каталіцкія алтарныя абразы, 
радзей — абразы з уніяцкіх ці праваслаўных цэркваў. 
Вельмі часта ў адным творы нязвыкла злучаюцца рысы 
і першага, і другога тыпаў.

Для абразоў nepujara тыпу ўласціва блізкасць да паўся- 
дзённага жыцця, пераважнасць простанароднага тыпажу, 
цеплыня эмацыянальнага зместу. У рэчышчы гэтага накі 
рунку ў іканапісе „а Заходнім Палессі вельмі доўга, амаль 
да сярэдзіны XIX ст., захоўваюцца адгалоскі традыцыі



174 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

XVII ст. у тэхніцы і стылістыцы, часцей сустракаюцца 
творы, выкананыя на дошках, выкарыстоўваюцца экспрэ 
сіўная дэфармацыя ў малюнку, дэкаратыўнасць, умоўнасць 
колеру. Тут захоўваюцца рысы, якія сфарміраваліся на пра 
цягу папярэдніх стагоддзяў, у той час як абразы другога 
тыпу адрознівае засваенне форм, кампазіцыйных прыёмаў, 
тэхнікі выканання, запазычаных са свецкага еўрапейскага 
мастацтва. Абразы першага тыпу значна пераважаюць у 
колькасных адносінах сярод тых, што захаваліся на За 
ходнім Палессі, але і сярод іх шэраг твораў вызначаецца 
досыць высокім майстэрствам выканання, дзе свядомы 
дэмакратызм вобраза злучаны з анатамічнай дакладнас- 
цю, прафесіяналізмам малюнка, прасторавасцю, імкненнем 
да рэалістычнага раскрыцця зместу.

Характэрным творам гэтага тыпу абразоў з’яўляецца 
датаванае «Нараджэнне Маці Божай» 1755 г. з Кобрын 
скага раёна. Фактычна — гэта карціна, прысвечаная сялян 
скаму побыту. Сярод удзельнікаў сцэны — маладыя ся 
лянкі ў беларускіх народных строях, яны паводзяць сябе 
вельмі натуральна ў звыклых абставінах, сярод звычай- 
ных побытавых рэчаў. Іх рухі лоўкія, а твары свецяцца 
здароўем і радасцю. Мастак захоплены іх грацыяй, іх 
унутранай адухоўленасцю, прасветленасцю.

Такім жа падкрэслена простанародным успрымаецца 
іканаграфічны тыпаж на абразе «Маці Божая Рымская» 
з Іванаўскага раёна. Толькі вочы Марыі адлюсгроўваюць 
складанасць і глыбіню пачуццяў Маці Божай. Гэты абраз 
выкананы рэльефам, у тэхніцы лепкі і разьбы па ляўкасе. 
У 50- 60 я гады XVIII ст. на Заходнім Палессі існавала, 
верагодна, некалькі цэнтраў, дзе ствараліся рэльефныя



Іканапіс XVIII cm. 175

абразы. Сярод твораў такога тыпу выяўлены абраз з под- 
пісам: «Malowal Ioan Wasilewski z Kobrina». Гэта абраз 
Варвары Пакутніцы з Брэсцкага раёна. У ім, як і ў іншых 
рэльефных абразах, толькі адкрытыя часткі цела святой — 
яе лік і рукі, а таксама аблокі выкананы жывапіснымі срод- 
камі. Усё астатняе ляпілася і рэзалася па ляўкасе. Фалды 
адзення і контуры рэчаў выразаліся шырокім і глыбокім 
пазам, берагі якога акругляліся. ствараючы рэльефную вы 
яву. Рэльефны ляўкас пакрываўся серабрэннем і пазало- 
тай, лесіраваўся каляровымі лакамі. Сродкамі рэльефу пера- 
дадзены складкі драпіровак, пальмавідны арнамент на фо- 
не. Ёсць два падпісаныя, датаваныя творы, выкананыя ў 
гэтай тэхніцы, — «Маці Божая Бялыніцкая» 1750 г. з Брэсц 
кага і «Замілаванне» 1751 г. з Маларыцкага раёнаў. Абодва 
абразы вылучаюцца тонкай жывапіснай мадэліроўкай лікаў 
і падкрэсленай дэкаратыўнай рэльефнасцю далічнага.

Сярод твораў гэтага тыпу былі свае лакальныя групы, 
адметныя па манеры выканання. Таму можна меркаваць, 
што ствараліся яны ў розных майстэрнях. Напрыклад, на 
поўдні сучасных Брэсцкага і Кобрынскага раёнаў выяў- 
лена група твораў, у якіх разьба і лепка па ляўкасе злу- 
чаюцца з вытанчаным жывапісам лікаў. Да гэтай групы 
належаць «Маці Божая Баруньская», «Спас» і «Маці 
Божая Супрасльская» — усе з Брэсцкага раёна, «Маці 
Божая Холмская» — з Кобрынскага раёна.

Другую групу складаюць творы, у якіх жывапіс мае 
другараднае значэнне, а асноўную ролю адыгрывае палі- 
хромны рэльеф, як, напрыклад, у абразах «Нараджэнне 
Маці Божай» і «Спас» з Брэсцкага, «Маленне Іакіма і Ган- 
ны» з Жабінкаўскага раёнаў.



176 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

У многіх творах, выкананых у тэхніцы ляўкаснага 
рэльефу, выразна праяўляецца барочная стылістыка. Прьь 
кладам барочнага сінтэзу жывапісу, рэльефу і разьбы па 
дрэве з выкарыстаннем барочных дэкаратыўных форм з’яў 
ляецца двухбаковы абраз фератроп «Замілаванне» і «Бога 
яўленне» з Брэсцкага раёна. Дынамізм кампазіцый і пыш- 
ны дэкор разьбы фератрону выразна барочныя. Прывабна- 
дэкаратыўная разьба фератрону ўспрымаецца як прафе 
сійная, а выкананне самога абраза ўсё ж такі бліжэй, нягле 
дзячы на барочную дынаміку і буйнамаштабнасць постацей, 
да народнага мастацтва, вобразы кранаюць цеплынёй па 
чуццяў. Манернасць і знешняя эфектнасць уласцівыя толькі 
асобным рэльефным ляўкасным абразам. Напрыклад, такія 
рысы характэрныя для абраза «Варвара Велікамучаніца», 
які зрабіў кобрынскі майстар Іаан Васілевіч. Гэты твор, 
безумоўна, належыць да тыпу барочных прафесійных тво 
раў, якія мала звязаны з традыцыяй мінулага.

У іканапісе сярэдзіны XVIII ст. яшчэ адну стылістыч- 
ную групу складаюць абразы з ляпнымі арнаментаванымі 
фонамі. Да яе належаць абразы з ваколіц Давыд Гарадка, 
Лунінца і Жыткавіцкага раёна. На гэтых творах арна- 
ментацыя фону выканана не разьбой, а налепамі тонкіх 
пругкіх ліній, кропак, завіткоў, з якіх утвараецца досыць 
пышны раслінны арнамент закручаных сцяблін з дроб- 
ным густым лісцем. Такога ж характару ляпныя фоны, 
якія сустракаліся ў XVI ст. пры дэкарацыі німбаў і палёў 
украінскіх і беларускіх абразоў, а на фонах абразоў 
вельмі папулярныя былі ў Іспаніі ў XV —XVI стст., зноў 
уваходзяць ва ўжытак іканапісу Беларусі менавіта ў 20 — 
30 я гады XVIII ст. Найбольш вядомыя прыклады выка



Іканапіс XVIII cm. 177

рыстання такой тэхналогіі: тры басценавіцкія абразы ў 
НММ Беларусі, магілёўскае «Нараджэнне Маці Божай» 
(там жа). Ля межаў Заходняга Палесся ляпныя фоны прад- 
стаўлены датаванымі 1729 г. абразамі «Святая Радзіна», 
«Спас», «Маці Божая Мінская» з Івацэвіцкага раёна 
усе тры ў НММ Беларусі.

3 сярэдзіны XVIII ст. назіраецца новы ўздым цікавасці 
да выкарыстання ляпных фонаў. Гэтая тэхніка ўласціва, 
напрыклад, для твораў слуцкага мастака Васіля Маркія- 
навіча.

Вельмі ўдала спалучаў адметны аўтарскі почырк жы 
вапісу з лепкай фонаў і невядомы майстар, які працаваў 
у сярэдзіне XVIII ст. на ўсходзе Пінскага Палесся. Ме- 
навіта яго творы ўтвараюць у іканапісе Заходняга Палес 
ся сярэдзіны XVIII ст. групу абразоў з ляпнымі фонамі. 
Да гэтай групы належаць тры датаваныя творы «Маці 
Божая Супрасльская» (1760), «Звеставанне» (1759) — абодва 
са Столінскага раёна. а таксама трохстворкавы складзень 
«Св. Наталля», «Маці Божая Адзігітрыя», «Архангел Ра 
фаіл» (1760) з Жыткавіцкага раёна (у НММ Беларусі). 
Акрамя таго, адметная аўтарская манера са своеасаблівай 
іканаграфіяй лікаў, мадэліроўкай складак рэзкімі высвят 
леннямі дэкаратыўным колерам далучае да гэтага рада 
датаваных абразоў яшчэ некалькі твораў. Гэта — «Варвара 
Велікамучаніца», «Богаяўленне» (абодва — у МСБК) і 
«Маці Божая Адзігітрыя», «Дэісус» (абодва са Столінска 
га раёна).

Гэтыя тры абразы таксама, як і тры папярэднія, маюць 
ляпныя фоны з арнаментам, які складаецца з гірляндаў 
выгнутых тонкіх і дробных лісцяў. Адметны іканаграфіч



178 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

ны тыпаж выразна яднае ўсе сем твораў. Лікі святых быц- 
цам бы ўпісваюцца ў авал, падбародкі надзвычай акруг 
лыя, злёгку цяжкаватыя ў прапорцыях, моцна высветле- 
ны знізу рэфлексамі. Міндалепадобныя раскосыя вочы, 
наіўна-манерныя па сваім малюнку вусны, светлая карна 
цыя выдатна раскрываюць народна-барочны эстэтычны 
ідэал майстра. Ад творчай спадчыны гэтага майстра заха- 
валіся яшчэ тры разрозненыя абразы. Яны выкананы без 
выкарыстання разьбы ці лепкі для арнаментацыі фонаў. 
Замест яе, напрыклад, на фон абраза «Тройца» (НММ 
Беларусі) нанесены жывапісны арнамент, блізкі па харак 
тару матываў да ляпных фонаў гэтага майстра. Два абра- 
зы «Тайная вячэра» ў іканастасе царквы ў ДавыдТарад- 
ку» і бакавыя дзверы з выявай архангела Міхаіла са Сто- 
лінскага раёна ўвогуле не маюць арнаменту на фоне. Але 
дэкаратыўнае пачуццё майстра праяўляецца ў кветкавым 
арнаменце на абрусе, якім убраны стол у кампазіцыі «Тай 
най вячэры», аздобленым кветкамі гімаціі Хрыста, у адмыс- 
ловым арнаментальным малюнку падлогі. Да таго ж над- 
звычай дэкаратыўна вырашана разьбяная драўляная палі- 
хромная рама. Абраз «Архангел Міхаіл» на дыяканскіх 
дзвярах пазбаўлены арнаментальнага дэкору, асаблівасці 
аўтарскага почырку тут толькі злёгку намячаюцца, таму 
аўтарства майстра абразоў з ляпнымі фонамі ў гэтым вы 
падку застаецца гіпатэтычным. Абраз «Архангел Міхаіл» 
найбольш дынамічны з усіх дзесяці твораў гэтай стылі- 
стычнай групы. Найбліжэйшы да яго, таксама вельмі ба- 
рочны, экспрэсіўны па пластыцы абраз «Звеставанне» 
1759 г. Астатнія восем твораў больш статычныя, трады 
цыяналісцкія па кампазіцыі. Тым не менш адчувальная



Іканапіс XVIII cm. 179

напружанасць, дынамічнае барочнае ўспрыняцце формы 
прысутнічаюць і ў кампазіцыі гэтых абразоў. Барочнасць 
выяўляецца ў напружанай, рытмічнай мадэліроўцы скла 
дак, дзе высвятленні выкананы яркімі энергічнымі пра 
беламі, у буйнамаштабнасці постацей, у наяўнасці пыш- 
ных драпіровак і перыстых воблакаў у антуражы. Май- 
стар мае выдатнае каларыстычнае пачуццё, каларыт яго 
твораў святочны, пабудаваны ён на насычаных чырвоных, 
сіне фіялетавых, вохрыста-залацістых фарбах у спалучэнні 
з больш стрыманымі, попельна-блакітнымі, шэра-зеленава- 
тымі, шэра-бэзавымі тонамі. Асабліва прывабная па кала- 
рыту «Тройца», дзе дамінантны блакітны колер нагадвае 
аб каларыстычнай традыцыі беларускага іканапісу папя- 
рэдніх стагоддзяў. Паколькі творы гэтага майстра выяў- 
лены ў мясцовасці, у цэнтры якой знаходзіцца Давыд- 
Гарадок, і «Тайная вячэра», магчыма, заўсёды аздабляла 
адзін з іканастасаў давыд-гарадоцкіх цэркваў, можна мер 
каваць, што менавіта ў ДавыдТарадку працаваў гэты не- 
вядомы мастак-іканапісец. У яго творчасці злучаюцца ха- 
рактэрныя рысы заходнепалескага іканапісу, асабліва ўлас- 
цівыя гэтаму рэгіёну кантрастныя спалучэнні сіне-фіяле- 
тавых, аранжава-чырвоных, аліўкавых і жоўта-залацістых 
фарбаў з традыцыяй слуцкай іканапіснай школы, асаблі- 
васцямі яе іканаграфічных тыпаў, характару мадэліроўкі 
лікаў, выбеленай, халоднай па тону карнацыяй. Пэўная 
агульнасць мастацкіх прынцыпаў назіраецца ў разглядае- 
мых творах гэтага невядомага давыд-гарадоцкага майстра 
са слуцкім мастаком Васілём Маркіянавічам — выкары 
станне ляпнога арнаменту на фонах, зварот да ўзораў 
кампазіцый кіеўскіх друкаваных выданняў, наяўнасць на



180 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

творах разгорнутых надпісаў кірыліцай з імёнамі заказ- 
чыкаў. Абодва майстры працавалі ў 50 —60-я гады XVIII ст. 
Як і ў Маркіянавіча, у давыд-гарадоцкага майстра заказ 
чыкамі, мяркуючы па іх прозвішчах, былі простыя людзі.

У такіх творах, як абразы «Маці Божая Супрасльская» 
і «Маці Божая Адзігітрыя», давыд гарадоцкі майстар ляп- 
ных фонаў выяўляе ашчадныя адносіны да іканапіснай і 
іканаграфічнай традыцыі свайго краю, у іншых творах вы 
разна бачна яго арыентацыя на барочную гравюру ўкраін 
скіх праваслаўных друкарскіх цэнтраў, якія актыўна вы 
карыстоўвалі ў XVIII ст. заходнія кампазіцыйныя схемы. 
Да «Тайнай вячэры» давыд гарадоцкага майстра можна 
ўбачыць аналогіі ў кіеўскіх «Трыёдзі» 1631 г., «Евангел 
лі» 1697 г. і ў застаўцы з «Дзяянняў Апосталаў» 1722 г., 
якая мае найбольш агульныя рысы з абразом давыд-гара 
доцкага майстра. Шэраг кампазіцыйных аналогій да «Трой 
цы», прыведзеных II. Ф. Высоцкай (Тэмперны жывапіс 
Беларусі. С. 106), можна дапоўніць гравюрамі чарнігаў- 
скіх выданняў 1745 і 1759 гг. Заўвага Н. Ф. Высоцкай аб 
тым, што пры выкананні абраза «Тройца» мастак даў про- 
рысь у люстраным адбітку*, вартая ўвагі, аднак трэба зазна 
чыць, што такая вольнасць мастака не абавязкова сведчыць 
аб яго недасведчанасці, абыякавасці да іканаграфічнага ка- 
нона, бо Хрыстос, які, паводле беларускай іканаграфічнай 
традыцыі, увасоблены ў вобразе цэнтральнага анёла, можа 
быць адлюстраваны і з жэстам блаславення левай рукой.

У цэлым творчасць гэтага невядомага давыд гарадоц 
кага майстра вельмі паказальная для заходнепалескага і

1 Тэмперны жывапіс Беларусі. Мн., 1987. С. 23, 106.



Іканапіс XVIII cm. 181

ўсяго беларускага іканапісу сярэдзіны XVIII ст. У творах 
давыд-гарадоцкага мастака вельмі арганічна спалучыліся 
фальклорныя матывы са стылістыкай мясцовай інтэрпрэ- 
тацыі пышнай барочнай формы — напружанай, трапяткой, 
брутальнай і вытанчана-манернай адначасова. У спадчы 
не майстра быццам бы сфакусіраваліся апошнія спробы 
іканапісу XVIII ст. пры захаванні традыцыі мінулых ча- 
соў і выкарыстанні барочных кампазіцыйных прыёмаў ства 
рыць яркі і прывабны мастацкі вобраз.

Іншы накірунак у сярэдзіне XVIII ст. выразна ўвасоб 
лены ў абразе «Маці Божая Апека» 1751 г. з Брэсцкага 
раёна. Тут манернасць і кволасць постацей больш адпа 
вядаюць агульнаўсходнееўрапейскаму, характэрнаму для 
польскага і ўкраінскага, венгерскага і славацкага мастацтва, 
правінцыйнаму па духу ўвасабленню эстэтычнага ідэалу 
ракако. Пры гэтым абраз вельмі цікавы па свайму зместу: 
магчыма, сярод паненак і кавалераў, якіх ахінае сваёй 
мантыяй Маці Божая, адлюстраваны кароль Аўгуст III са 
сваёй жонкай. Іканаграфічны ізвод «Маці Божая Агіека» 
заходнееўрапейскага паходжання. Менавіта з сярэдзіны 
XVIII ст. у беларускім і ўкраінскім мастацтве ён пачынае 
дамінаваць, становіцца больш папулярным, чым трады- 
цыйны праваслаўны «Пакроў», часта прымаючы на сябе 
яго назву. Да абраза «Маці Божая Апека» 1751 г. у рэгіёне 
Заходняга Палесся можна назваць цэлы шэраг іканагра 
фічна блізкіх твораў другой паловы XVIII — пачатку 
XIX ст., сярод іх — датаваныя 1763 г. з Пінскага раёна 
і 1797 г. з Івацэвіцкага раёна (апошні ў НММ Беларусі).

У цэлым сярэдзіну XVIII ст. трэба вызначыць як 
вельмі важны этап у гісторыі іканапісу на Заходнім Па-



182 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

лессі, гэта момант яго апошняга ўздыму, яго спробы раз 
настайнымі сродкамі — лепкай, разьбой па ляўкасе, накла- 
даннем шат (менавіта ў гэты час пачынаецца шырокая 
практыка каранацыі абразоў) — стварыць творы імпазант- 
ныя, прывабныя, адпаведныя познебарочнай узнёсласці, 
якая панавала ў архітэктуры, свецкім мастацтве, тэатры. 
У гэтым напрамку ствараліся абразы ва ўсіх трох галоў- 
ных канфесіях, і толькі нюансы — ступень сувязі ці з за- 
ходняй, ці з праваслаўнай іканаграфічнай традыцыяй — 
вызначалі характар пераважнай арыентацыі мастакоў.

У другой палове XVIII ст., як ніколі раней, стварэнне 
іканапіснага вобраза разыходзіцца па двух напрамках. 
Першы напрамак працягвае развіваць традыцыйнае жы 
вапіснае выяўленне вобраза, другі напрамак карыстаецца 
ў першую чаргу сродкамі іншых відаў мастацтва, аддае 
ім відавочную перавагу перад жывапісам — гэта рэльеф 
ная разьба па дрэве, ляўкасе, чаканка, гартаванне.

Першы напрамак прадстаўлены ў Заходнім Палессі 
цікавымі і разнастайнымі творамі. Агульная тэндэнцыя ў 
жывапіснай тэхніцы гэтага часу — пераход ад клеявых, 
тэмперных фарбаў да алейных, больш шырокае выкары 
станне палатна, а пры жывапісе на дошках — паступовае 
патанчэнне ляўкасу і ў канцы стагоддзя — амаль поўнае 
адмаўленне ад яго як у творчасці мастакоў-прымітывістаў, 
так і ў творах, па сваёй стылістыцы адпаведных прафе 
сійнаму высокаму ўзроўню. Расслаенне іканапісу на якас- 
ныя ўзроўні, моцныя струмені сярэдняга пласта культу- 
ры і нізавога фальклорнага пры яўнай колькаснай пера- 
вазе сярэдняга ўзроўню — адметная рыса іканапісу мена 
віта ў другой палове XVIII ст. Большасць мастацкіх тво-



Іканапіс XVIII cm. 183

раў гэтага часу на ўсіх мастацкіх узроўнях маюць харак 
тэрныя прыкметы позняга барока з уласцівай яму чыста 
знешняй эфектнасцю. Некаторыя творы захоўваюць адга 
лоскі традыцыі, натуральнасць і стрыманасць вобраза. Рэ- 
гіянальныя асаблівасці на высокім узроўні амаль сціраюц- 
ца, на сярэднім і нізавым узнікае вялікая колькасць дроб 
ных стылістычных накірункаў, лакальных майстэрняў.

Усё часцей і часцей у творах з’яўляюцца сучаснікі- 
данатары, прадстаўленыя не толькі на абразах (яскравы 
прыклад такой кампазіцыі — ужо згаданы абраз 1751 г. 
«Маці Божая Апека»), але і ў сцэнах нараджэння Ма- 
рыі, пакланення немаўляці Хрысту, Срэцення і ў іншых 
жанравых паводле зместу кампазіцыях. На абразах свя 
точнага рада шарашоўскага і аброўскага іканапісаў многія 
персанажы апрануты ў традыцыйныя мяшчанскія і шля- 
хецкія строі. На абразе «Сабор Багародзіцы» са святоч 
нага рада шарашоўскага іканастаса і на аднайменным ал- 
тарным абразе 1757 г. з Лунінецкага раёна замест трады- 
цыйных вешчуноў адлюстраваны заказчыкіданатары. Гэ- 
тыя прыкметы эвалюцыі зместу вельмі паказальныя для 
характарыстыкі іканапісу другой паловы XVIII ст. Ён ста 
новіцца надзвычай дэмакратычным і натуралістычным на 
водле зместу, народным па адраснасці.

Бадай, адным з самых выразных твораў з выявамі 
данатараў з’яўляецца абраз «Нараджэнне Маці Божай» з 
Драгічынскага раёна. Твор мае тонкае каларыстычнае вы 
рашэнне. Вялікую ўвагу майстар засяродзіў на стварэнні 
вобразаў дзвюх паняў на першым плане абраза, якія за 
мяшчаюць у кампазіцыі традыцыйныя персанажы паві 
тух, што прымаюць маленькую Марыю. Мастак старанна



184 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

адлюстроўвае інтэр’ер багата прыбранага пакоя, дэталёва 
выпісвае карункі, дзіўнае адзенне служанак, пышныя строі 
паняў, імкнецца пазначыць фактуру аксаміту і шоўку, 
перадаць, хоць часам і не вельмі дакладна, перспектыўныя 
скарачэнні. Твор прадуманы ў колеры, добра разлічана 
рытміка каляровых плямаў — светлая кінавар, цёплыя зя 
лёныя, прыглушаныя сінія і серабрыстыя тоны, якія пе- 
раважаюць у каларыце, спалучаюцца з далікатна ружо 
вымі і залацістымі адценнямі, ствараюць гучную і радас- 
ную гаму. У распрацоўцы складак выкарыстаны каляро 
выя кантрастныя рэфлексы прабелы: зялёныя на чырво 
най сукенцы, як адлюстраванне размешчанага побач ко 
леру зялёнага плашча, і бранзаватыя водбліскі на зялё 
ным абрусе ад вохрыстых па колеры сцен пакоя. Формы 
лікаў лепяцца колерам, без выкарыстання лінейных аб 
водак. Яскрава выказаныя псіхалагічныя характарыстыкі 
персанажаў, насычаны гарманічны каларыт ставяць абраз 
«Нараджэнне Маці Божай» у лік найбольш цікавых тво 
раў заходнепалескага іканапісу другой паловы XVIII ст.

Партрэтнасць, рэалістычнасць дамінуюць у гэты час 
у адлюстраванні святых. Класічным прыкладам у гэтым 
плане сталі шарашоўскія «Тры свяціцелі». He менш пар 
трэтныя, разнастайныя і арыгінальныя па характарысты 
цы і абразы апосталаў шарашоўскага іканастаса.

Партрэтным па трактоўцы вобразаў і рэалістычным па 
перадачы аб’ёмаў, па мадэліроўцы твараў з’яўляецца аб- 
раз «Барыс, Глеб і Св. Хрысціна» з Лунінецкага раёна. 
Гэты твор увогуле ўспрымаецца амаль як свецкае парт 
рэтнае адлюстраванне.



Іканапіс XVIII cm. 185

Вельмі паказальныя ў плане раскрыцця барочнай эстэ- 
тыкі пры адлюстраванні святых як рэальных асоб наступ 
ныя творы: падпісаны і датаваны абраз «Параскева» 1767 г. 
з Драгічынскага раёна, аднайменны твор з Лунінецкага 
раёна, абразы «Васіль Вялікі» і «Іаан Златавуст» (апош 
нія два, верагодна, паходзяць з жывапіснай майстэрні 
Жыровіцкага манастыра) і шэраг іншых. Гэта вельмі вы 
разныя прыклады пераарыентацыі ў іканапісе ад трады- 
цыйных, уласцівых папярэдняму стагоддзю поствізантый 
скіх форм да заходнееўрапейскай іканаграфіі, святлоце 
нявой, аб’ёмнай, натуралістычнай манеры жывапісу, да 
складанай, дынамічнай барочнай пластыкі фігур, засвое 
най не без уплываў гравюрных першаўзораў і канчаткова 
аформленай як дамінуючы напрамак у іканапісе XVIII ст. 
Іканапіс страчвае свае традыцыйныя вызначальныя рысы, 
перастае быць мастацтвам, мэта якога — стварэнне транс- 
цэндэнтных вобразаў спецыфічнымі традыцыйнымі ікана- 
піснымі сродкамі пры своеасаблівай тэхналогіі жывапісу. 
Але адметная рыса іканапісу Заходняга Палесся ў тым, 
што водгукі традыцыі захаваліся і ў другой палове XVIII ст. 
тут значна мацней, чым у іншых рэгіёнах Беларусі.

Ад гэтага перыяду на Заходнім Палессі захаваўся шэ- 
раг іканастасаў, праграмная арыентацыя якіх выразна вы 
казвае сувязь з мастацкай традыцыяй папярэдняга XVII ст. 
Найбольш яскравы прыклад такога праграмнага кансерва 
тызму — іканастас Шарашоўскай Прачысценскай царквы, 
які захоўваецца ў НММ Беларусі. Майстры, якія працавалі 
над яго стварэннем, верагодна, у 60 —70 я гады XVIII ст., 
выказваюць надзвычай паслядоўную прыхільнасць тра- 
дыцыйнаму канону мясцовай праваслаўнай іканаграфіі



186 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

XVII ст. Пачынаючы ад агульнай кампазіцыйнай струк- 
туры іканастаса і заканчваючы асобнымі дэталямі кам- 
пазіцый святочных абразоў — усё падпарадкавана мэце 
захавання «старыны».

У кампазіцыях шарашоўскіх майстроў мы не ўбачым 
складаных ракурсаў і прасторавых пабудоў, імкнення 
перадаць святлоценявыя эфекты і стварыць пейзажныя 
шматпланавыя кулісы — усё, што вылучае барока ў жы 
вапісе. Але подых часу не абмінуў і шарашоўскіх майст 
роў традыцыяналістаў. Асабліва выразна адчуваюцца пры 
хаваныя рысы барока ў манеры майстра, які выканаў 
апостальскія абразы і храмавы абраз «Трох свяціцеляў». 
Гэтым жа майстрам выкананы абраз «Васіль Вялікі» з 
Брэсцкага раёна. Мяккая нюансіровачная лепка аб’ёму 
пры вельмі светлым ружовым ракайлевым агульным тоне 
карнацыі вылучае руку гэтага майстра. Некаторыя з яго 
апосталаў рафінавана саладжавыя, з ружовымі тварамі, 
светлымі валасамі; часам для малюнка іх фігур выкары 
стоўваюцца складаныя паўпрофільныя і трохчвэрцевыя 
павароты, але пры гэтым постаці застаюцца каржакава- 
тымі, прыземістымі, рукі і галовы надта вялікімі. Пальцы 
на руках быццам бы надзьмутыя, грувасткія, далоні вялі- 
кія. «Тры свяціцелі» сталі хрэстаматыйным прыкладам 
партрэтнасці, вострай псіхалагічнай трактоўкі вобразаў, 
своеасаблівай рэалістычнай характарыстыкі тыпаў. Аб’ём 
твараў мадэліруецца тонкімі шматколернымі плавямі з рэалі- 
стычнай падкрэсленасцю блікаў на насах і вуснах, мар 
шчынамі на ілбах, але такое імкненне да аб’ёмнасці не па 
рушае агульнай дэкаратыўнасці мажорнага каларыстыч- 
нага вырашэння абраза. Як і для ўсяго беларускага ікана



Іканапіс XVIII cm. 187

nicy, пачынаючы з другой паловы XVIII ст. тут улюбё- 
ным становіцца спалучэнне кармінава-чырвонага, яркага 
цёпла-зялёнага колераў з блакітна-шэрымі фарбамі. Але, 
бадай, ні ў адным творы гэтага часу такія колеры, іх кам 
пазіцыйныя роўніцы не суаднесены так прыгожа, як на 
шарашоўскіх «Трох свяціцелях». Моцным акордам гу- 
чыць тут смелае супастаўленне чыстых кантрастных чыр 
вонага і зялёнага, якія злучае між сабой бледна-блакітны 
колер свяціцельскіх хітонаў, бела-шэры, халодны тон фе 
лоні Васіля Вялікага і амафора Грыгорыя. Украпванні 
чорнага, малочна-белага і светла вішнёвага колераў удала 
дапаўняюць каларыстычную гаму. Як знак павагі да тра- 
дыцыі вялікае поле на абразе займае разьбяны фон. Хоць 
па тэхніцы выканання ён хутчэй нагадвае тыповае для 
XVIII ст. аграфленне, але малюнак арнаменту ўсё ж 
больш далікатны, больш прадуманы, чым на абразах пер 
шай паловы XVIII ст. На большасці з шарашоўскіх абра 
зоў выкананы адзін і той жа аграфлёны малюнак, у якім 
выразна адчуваецца арыентацыя на ўзоры дасканалых 
фонавых малюнкаў XVII ст. На абразе «Тры свяціцелі» 
арнаментальны фон дапоўнены аграфлёным і выдзеле- 
ным цямнейшым тонам малюнкам калон, ад чаго мастацкі 
вобраз набывае большую глыбіню і асацыятыўнасць. Вы 
сокую каланаду за спінамі свяціцеляў можна ўспрыняць 
як своеасаблівую рэпліку барочнага параднага партрэта, 
і як рэальны вобраз — каланады іканастаса, перад цар 
скімі дзвярыма якога прадстаюць непарушным маналітам 
тры свяціцелі — як калоны, на якіх трымаецца царква. 
Магчыма, менавіта таму, каб падкрэсліць думку аб свя 
тых айцах царквы як аб яе слупах, і ўвёў мастак у свой



188 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

твор адлюстраванне каланады. Гэтая метафара не з’яўля- 
лася вельмі арыгінальнай у канцы XVIII ст. Менавіта на 
фоне калоны, напрыклад, адлюстроўваецца ў гэты час 
Св. Мікола.

Арнаментальны пачатак не дамінуе, нягледзячы на 
разьбу фонаў, у творчасці шарашоўскіх майстроў. Вельмі 
сціпла ўводзіць арнамент у аздабленне святочных убораў 
аўтар «Трох свяціцеляў». Ён, як і іншыя шарашоўскія май 
стры, больш імкнецца да дэкаратыўнасці і святочнай ура- 
чыстасці не за кошт арнаментальнасці, а будуючы кам- 
пазіцыю вялікімі дэкаратыўнымі плямамі колеру. Таму 
вельмі архаічнымі здаюцца абразы святочнага рада ша 
рашоўскага іканастаса. Яны быццам створаны не ў XVIII, 
а ў XVII ст., настолькі выразна іх сіметрычныя ўраўна- 
важаныя кампазіцыі будуюцца на вялікіх плямах колера- 
вых суадносін — па таму ж прынцыпу, як гэта рабілася 
ў XVII ст., і толькі асобныя рысы — халодныя перламу- 
трава-блакітныя воблакі і горы, ружовая карнацыя, не- 
калькі лялечны іканаграфічны тыпаж з саламяна рудымі 
валасамі, злёгку кірпатымі насамі — указваюць на мане- 
ру выканання XVIII ст. Асаблівасці ёсць і ў іканаграфіі 
Маці Божай, у гонар якой названа царква, і ў адпавед- 
насці з чым зроблены сэнсавыя акцэнты ў структуры ікана- 
стаса: удвая пашырана колькасць святочных абразоў за 
кошт уключэння абразоў, прысвечаных Маці Божай. Маці 
Божая тут — што характэрна для XVIII ст. на Беларусі - 
прадстае ў чырвона вішнёвым плашчы-мафорыі і чырво- 
ных шляхетных пантофлях. 3 колерам мафорыя кантра- 
стуе ярка-блакітная сукенка і вельмі шляхетны бела-крэ- 
мавы іспод мафорыя, які нагадвае белы гарнастаевы пад-



Іканапіс XVIII cm. 189

бой каралеўскай мантыі. Барочная метафарычнасць кас- 
цюма Маці Божай пазначана і своеасаблівым малюнкам 
зоркі на чале мафорыя — ён падобны на крыж. Малюнак 
нагадвае аздабленне куколя — галаўнога ўбору схімніц.

Панегірычнасць шарашоўскага іканастаса да вобраза 
Маці Божай адзначана і цэнтральным іканастасным абра 
зом «Маці Божая Вялікая Панагія» («Аранта-Знаменне»). 
Гэта не адзінкавы прыклад уключэння такога даволі рэд- 
кага для Беларусі ізводу ў структуру заходнепалескага 
іканастаса. Аналагічны абраз змяшчаўся у цэнтры ікана 
стаса Кодзенскай царквы (зараз на тэрыторыі Польшчы).

Такім чынам, шарашоўскі іканастас прадстаўляе тую лі- 
нію ў заходнееўрапейскім іканапісе другой паловы XVIII ст., 
дзе асаблівасці мовы барока моцна знівеліраваны, падпа- 
радкаваны дамінантнаму прынцыпу кансерватызму, пра 
грамнай архаікі, прадстаўленай усімі кампанентамі кам- 
пазіцыйнай мовы мінулага: куліснымі пабудовамі, ужы- 
ваннем адваротнай, паралельнай і даволі ўмоўнай прамой 
перспектывы, любоўю да арачных форм дошак, паўкруг 
лых нішак і слупкоў для святочных абразоў, цяблавая 
агульная канструкцыя іканастаса з падкрэсленым апосталь- 
скім ярусам. Пры гэтым царскія разьбяныя дзверы шара- 
шоўскага іканастаса з пышнай сакавітай разьбой (на жаль, 
пашкоджаныя) і бакавыя, магчыма, пазнейшыя за ўвесь 
іканастас, маляўнічыя дзверы выгрыманы поўнасцю ў рэ- 
чышчы позняга барока.

У гэтым жа чыста барочным ключы, які так моцна 
кантрастуе з традыцыяналісцкім жывапісам шарашоўскага 
іканастаса, створаны абразы аброўскага іканастаса. I аваль- 
ная форма дошак з разьбянымі дадаткамі для абразоў



190 Іканапіс Заходняга ІІалесся XVI — XIX стст.

святочнага рада, і іх чыста жывапіснае прасторавае выра- 
шэнне паказваюць, што для аброўскага майстра пластыч- 
ная мова барока і прасторавасць еўрапейскага жывапісу 
набываюць якасці галоўнага творчага арыенціра. Некато- 
рыя творы майстра, напрыклад абраз «Святы Мікола» 
(не захаваўся), сведчаць аб значных дасягненнях на гэтым 
шляху аўтара аброўскага іканастаса. Для ўзору абраза 
«Святы Мікола» аброўскі майстар выкарыстаў кіеўскую 
гравюру, на якой змешчана выява свяціцеля на фоне па 
нарамы кіеўскага Выдубецкага манастыра. Аброўскі май 
стар з вялікім умельствам здолеў перавесці ў жывапіс гра- 
фічны першаўзор, ён вельмі тонка распрацаваў пейзажны 
план, мяккімі танальнымі пераходамі напісаў воблачнае 
неба, епіскапскі сакас Св. Міколы аздобіў багатым арна- 
ментам, імкнучыся перадаць пышную фактуру шматколер- 
най каштоўнай тканіны. У характэрнай для апошніх дзе- 
сяцігоддзяў XVIII ст. тэхніцы рэльефных фляндраваных 
мазкоў пазалотнай пасты распісвае ён дэкаратыўную рамку 
да гэтага абраза.

Гэтую ж тэхніку — фляндроўка па рэльефу пазалот 
най пасты — выкарыстаў у сваім абразе «Хрыстос на пра- 
столе. Вялікі Архірэй» невядомы пінскі мастак другой 
паловы XVIII ст. Твор гэты па духу вельмі блізкі да аб- 
роўскіх абразоў, пінскі абраз Спаса Архірэя, бадай, самы 
барочны сярод твораў свайго часу на Заходнім Палессі. 
Яго барочная ўсхваляванасць, дынаміка малюнка, пластыч- 
ная цэльнасць і выразнасць асабліва відавочныя ў параў 
нанні з пазнейшымі, першай паловы XIX ст., абразамі 
аналагічнага зместу. Пышнасць дэкору, спалучэнне чыр 
вані і залатога арнаменту сакаса, устаўкі эмалей на флен



Іканапіс XVIII cm. 191

драванай залатой мітры, багатая рэльефная фактура і 
мудрагелісты малюнак прастола, нязвыклае ззянне фону, 
створанае з паралельных залатых ліній на цёмнай пад 
кладцы, — усё гэта будуе надзвычай эмацыянальны, радас- 
ны вобраз. У такога характару барочных творах рэгія 
нальныя, мясцовыя рысы знівеліраваны. Аналагічныя, 
магчыма, не настолькі рафінаваныя творы можна напат 
каць і ў іншых кутках Беларусі. Стылістычна яны род 
насныя ўсяму накірунку позняга ўсходнееўрапейскага 
барока — ад Украіны да Венгрыі і Польшчы.

Барока ў сваім познім ракайлевым варыянце ў заход 
непалескім іканапісе выявілася ўсё ж не так шырока, як 
гэта было на левабярэжнай Украіне, паўночна-ўсходняй 
Беларусі ці суседняй Польшчы. На Заходнім Палессі ў 
70 —90 я гады XVIII ст. шмат якія творы, як ужо адзна- 
чалася, праграмна звяртаюцца да архаічных тэм і ікана 
графіі, напрыклад шматлікія датаваныя абразы «Узвіжан- 
не крыжа» з Пінскага раёна.

Такія накірункі, відаць, трэба звязваць з рэдкімі аст- 
раўкамі праваслаўнага веравызнання і з асяроддзем пра 
вінцыйнай вясковай уніяцкай царквы, якая сваім кансер 
ватызмам імкнулася супрацьстаяць тым новаўвядзенням, 
што ажыццяўлялі ў другой палове XVIII ст. базыльяне. 
Творы барочнага прафесійнага характару ў гэты час у 
Заходнім Палессі ствараліся, верагодна, у каталіцкім ма- 
настырскім асяроддзі і ў асяроддзі блізкіх да іх буйных 
адукаваных базыльянскіх Супрасльскага і Жыровіцкага 
манастыроў. Два прыклады познебарочнага, з элементамі 
класіцыстычнай формы, жывапісу — вялікія жывапісныя 
палотны «Ганна ўтраіх» і «Звеставанне» з Пінскага раёна



192 Іканапіс Заходняга Палесся XVI— XIX стст.

(зараз у МСБК), верагодна, прызначаліся для аднаго з 
каталіцкіх касцёлаў Пінска. Кантраст да іх ствараюць два 
жывапісныя пано амаль таго ж часу з Брэсцкага раёна 
(зараз у МСБК). Гэтыя творы — «Уезд у Іерусалім» і 
«Сыходжанне Святога Духа» — былі размешчаны на сце- 
нах вясковай драўлянай царквы і ўяўлялі фрэскавы жы- 
вапіс. Абодва творы, на нашу думку, выкананы адным 
майстрам, ім уласцівы манументальная абагульненасць і 
пэўная статычнасць, сіметрыя формы, звязаная з народ 
ным характарам своеасаблівая эпічнасць, нетаропкасць 
апавядання.

Такім чынам, у 60 —70-я гады XVIII ст. у іканапісе 
Заходняга Палесся суіснавалі амаль незалежна дзве лініі: 
адна барочная, прадстаўленая аброўскімі абразамі і шэ- 
рагам абразоў сталічнай арыентацыі, звязанымі з буй- 
нымі каталіцкімі і базыльянскімі манастырамі; другая - 
дэмакратычная, актывізавана традыцыяналісцкая — выказ- 
вала густы нізавога уніяцкага і праваслаўнага кліра і іх 
парафіян. Абедзве лініі прадстаўлены цікавымі знаход- 
камі, некаторыя з якіх разгледжаны ў гэтым раздзеле.



Іканапіс XVIII cm. 193

27. Сабор архапгсла Міхаіла. Каля 1700 г. 
Столінскі р-п. НММБ



194 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

28. Маці Божая Адзігітрыя. 1712 г. Івапаўскі р-н



Іканапіс XVIII cm. 195

29. Цуд Юр’я аб цмоку. 1729 г. Брэсцкі р-п



196 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

30. Маці Божая. Пачатак XVIII ст. Століпскі р-п



Іканапіс XVIII cm. 197

31. Маці Божая Адзігітрыя. XVIII ст. Драгічыпскі р-п



198 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

32. Маці Божая з дзіцсм. XVIII ст. Івапава



Іканапіс XV1I1 cm. 199

33. Багародзіца ў славе. XVIII ст. Камянецкі р н. 
МСБК



200 Іканапіс Заходняга Палесся XVI- XIX стст.

34. Маці Божая Адзігітрыя. Will ст. Іванава



Іканапіс XVIII cm. 201

35. Хрыстос — вінаградная лаза. XVIII ст.
Столінскі р н. МСБК



202 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

36. Сашэсце ў пекла. XVIII ст. Столінскі р-н. МСБК



Іканапіс XVIII cm. 203

37. Тройца. Другая чвэрць XVIII ст. НММБ



204 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

38. Нараджэнне Маці Божай. XVIII ст. Маларыцкі р-н. 
МСБК



Іканапіс XVIII cm. 205

39. Маці Божая з дзіцем. XVIII ст. Пінскі р н



206 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

40. Маці Божая Апека. XVIII ст. Пінскі р-н



Іканапіс XVIII cm. 207

41. Маці Божая Ад.зігітрыя. XVIII ст. Іванава



208 Іканапіс Заходняга Палесся XVI - XIX стст.

42. Маці Божая Адзігітрыя. XVIII ст. Пінскі р-н



Іканапіс XVIII cm. 209

43. Маці Божая Замілаванне. XVIII ст. Пінск



210 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

44. Тройца старазапаветная. XVIII ст. Пінск



Іканапіс XVIII cm. 211

45. Тройца старазапаветная. Фрагмент. XVIII ст. Пінск



212 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

46. Маці Божая Адзігітрыя. XVIII ст. Іванава



Іканапіс XVIII cm. 213

47. Варвара Вялікапакутніца. XVIII ст. Лунінец. 
МСБК



214 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

48. Маці Божая Кадэньская. XVIII ст. 
Камянецкі р-н



Іканапіс XVIII cm. 215

49. Маці Божая з дзіцем. Першая палавіна XVIII ст. 
Камянец



216 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

50. Праабражэнне. XVIII ст. Пінскі р-н. МСБК



Іканапіс XVIII cm. 217

51. Маці Божая з дзіцем. XVIII ст. Драгічынскі р-н



218 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

52. Архангел Міхаіл. XVIII ст. Столінскі р-н



Іканапіс XVIII cm. 219

53. Георгій Пераможца. Канец XVIII ст. Кобрынскі р-н



220 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

54. Св. Мікола. Фрагмент. Сярэдзіна XVIII ст. 
Брэсцкі р н



Іканапіс XVIII cm. 221

55. Маці Божая Замілаванне. XVIII ст. Жабінкаўскі р-н



222 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

56. Маці Божая са скіпетрам. XVIII ст. Пінскі рн



Іканапіс XVIII cm. 223

57. Маці Божая Замілаванне. XVIII ст. 
Жабінкаўскі р н



224 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

58. Маці Божая Замілаванне. Выява на фератроне. 
XVIII ст. Брэснкі р-н



Іканапіс XVIII cm. 225

59. Бакавыя вароты з выявамі архангела Гаўрыіла
і архідыякана Стэфана. XVIII ст. Жабінкаўскі р н. МСБК



226 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

60. Уваскрэсенне Лазара. XVIII ст. Пінск



Іканапіс XVIII cm. 227

61. Уезд у Іерусалім. XVIII ст. Пінск



228 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

62
. Т

ай
на

я в
яч

эр
а.

 Ся
рэ

дз
ін

а X
VI

II 
ст

. Д
ра

гіч
ы

нс
кі 

р-
н



Іканапіс XVI II cm. 229

63. Хрыстос на прастоле. Вялікі архірэй. Сярэдзіна 
XVIII ст. НММБ



230 Іканапіс Заходняга ІІалесся XVI — XIX стст.

64. Маці Божая Чанстахоўская. XVIII ст. Пінскі р-н



Іканапіс XVIII cm. 231

65. Спас. XVIII ст. Маларыцкі р-н



232 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

66. Хрышчэнне. XVIII ст. Брэсцкі р-н



Іканапіс XVIII cm. 233

67. Св. Варвара. XVIII ст. Брэсцкі р н. 
МСБК



234 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

68. Тройца старазапаветная. XVIII ст. Драгічынскі р н



Іканапіс XVIII cm. 235

69. Маці Божая з дзіцем. XVIII ст. Столінскі р-н



236 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

70. Маці Божая Холмская. Сярэдзіна XVIII ст. 
Драгічынскі р-н



Іканапіс XVIII cm. 237

71. Увядзенне ў храм. Сярэдзіна XVIII ст. 
Пінскі р-н



238 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

72. Маці Божая Апека. 1751 г. Брэсцкі р-н



Іканапіс XVIII cm. 239

73. Маці Божая Апека. Фрагмент. 1751 г. Брэсцкі р-н



240 Гканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

74
. А

по
ст

ал
ы

. Ф
ра

гм
ен

т а
по

ст
ал

ьс
ка

га
 ра

да
. 17

52
 г.

 Ст
ол

ін
ск

і р
-н



Іканапіс XVIII cm. 241

15
. А

по
ст

ал
ы

. Ф
ра

гм
ен

т а
по

ст
ал

ьс
ка

га
 ра

да
. 17

52
 г. 

С
то

лі
нс

кі р
-н



242 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

76. Тройца новазапаветная. XVIII ст. 
Кобрынскі р н. МСБК



Іканапіс XVIII cm. 243

77. Маці Божая. 1760 г. Столінскі р-н



244 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

78. Разасланне апосталаў. XVIII ст. Кобрынскі р-н. МСБК



Іканапіс XVIII cm. 245

79. Маці Божая Адзігітрыя. 50 —60-я гады 
XVIII ст. Брэсцкі р н



246 Іканапіс Заходняга Палесся XVI ~ XIX стст.

80. Маці Божая Баруньская. 50 - 60-я гады XVIII ст. 
Брэсцкі р-н



Іканапіс XVIII cm. 247

81. Спас Пантакратар. 50 —60 я гады XVIII ст. 
Брэсцкі р-н



248 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

82. ІІрарокі. Фрагмент. Другая палавіна XVIII ст. Драгічынскі р-в



Іканапіс XVIII cm. 249

83. Маці Божая Млекапітацельніца. Другая палавіна 
XVIII ст. Брэсцкі р-н



250 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

84. Св. Іосіф з дзіцем. Другая палавіна XVIII ст. 
Драгічынскі р-н



Іканапіс XVIII cm. 251

85. Маці Божая Чанстахоўская. 1777 г. Пінскі р-н



252 Іканапіс Заходняга Палесся XVI-XIX стст.

86. Вялікапакутніца Варвара і апостал Андрэй. Канец 
XVIII ст. Кобрынскі р-н



Іканапіс XVIII cm. 253

87. Палажэнне ў труну. 1794 г. Пінскі р н. МСБК



254 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

88. Маці Божая з дзіцем. XVIII ст. Шата 1752 г. 
Столінскі р-н



Іканапіс XVIII cm. 255

89. Спас. XVIII ст. Столінскі р н



256 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

90. Нараджэнне Маці Божай. Канец XVIII ст. 
Столінскі р-н



Іканапіс XVIII cm. 257

91. Маці Божая Адзігітрыя. Канец XVIII ст. 
Лунінецкі р-н



258 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

9'2. Спас. Канец XVIII ст. Столінскі р н



Іканапіс XVIII cm. 259

93. Маці Божая Вострабрамская. Канец XVIII ст. 
Іванаўскі р-н



260 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

94. Віленскія пакутнікі. Канец XVIII ст. Брэсцкі р-н



Іканапіс XVIII cm. 261

95. Апосталы Павел і Фама. XVIII ст. Кобрынскі р н. МСБК



262 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

96. Апосталы Лука (?) і Іаан. XVIII ст. Кобрынскі р н. 
МСБК



Іканапіс XVIII cm. 263

97. Пакроў. Фрагмент. Другая палавіна XVIII ст. Пінскі р-н



264 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

98. Аплакванне Хрыста. 1800 г. Брэст



КАНАПІС XIX ст.



Калі тэндэнцыі развіцця беларускага іканапісу XVI - 
XVIII стст. прааналізаваны ў публікацыях Э. 1. Вецер, 
Н. Ф. Высоцкаіі, IO. В. Хадыкі і інш., го пра абразы 
XIX ст. дагэтуль амаль нічога невядома. У манаграфіі 
Л. М. Дробава пра іх увогуле не ўпамінаецца', цалкам 
абыдзены ўвагай гэты перыяд развіцця іканапісу і ў 
шасцітомнай «Гісторыі беларускага мастацтва»2.

Ігнараванне даследчыкамі абразапісання XIX ст. 
з’ява ў мастацтве досыць характэрная, ёю адзначаны пра 
цы не толькі беларускіх, але таксама рускіх, украінскіх 
і польскіх аўтараў. Многія з іх лічаць, што ў XIX ст. 
назіраўся «суцэльны заняпад» сакральнага мастацтва і таму 
тагачасныя абразы вылучаюцца нізкім мастацкім узроў 
нем. Пры гэтым ігнаруецца той бясспрэчны факт, што 
ў розных краінах у XIX ст. палітычная, гісторыка куль 
турная і канфесійная сітуацыя была неаднолькавай. Таму 
ўсялякія абагульненні адносна развіцця тагачаснага ікана- 
nicy (без уліку канкрэтных абставін) прывядуць да па-

' Дробов Л. Н. Жнвопнсь Белорусснн XIX — начала XX в. Мн.. 1974.
2 Гісторыя беларускага мастацтва: У 6 т. Т. 3. Мн., 1989.



Іканапіс XIX cm. 267

мылковых высноў. На нашу думку, негатыўныя адносіны 
да іканапісу XIX ст. несправядлівыя, бо ў яго развіцці, 
прынамсі ў Беларусі, у гэты час адбываліся надзвычай 
складаныя і цікавыя працэсы, якія заслугоўваюць самай 
пільнай увагі.

Трэці падзел Рэчы Паспалітай (1795) і далучэнне Бе 
ларусі да Расіі, як вядома, не палепшылі гаротнае жыццё 
беларускага народа. Культура таксама знаходзілася ў за 
няпадзе; фактычна пад забаронай былі не толькі белару- 
ская мова, але нават сама назва «Беларусь», якую ахрысцілі 
«Западно русскнм краем»'1.

Як адзначана ў аглядзе літаратуры, у гэты час сама- 
бытны характар беларускага мастацтва адмаўляецца4.

Пасля забароны уніяцтва, у 1839 г. пачаліся «рэфор- 
мы» ў галіне аздобы цэркваў, «рэканструкцыі» іканаста- 
саў. He адпавядаючым праваслаўным канонам творам драў 
лянай пластыкі доступ у цэрквы быў фактычна зачынены, 
а тыя помнікі, што з’яўляліся неад’емнай часткай уніяц- 
кіх іканастасаў, былі або знішчаны, або, у лепшым выпад- 
ку, закінуты на дах. М. Керзін пісаў, што «для развіцця 
беларускай статуарнай драўлянай скульптуры наўрад ці 
не самым пагібельным быў час, калі Беларусь стала цар 
скай калоніяй»’.

Тое ж датычыцца і іканапісу. Беларускі уніяцкі абраз 
з яго арыгінальнай выяўленча-вобразнай сістэмай, дэка

’ Псторыя Беларускай ССР: У 5 т. Т. 4. Мн., 1975.
* Шчакаціхін М. Нарысы з гісторыі беларускага мастацтва. С. 6.
' Очеркн по нсторнн нзобразнтельного нскусства Белорусснн. М.; 

Л„ 1940. С. 54.
9а*



268 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

ратыўным арнаментаваным фонам, спалучэннем аб’ёмна- 
прасторавых і выяўленчых матываў, графічнай мадэлі- 
роўкай складак адзення і мяккай колернасцю ў трактоў- 
цы вобразаў, а галоўнае — з той рэдкай чалавечнасцю і це- 
плынёй, якія спрамяняюць нашы старыя абразы, — усё 
гэта зрабілася непрыймальным для праваслаўных свята- 
роў з іх арыентацыяй выключна на візантызаваны стара 
жытнарускі абраз. Нямала абразоў было завезена ў Бе 
ларусь з Расіі (часцей за ўсё гэта былі творы рамесна- 
фабрычнай вытворчасці). А лёс уніяцкіх абразоў быў 
такім жа, як і лёс скульптуры, — яны папросту выкіда- 
ліся з іканастасаў альбо замалёўваліся. Усё гэта не магло, 
натуральна, не адбіцца на лёсе тагачаснага беларускага 
іканапісу.

Але былі і іншыя прычыны адметнага характару раз- 
віцця іканапісу ў XIX ст. Як вядома, у XIX ст. беларускае 
мастацтва развівалася пад уплывам класіцызму, які, аднак, 
у жывапісе не стварыў закончаных форм і саступіў месца 
рамантызму1’. Ужо ў першай палове XIX ст. мастацтва, 
у прыватнасці жывапіс, усё часцей звяртаецца да рэаль 
нага жыцця. Гэтаму садзейнічаў Віленскі універсітэт, дзе, 
як вядома, існавала школа жывапісу, якая рыхтавала кадры 
мастакоў. 3 1886 г. у Вільні была адкрыта і малявальная 
школа, якой кіраваў I. Трутнёў7. Важным асяродкам раз 
віцця прафесійнага мастацтва з канца XVIII ст. стала 
таксама Полацкая езуіцкая акадэмія, дзе выкладаліся і 
мастацкія дысцыпліны.

6 Гісторыя беларускага мастацтва. Т.З. C.105.
7 Там жа. С. 8—9.



Іканапіс XIX cm. 269

Прыкметнае пашырэнне ў Беларусі мастацкай адука- 
цыі істотна змяніла ранейшую карціну развіцця выяўлен- 
чай творчасці. Мастакі ўсё часцей звяртаюцца да свецкай 
(бытавой і гістарычнай) тэматыкі; чалавека пачынаюць 
адлюстроўваць у яго паўсядзённым побыце. Усё гэта не 
магло не адбіцца на развіцці іканапісу. Атрымаўшы аду- 
кацыю ў мастацкіх установах Вільні, Полацка, Варшавы, 
Пецярбурга, Масквы, мастакі нярэдка пішуць абразы для 
храмаў. Напрыклад, Францішак Смуглевіч напісаў у на- 
туральную велічыню 12 апосталаў для Віленскага кафед- 
ральнага сабора, стварыў шэраг кампазіцый на біблейскія 
тэмы для цэркваў і касцёлаў у Мінску, Рэчыцы, Гродне, 
Стоўбцах8. Пісалі абразы для беларускіх цэркваў I. Аляш- 
кевіч, В. Ваньковіч і інш.9 Гэта былі якасна новыя класі- 
цыстычныя творы, якія рэзка адрозніваліся ад трады- 
цыйных беларускіх абразоў XVI —XVIII стст. Пашырэн- 
не ў Беларусі ў XIX ст. акадэмічнага жывапісу ўплывала, 
несумненна, на развіццё іканапісу.

Акрамя таго, у Беларусі ў гэты час мелі распаўсю 
джанне абразы рамеснай, часам фабрычнай вытворчасці. 
Як адзначана, часцей за ўсё яны паходзілі з Расіі. Аднос- 
на танныя і даступныя, яны, відавочна, мелі попыт.

На тагачасны іканапіс уплывала таксама эстампная 
графіка. Гэта перш за ўсё народны лубок — адбіткі гра- 
вюр, рэзаных на дрэве і затым у пэўнай колькасці надру- 
каваных на паперы або на палатне (антымінс). У свой 
час нямала такіх твораў захоўвалася ў Беларускім музеі

8 Дробов Л. Н. Жнвопнсь Белорусснн XIX — начала XX в. С. 17.
9 Там жа. С. 18.



270 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

ў Вільні. Сярод іх — творы Паўла Комара «Божая Маці», 
«Укрыжаванне» і інш. Нягледзячы на стылізаваны (а часам 
і дэфармаваны) малюнак, гэтыя абразкі часцей за ўсё кра- 
наюць непасрэднасцю, прастатой тэхнічных прыёмаў, выяў- 
ляючых спецыфіку абразной (уздоўжнай) гравюры.

Як і абразы фабрычнай вытворчасці, лубкі на рэлігій- 
ныя тэмы былі добра вядомы вернікам, аб чым сведчыць 
іх значнае распаўсюджанне ў разглядаемы перыяд'".

Акрамя таго, у XIX ст. упершыню ўзнікае новы від 
эстампа — літаграфія. Першая літаграфская майстэрня 
пры Віленскім універсітэце была створана ў 1819 г.” Кі- 
раваў ёю Я. Рустэм. Пазней пачалі ўзнікаць прыватныя 
літаграфскія майстэрні, сярод якіх вылучалася арганіза- 
ваная ў 1835 г. у Вільні майстэрня ўраджэнца- Мінска 
Ю. Азямблоўскага.

Ва ўмовах абмежаванай у тыя часы рэпрадукцыйнай 
тэхнікі літаграфія давала выдатную магчымасць тыража 
ваць выяву. Таму да яе ахвотна звярталіся I. Хруцкі, 
Я. Дамель, М. Кулеша, К. Русецкі, A. К. Куксевіч і інш. 
Пры гэтым мастакі нярэдка ў літаграфскай тэхніцы капі 
равалі і абразы. У. Сыракомля сведчыць, што ў м. Стоўбцы 
на Міншчыне «ў цудоўным дамініканскім касцёле знахо 
дзіўся абраз пэндзля Смуглевіча». 3 яго быў зроблены 
эстамп, які ён бачыў у зборы гравюр Ю. I. Крашэўскага'Ў

'° Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 3. С. 293 — 295.
11 Абсталяванне для друку літаграфій (камяні, машына) было да- 

стаўлена ў Вільню з Варшавы (Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 3. С. 111).
12 Акты вандалізму // Сыракомля У. Добрыя весці. Мінск, 1993. 

С. 478.



Іканапіс XIX cm. 271

Такім чынам, іканапіс Беларусі ў XIX ст. часам «су- 
працоўнічае» з эстампам, што не магло не ўплываць на яго 
вобразна-выяўленчую сістэму. 3 прычыны адзначаных фак- 
тараў у разглядаемы перыяд у беларускім іканапісе заў- 
важаецца нарастанне рэалізму. Абраз нярэдка набывае 
партрэтны характар або набліжаецца да тэматычнай кар- 
ціны. Як адзначае Н. Ф. Высоцкая, з’ява гэтая характэрна 
ўжо для абразоў другой паловы XVIII ст. («Выбраныя 
святыя: Васіль Вялікі, Рыгор Багаслоў, Іаан Златавуст», 
НММ Беларусі)13. Аднак у XIX ст. рэалістычныя (часам 
амаль «натурныя» або «карціпныя») элементы пранікаюць 
у абразы ўсё часцей.

Істотна і тое, што пачынаючы ўжо з канца XVIII ст. 
абразы ўсё часцей пішуцца не на дошках, а на палатне, 
пры гэтым алейнымі, а не тэмпернымі (як у XVI—XVII стст.) 
фарбамі. Апошняе змяніла ўсю выяўленча-вобразную сі 
стэму іканапісу. У абразах знікае арнаментацыя фону 
сакавітая рэльефная разьба, што часам нагадвае чаканку; 
у адрозненне ад драўлянай дошкі такая разьба на палат- 
не, натуральна, тэхнічна была немагчымай. Усё гэта абу- 
мовіла прынцыпова іншы дэкаратыўна-выяўленчы лад 
абразоў XIX ст.

Такі ў асноўных рысах гісторыка-культурны фон, на 
якім эвалюцыяніраваў іканапіс у XIX ст. Але на Брэст 
чыне ягонае развіццё мела сваю спецыфіку. Адносная геа 
графічная ізаляванасць Палесся, моцны традыцыйны ўклад 
сялянскага жыцця, ды і вядомая ўпартасць палешукоў, 
якія розныя «новаўвядзенні» ўспрымаюць звычайна вельмі

13 Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 2. С. 273.



272 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

стрымана і неахвотна, — усё гэта абумовіла тое, што на 
Брэстчыне традыцыйны беларускі абраз працягваў сваё 
жыццё і ў XIX ст. Іншымі словамі, тут яшчэ і ў гэты час 
захоўвалася беларуская нацыянальная традыцыя. Уніяцтва 
царызм ліквідаваў, але замяніць усе уніяцкія абразы на 
праваслаўныя было проста немагчыма. Н. Ф. Высоцкая 
піша: «У іканастасе на працягу ўсяго XVIII ст. ідзе па- 
вольны працэс «распаду» абраза як цэласнай сістэмы. Яго 
актыўна стымулявалі самі мастакі, якія пастаянна ўводзілі 
рэальныя моманты ў традыцыйныя схемы. Звязана гэта з 
тым, што мастацтва для царквы не магло ўжо з усёй паў- 
натой адлюстраваць прагрэсіўныя ідэі эпохі. Таму вяду- 
чыя мастацкія сілы аказваюцца ў арбіце свецкага мастац- 

14 тва» .
Як убачым далей, адзначаныя асаблівасці характэрны 

і для асобных абразоў Брэстчыны. I ўсё ж цікавае назі- 
ранне Н. Ф. Высоцкай, на нашу думку, больш характэр- 
нае для рускага мастацтва. Што датычыцца Беларусі, то 
«распад» абраза быў тут запаволены; М. Шчакаціхін не 
без падстаў пісаў, што, напрыклад, віцебская школа ікана- 
пісу яшчэ і ў XVIII ст. знаходзілася «ў пары свайго 
росквіту, захоўваючы ўсю сваю моц і жыццёвасць»1’. Гэ- 
тае назіранне яшчэ больш уласціва іканапісу Брэстчыны.

I ўсё ж новыя тэндэнцыі (секулярызацыя іканапісу), 
бясспрэчна, адчуваюцца ў абразах XIX ст., якіх захавала- 
ся больш, чым ад эпохі барока. Напрыклад, у Брэсцкім

" Гісторыя беларускага мастацтва. Т.2. С. 273.
15 Шчакаціхін М. М. Матэрыялы да гісторыі беларускага малярст- 

ва XVIII сталецьця. С. 167.



Іканапіс XIX cm. 273

абласным краязнаўчым музеі — некалькі тысяч твораў (асно- 
ву складаюць стараверскія абразы XIX — пачатку XX ст.). 
Абразы XIX ст. захоўваюцца і ў іншых музеях рэспублікі 
(у Пінскім, Кобрынскім, Баранавіцкім, Гомельскім музе- 
ях). Пераважаюць абразы XIX ст. і у МСБК НАН Бела- 
русі. Такім чынам, колькасна матэрыял гэты даволі знач 
ны. Яго, несумненна, павялічвае немалая колькасць абра- 
зоў XIX ст. у цэрквах і касцёлах Брэстчыны. Толькі 
грунтоўнае даследаванне гэтых твораў дазволіць усебако- 
ва прааналізаваць тэндэнцыі развіцця іканапісу XIX ст. 
У дадзенай жа працы мы паспрабуем закрануць най- 
больш істотныя моманты эвалюцыі іканапісу Брэстчыны 
у гэты складаны перыяд нашай гісторыі.

Як вядома, у ідэалагічнай і дэкаратыўнай функцыях 
царквы істотная роля належала іканастасу. Адметнасць 
беларускіх іканастасаў паказалі Э. I. Вецер, Н. Ф. Высоц- 
кая,(|. Паводле Э. I. Вецер, «у кампазіцыі беларускага ікана- 
стаса ярка праступае крыжовы стрыжань, які ўтвараецца 
дамінуючым апостальскім чынам па гарызанталі і змешча- 
нымі над царскай брамай абразамі хрысталагічнага цыкла 
па вертыкалі. Гэтым беларускі іканапіс розніцца ад рус- 
кага з яго стужкавай кампазіцыйнай будовай. У беларускіх 
іканастасах звычайна былі чатыры рады (чыны): мясцо- 
вы, святочны, апостальскі і прарочы. Ролю Дэісуса час- 
цей за ўсё выконвалі абразы «Спас Архірэй» або «Спас на 
прастоле»17. Важнае значэнне надавалася абразам мясцо-

16 Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 2. С. 51 — 52, 268 — 272.
” Там жа. Т. 2. С. 51.



274 Іканапіс Заходняга ГІалесся XVI — XIX стст.

вага рада, якія былі прызначаны выконваць ролю «ўвахо- 
джання» ў іканастасны вобраз і разлічваліся на працяг 
лае разглядванне з блізкай адлегласці («Маці Божая Адзі- 
гітрыя» і «Спас Пантакратар»), Храмавы абраз у мясцовым 
радзе павінен быў інфармаваць аб галоўным прастольным 
свяце і назве царквы. Таму ён быў найбольш дэкаратыў- 
ным і выразным па кампазіцыі і колеры («Тройца стара 
запаветная» з Дастоева, тры падпісаныя творы з Маларыты: 
«Праабражэнне» 1648 г., «Пакровы» 1649 г. і «Успенне» 
1650 г.).

Абразы святочнага рада разлічваліся на паступовае раз 
глядванне і нетаропка разгортвалі свае кампазіцыі ўздоўж 
усяго рада. Яны вылучаюцца найбольшай апавядальнас- 
цю («Цалаванне Ганны і Іакіма» з Олтуша)18.

Беларускія іканастасы да забароны уніі не падвярга- 
ліся істотным зменам. Апісаныя Н. Ф. Высоцкай ікана- 
стасы ў Давыд-Гарадку і Шарашове на Брэстчыне нале 
жаць да XVIII ст. і даюць уяўленне пра асаблівасці раз 
мяшчэння абразоў у эпоху, што папярэднічала XIX ст. 
Над Царскай брамай размяшчаўся абраз «Тайная вячэра» 
(давыд-гарадоцкая царква Св. Георгія). Злева ад яе 
«Маці Божая Адзігітрыя», справа — «Хрыстос Уседзяр 
жыцель». У ніжняй частцы іканастаса ў чатырох філён- 
ках захаваліся выявы «Хрыста Пастыра», «Пейзажу з га- 
рой», «Архангела Міхаіла», створаныя ў канцы XVIII — 
пачатку XIX ст.

'" Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 2. С. 51.



Іканапіс XIX cm. 275

Па баках ад «Тайнай вячэры» ў другім радзе ікана 
стаса — святочным — размешчаны абразы святаў па міней- 
ным цыкле злева направа: «Хрышчэнне», «Абразанне», 
«Стрэчанне», «Благавешчанне», «Уваход у Іерусалім», 
«Уваскрэсенне», «Ушэсце», «Сашэсце Святога Духа на 
апосталаў», «Праабражэнне», «Успенне», «Узвіжанне кры- 
жа Гасподня», «Нараджэнне Хрыстова».

Над «Тайнай вячэрай» размешчаны абраз «Цар цароў». 
Ён з’яўляецца цэнтрам дэісуснага рада, у якім прадстаў 
лены 12 апосталаў, і прарочага рада з шасці абразоў, на 
пісаных у другой палове XVIII ст. Завяршае іканастас 
адзін абраз — «Саваоф» канца XVIII ст., які з яўляецца 
напамінаннем праайцоўскага рада"’.

У Троіцкай царкве в. Гарадная (Столінскі раён) у 
другім ярусе іканастаса захаваліся абразы святочнага цык- 
ла, якія датуюцца канцом XVIII — пачаткам XIX ст.: «На 
раджэнне Хрыстова», «Стрэчанне», «Хрыіпчэнне», «Блага- 
вешчанне», «Уезд у Іерусалім», «Увядзенне ў храм», 
«Уваскрэсенне», «Узнясенне», «Сашэсце Святога Духа», 
«Праабражэнне», «Узвіжанне крыжа Гасподня», «Успен 
не». Як бачым, тэматыка твораў адпавядае ў асноўным 
давыд гарадоцкаму іканастасу XVIII ст., а гэта значыць, 
што традыцыя ў размяшчэнні абразоў у пачатку XIX ст. 
яшчэ захавалася.

Пасля 1839 г. у беларускіх цэрквах усталёўваюцца но 
выя іканастасы гіаводле праваслаўных звычаяў. Пэўныя 
змены адбыліся і ў тэматыцы абразоў. Як і раней, папуляр- 
нымі былі выявы Спаса, Дэісуса, Маці Божай («Заміла

” Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 2. С. 268 — 270.



276 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

ванне» або «Адзігітрыя», «Чанстахоўская», «Менская», 
«Баруньская», «Апека», «Пакровы», «Каранаванне Маці 
Божай», «Распяцце з прадстаячымі»), Сярод апостальскіх 
абразоў вядомы выявы Сымона, Якава, Паўла, Пятра, 
Іаана, Мацея (царква Нараджэння Багародзіцы, в. Субо- 
ты Драгічынскага раёна і інш.).

У святочным цыкле змяшчаліся абразы «Нараджэнне 
Хрыстова», «Стрэчанне», «Хрышчэнне», «Благавешчанне», 
«Уезд у Іерусалім», «Увядзенне ў храм», «Успенне», 
«Уваскрэсенне», «Праабражэнне», «Узнясенне», «Узвіжан- 
не крыжа Гасподня» (царква Троіцкая, в. Гарадная Столін- 
скага раёна і інш.). Вядомы таксама выявы Піеты, Тай- 
най вячэры, Саваофа і інш. Вельмі папулярнымі ў XIX ст. 
былі таксама вобразы Міколы Цудагворца (яго выява была 
амаль у кожнай царкве), Георгія Пераможцы, архангелаў. 
Аднак у XIX ст. ужо амаль не сустракаюцца выявы Трой 
цы, Маці Божай тыпу «Знаменне», «Уваскрэсенне Лаза- 
ра», «Параскева Пятніца» і інш. У сялянскіх хатах най- 
часцей сустракаюцца выявы Хрыста, Маці Божай, Міколы 
Цудатворца і інш.

Вядомы выявы на крыжах. На адным з іх (в. Бухлічы 
Столінскага раёна, Ж-346) дадзены выявы «Укрыжаванне» 
і «Вадохрышча» (з другога боку).

На адносна рэдкіх Царскіх брамах змяшчаліся клей- 
мы з выявамі Благавешчання, евангелістаў (царква Ге- 
оргіеўская, в. Лядзец Столінскага раёна).

Абагульняючы назіранні над шматлікімі помнікамі 
разглядаемага перыяду, нельга не заўважыць, што ў гэты 
час найбольш голасна заяўляюць пра сябе два напрамкі. 
Першы — традыцыйны. У абразах гэтай яшчэ даволі знач-



Іканапіс XIX cm. 277

най групы захоўваюцца адзнакі той вобразна-выяўленчай 
сістэмы беларускага іканапісу, якая склалася на Брэст- 
чыне каля сярэдзіны XVII ст. Абразы гэтай групы неад 
народныя. Сярод іх вылучаюцца творы, якія можна ад 
несці да «народнага барока» або «народнага прымітыву». 
Часам не вельмі прафесійныя (з пункту гледжання ака 
дэмічнай граматы), яны звычайна кранаюць чалавечнас- 
цю і цеплынёй. Трэба, аднак, адзначыць, што і ў гэтай 
«традыцыйнай» групе абразоў пераважаюць новыя тэн- 
дэнцыі (знікненне арнаментацыі, рэльефа і інш.).

ДрУгУю значную групу складаюць абразы, стылістыка 
якіх парывае з традыцыямі беларускага іканапісу21’.

Аналіз твораў разглядаемага перыяду мэтазгодна па- 
чаць з датаваных помнікаў. Сярод іх — «Узвіжанне крыжа 
Гасподня» з Шншчыны 1806 г. (архіў МСБК НАН Бела- 
русі) — шматфігурная кампазіцыя з усімі адзнакамі ікана- 
nicy пачатку XIX ст. Яна мае характар тэматычнай кар 
ціны. На фоне архітэктуры з паўцыркульнымі аркамі 
паказана ўзвіжанне крыжа. Выявы першасвяшчэннікаў, 
бацькоў царквы, святых індывідуалізаваны. Мастак вы- 
датна адчувае кампазіцыйны сілуэт, размяшчаючы перса 
нажы такім чынам, каб пазбегнуць аднастайнасці ў выяве 
шматфігурнай сцэны. Кампазіцыйны акцэнт свядома зроб- 
лены на крыжы, да якога скіраваны позіркі адлюстрава- 
ных. Пры гэтым у вобразах намечаны псіхалагічны стан

“ Як слушна заўважае Н. Ф. Высоцкая, пераход ад работы тэмперай 
на дошцы да работы алеем на палатне з ягоным абрамленнем абумовіў 
новае разуменне іканапісцамі перадачы глыбіні, перспектывы, пэўнай 
свецкасці абразоў (Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 2. С. 276—277).



278 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

людзей, перададзены іх канкрэтна індывідуальныя харак- 
тарыстыкі.

Твор «Узвіжанне крыжа Гасподня» сваім вобразна 
выяўленчым ладам розніцца ад традыцыйных беларускіх 
абразоў. Знікае ўласцівая ім пэўная ўмоўнасць і абстра- 
гаванасць, якія саступаюць месца «натурнасці», рэальна- 
му адлюстраванню людзей у канкрэтных абставінах.

Тэндэнцыя да секулярызацыі іканапісу яшчэ больш 
выяўляецца ў другім абразе «Узвіжанне крыжа Гасподня» 
з Піншчыны, які датуецца 1810 г. (архіў МСБК НАН Бе 
ларусі). Кампазіцыя ў сваёй будове нагадвае папярэд- 
нюю. Але «карціннасць» адлюстравання выяўляецца тут 
яшчэ мацней. Майстэрскі малюнак, багацце псіхалагіза- 
ванага тыпажу, дакладнасць у перадачы адзення людзей 
і антуражу — усё гэта сведчыць пра новыя тэндэнцыі 
развіцця іканапісу. Гэта пацвярджаюць і іншыя творы: 
«Маці Божая Апека» канца XVIII - пачатку XIX ст., 
«Маці Божая на сферы», «Пакроў Маці Божай» пачатку 
XIX ст., «Нараджэнне Маці Божай» канца XVIII — пачат 
ку XIX ст. і інш. (усе — архіў МСБК НАН Беларусі).

Тэндэнцыі развіцця іканапісу разглядаемага перыяду 
не менш ярка выяўляюцца ў абразах апостальскага рада, 
якія хутчэй за ўсё адносяцца да начатку XIX ст. (МСБК 
НАН Беларусі). Выявы апосталаў Якава, Піліпа, Сымона, 
Іаана і іншых даюцца ў поўны рост, быццам бы запаў 
няючы маляўніча апранутымі фігурамі ўсю плошчу па- 
латна. Іх манументальнасці (гэтая асаблівасць выяўляец 
ца ў апостальскіх абразах вельмі моцна) садзейнічае нізкі 
далягляд, які майстар абраў свядома, каб падкрэсліць 
значнасць і выразнасць фігур. Кожны тып індывідуаль-



Іканапіс XIX cm. 279

ны, яркі, іканапісец не паўтараецца і ў трактоўцы адзення, 
вырашанага сакавітымі маляўнічымі плямамі. Яго жы 
вапіс насычаны, густы, ён добра адчувае «вялікі колер», 
выяўляючы сарочкі, гімаціі і хітоны сакавітымі лакаль 
нымі плямамі.

Параўнаўшы гэтыя вобразы з выявамі апосталаў, ска- 
жам, на абразе «Праабражэнне» (1648)2', мы бачым, што 
ў творах пачатку XIX ст. на змену спірытуалізму і некалькі 
абстрагаванай сакральнасці прыходзяць рэальныя вобразы 
тыпы, узятыя быццам бы непасрэдна з канкрэтнага жыцця.

Адзначаныя змены відаць і ў творах Ёсіпа Камін- 
скага. Напрыклад, «Маці Божая з дзіцем» 1836 г. (МСБК 
НАН Беларусі). Абраз губляе характэрныя для абразоў 
XVII ст. кананічныя рысы, выяўляючы тэндэнцыю да 
ўзмацнення «натурнасці». Гэта заўважаецца ў канкрэты- 
зацыі тыпажу Маці Божай, маленькага Хрыста і ў самім 
жывапісе, спалучэнні чорных, карычнева чырвоных і зе- 
ленаватых фарбаў.

Вялікай прафесійнай школай Камінскі не валодаў, яго 
творы ў нечым сугучныя народнаму прымітыву. Разам з 
тым яны добра адлюстроўваюць тэндэнцыі абразапісання 
першай паловы XIX ст. з яго кантактамі з класіцыстыч 
ным жывапісам.

Аднак, як адзначана, было б спрашчэннем бачыць у 
творах XIX ст. толькі «разбурэнне» традыцыйнага абраза 
і нарастанне «карціннасці». Аналіз сведчыць, што многімі 
ніцямі асобныя помнікі (асабліва ў першай палове XIX ст.) 
яшчэ не парываюць з традыцыйным абразапісаннем. Так,

Жывапіс Беларусі XII —XVIII стагоддзяў. Мн., 1980. С. 30- 32.



280 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

у абразе «Маці Божая з дзіцем» Драгічынскага раёна, які 
датаваны 1824 г., жывапісная трактоўка твараў Марыі 
і Хрыста — акадэмічнага характару (абраз, відаць, быў 
паноўлены ў канцы XIX ст.), але арнаментаваная шата, 
што закрывае адзенне, накладныя металічныя зоркі вакол 
Марыі і агульны святочна-прыўзняты настрой твора га- 
вораць пра адчуванне (магчыма, чыста інтуітыўнае) май- 
страм жывой і непарыўнай традыцыі.

Аналагічная з’ява характэрна і для абраза «Маці Бо- 
жая Чанстахоўская» Пінскага раёна. Залочаны драўляны 
аклад з рэльефнымі складкамі выдатна выяўляе пісаныя 
цёмна карычневай фарбай твары Марыі і Хрыста, іх рукі. 
Дэкаратыўнасць і рэльефнасць па свойму манументальна- 
га твора сугучныя помнікам XVII ст., але характар ма 
ляўнічай трактоўкі лікаў гаворыць пра жывапіс XIX ст.

Адзнакі беларускага традыцыйнага іканапісу ў той ці 
іншай ступені праглядваюцца і ў іншых творах: «Маці 
Божая Адзігітрыя» Кобрынскага, «Нараджэнне Багаро 
дзіцы» Лунінецкага, «Маці Божая Чанстахоўская» Пін 
скага, «Маці Божая з дзіцем» Баранавіцкага раёнаў і інш. 
(архіў МСБК НАН Беларусі). Асобныя з іх пісаны на 
палатне, якое, аднак, наклеена на дошку (поўны пераход 
на палатно адбыўся не адразу). Вобраз досыць часта даец 
ца ў абкладзе або іпаце, у іканаграфіі Маці Божай істот- 
ных змен не заўважаецца. Адухоўленасць, тонкі псіхала- 
гізм — гэтыя традыцыйныя для беларускага абразапісан 
ня якасці прысутнічаюць і ў шмат якіх творах XIX ст.

У цэлым іканапіс Беларусі XIX ст. істотна розніцца 
ад рускага. У рускіх абразах класіцызм быў ледзь не адзі-



Іканапіс XIX cm. 281

ным накірункам (прынамсі, у гарадскіх храмах). У Бе- 
ларусі творы больш разнастайныя, прычым сярод іх яшчэ 
нямала і шмат у чым традыцыйных. Іншымі словамі, у 
абразах XIX ст. яшчэ прачытваюцца творчыя прынцыпы 
і тэхніка славутага Пятра Яўсеевіча з Галынца.

Цікава адзначыць, што кантакты з класіцысцкім жы- 
вапісам, уздзеянне акадэмізму або рамантызму часцей 
выяўляюцца ў шматфігурных кампазіцыях: «Пакроў», «Ка 
ранаванне» Пінскага, «Нараджэнне Марыі» Іванаўскага, 
«Увядзенне ў храм» Пружанскага, «Дабравешчанне» Бара 
навіцкага раёнаў і інш. «Карціннасць» гэтых твораў ярчэй 
за ўсё выяўляецца ў вырашэнні мастаком прасторы (у аб- 
разах XVI —XVII стст. яна часцей за ўсё двухмерная).

У цэлым іканапіс Брэстчыны XIX ст., несумненна, 
новая, вельмі цікавая старонка нашай выяўленчай твор- 
часці. Барацьба, што вялася вакол уніі, адбілася ў ім 
вельмі выразна. Новыя з’явы эпохі (развіццё рэалістыч- 
ных традыцый у жывапісе, пашырэнне лубка, рэпрадук- 
цыйнай тэхнікі і інш.) не маглі быць пакінуты майстрамі 
абразоў па за ўвагай: выяўленча-вобразная стылістыка 
шэрагу твораў XIX ст. прыкметна змянілася; ніколі ра 
ней кантакты абраза і свецкага мастацтва не былі такімі 
шчыльнымі, як у XIX ст. Адначасна ў шмат якіх пом- 
ніках заходнепалескай школы іканапісу яшчэ і ў XIX ст. 
захоўваюцца адметны стыль, тыя веліч, адухоўленасць і кра 
нальная чалавечнасць, якія ўласцівы традыцыйнаму са- 
кральнаму мастацтву Беларусі ў цэлым.



282 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

99. Евангеліст Лука. Пачатак XIX ст. Пінскі р-н



Іканапіс XIX cm. 283

100. Дабравешчанне. Пачатак XIX ст. Камянецкі р-н



284 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

101. Князь Аляксандр Неўскі. 1829 г. Іванаўскі р-н



Іканапіс XIX cm. 285

102. Маці Божая Чанстахоўская. Пачатак XIX ст. 
Пінскі р-н



286 Іканапіс Заходняга Палесся XVI— XIX стст.

103. Спас. XIX ст. Маларыцкі р-н



Іканапіс XIX cm. 287

104. Архідыякан Стэфан. Пачатак XIX ст. 
Кобрынскі р н



288 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

105. Апосталы Павел і Філіп. Пачатак XIX ст. 
Брэсцкі рн



Іканапіс XIX cm. 289

10
6.

 Хр
ы

ст
ос

 з 
вы

бр
ан

ы
м

і с
вя

ты
мі

. П
ач

ат
ак

 X
IX

 ст
. Ж

аб
ін

ка
ўс

кі 
р н



290 Іканапіс Заходняга Палесся XVI -^ XIX стст.

107. Першасвятар Аароп. Пачатак XIX ст.
Бярозаўскі р-н



Іканапіс XIX cm. 291

108. Маці Божая Адзігітрыя. Пачатак XVIII ст. Шата - 
пачатак XIX ст. Піпскі р-н



292 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

109. Св. Апуфрый. Пачатак XIX ст. Кобрынскі р-п



Іканапіс XIX cm. 293

110. Мроя Святых Кірылы і Уліты. Псршая палавіпа 
XIX ст. Брэст



294 Іканапіс Заходняга Палесся XVI ~ XIX стст.

111. Святыя Барыс і Глсб са Св. Хрысціпай. Псршая 
палавіна XIX ст. Лупіпсц



Іканапіс XIX cm. 295

112. Св. Мікола. 1812 г. Івапаўскі р-н



296 Іканапіс Заходняга Палесся XVI— XIX стст.

113. Цуд Юр’я аб цмоку. Псршая палавіна XIX ст. 
Лупіпецкі р-п



297Іканапіс ХІХст.

114. Нараджэппе Хрыстова. Першая палавіпа XIX ст. 
Лупінсцкі р-п



298 Іканапіс Заходняга Палесся XVI - XIX стст.

11
5.

 Т
ай

па
я 

вя
чэ

ра
. П

ер
ш

ая
 п

ал
ав

іп
а 

XI
X 

ст
. Ів

ап
аў

ск
і р

-п
. М

С
БК



299Іканапіс ХІХст.

116. Св. Мікола. XIX ст. Кобрыпскі р-н



300 Іканапіс Заходняга Палесся XVI-XIX стст.

117. Парасксва Пятпіца. 1850-я гады. Кобрыпскі р-п



Іканапіс XIX cm. 301

118. Апостал Сімон. XIX ст. Драгічынскі р-н



302 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

119. Апостал Іакаў Алфеяў. XIX ст. Драгічынскі р-н



Іканапіс XIX cm. 303

120. Мроя Святой Людзмілы. Псршая палавіпа XIX ст. 
Брэст



304 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

121. Маці Божая Адзігітрыя. XIX ст. Піпскі р-н



Іканапіс XIX cm. 305

122. Пакланспне пастухоў. Фрагмспт. Пачатак XIX ст. 
Кобрылскі р-н



306 Іканапіс Заходняга Палесся XV/-XIX стст.

123. Зпяццс з крыжа. Пачатак XIX ст. Пінскі р-іі



Іканапіс XIX cm. 307

124. Сабор архангсла Міхаіла. Пачатак XIX ст. 
Камяпсцкі р-іі



308 Іканапіс Заходняга Палесся XVI~XIX стст.

125. Архангсл Міхаіл. XIX ст. Піпск



Іканапіс XIX cm. 309

126. Маці Божая Адзігітрыя. Другая палавіна XIX ст. 
Іванава



310 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

127. Цуд Юр’я аб цмоку. XIX ст. Маларыцкі р-н



Іканапіс XIX cm. 311

128. Маці Божая з дзіцем і Іааііам Хрысціцслем. Другая 
палавіпа XIX ст. Брэст



312 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

129. Укрыжаванпе з прадстаячымі. XIX ст. Івацэвіцкі р-н



Іканапіс XIX cm. 313

130. Маці Божая Пачасўская з выбранымі святымі. Другая 
палавіна XIX ст. Брэст



314 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

131. Св. Мікола. Капсц XIX ст. Лунінсцкі р-п



I АСПАУСЮДЖАННЕ 
ІКАНАГРАФІЧНЫХ 
СЮЖЭТАЎ I МАСТАЦКІЯ 
АСАБАІВАСШ ІКАНАПІСУ 
ЗАХОДНЯГА ПАЛЕССЯ



У папярэдніх раздзелах прааналізавана развіццё іка 
напісу Заходняга Палесся ў XVI —XIX стст. Аднак цэ 
ласная карціна гэтага захапляючага, цікавага і складана 
га працэсу будзе няпоўнай без ведання іканаграфічных 
сюжэтаў і мастацкіх асаблівасцей абразоў. Яно зрабіла- 
ся магчымым дзякуючы шматгадовай экспедыцыйнай ра 
боце супрацоўнікаў Аддзела старажытнабеларускай куль- 
туры ІМЭФ імя К. Крапівы НАН Беларусі па вывучэн- 
ню помнікаў іканапісу ў культавых храмах, якая пра 
водзілася з 1970 х па пачатак 1990 х гадоў XX ст. Як ад- 
значана вышэй, у выніку гэтых экспедыцый упершыню 
быў сабраны унікальны матэрыял, што ўключае пашпар- 
ты з дэталёвым апісаннем абразоў, а таксама фотаматэ- 
рыялы (агульнай колькасцю каля 30 тыс. адзінак)1. Пра- 
роблены аналіз распаўсюджання іканаграфічных сюжэ- 
таў, паводле нашага меркавання, ахоплівае каля паловы 
ўсяго наяўнага матэрыялу. Са створанага «Спісу бела 
рускіх абразоў» выбрана звыш 5000 мастацкіх помні-

‘ Захоўваецца ў архіве МСБК ІМЭФ імя К. Крапівы НАН Беларусі.



Распаўсюджанне іканаграфічных сюжэтаў... 317

каў, большасць якіх (каля 4500) знаходзіцца ў дзеючых 
храмах2.

Агульная колькасць іканаграфічных сюжэтаў на агг 
рацаваных абразах налічвае 656, з якіх у цэрквах зна 
ходзіцца 479, у касцёлах — 177. Больш паловы з іх 
прадстаўлена ў адзіночным ліку і таму не падлягае ста- 
тыстычнаму аналізу. Звыш 100 сюжэтаў прадстаўлены 
пяццю і больш абразамі. Яны і выкарыстоўваліся намі 
для апрацоўкі.

Статыстычны аналіз праваслаўных абразоў дадзены 
па двух паказальніках. Першы - геаграфічны (г. зн. па 
месцы знаходжання абразоў) і другі — храналагічны. На 
тэрыторыі Брэсцкай вобласці абследавана 177 цэркваў і 
13 касцёлаў і зафіксавана 5443 абразы (38,0% — на дошцы, 
53,8% — на палатне, 3,7% — на метале, 2,1% — на фанеры), 
якія ўключаюць у сябе каля 640 іканаграфічных сюжэтаў. 
Па тэхніцы выканання яны размеркаваны наступным чы 
нам: 90,0% — алей, 8,7% — тэмпера. Трэба адзначыць, што 
на ўлік браліся абразы, якія, на погляд спецыялістаў, 
маюць гісторыка-культурнае і мастацкае значэнне.

Па часе стварэння абразы Брэстчыны размяркоўваюц- 
ца наступным чынам: абразоў XVI ст. налічваецца 7 адзі- 
нак, ці 0,1% ад агульнай колькасці; XVII ст. - 95 адзінак, 
ці 1,7%; XVIII ст. - 640 адзінак, ці 11,8%; першай пало 
вы XIX ст. - 275 адзінак, ці 5,1%; сярэдзіны XIX ст. - 
2202 адзінкі, ці 40,5%; канца XIX ст. - 1128 адзінак, ці 
20,7%; абразоў пачатку XX ст. налічваецца 1023 адзінкі,

2 У мінулым многія з тэтых храмаў (асабліва на Заходнім Палессі) 
былі уніяцкімі.



318 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

ці 18,8%. Як бачна, асноўную колькасць састаўляюць аб 
разы сярэдзіны XIX — пачатку XX ст. Абразы да сярэдзі 
ны XIX ст. састаўляюць толькі 19% ад агульнай колькасці 
абразоў — 3400 адзінак.

У табл. 1 прыведзена распаўсюджанне сюжэтаў для 
Брэсцкай вобласці як па асобных перыядах, так і для 
ўсяго прамежку з XVII па XX ст. (у %).

Т а б л і ц a 1

№ 
п/п Назва XVII ст. XVIII ст.

Пачатак 
XIX ст.

Кансц
XIX ст.

XVII
XX стст.

1 «Маці Божая» 28.0 30,0 15,5 14,3 19,7
2 «Хрыстос» 23.1 8,8 12,5 9,2 10,6
3 «Святы Мікола» 10,3 4,0 6,6 6,5 5,3
4 «Святы Юрый» 2,6 1,1 1,9 2,1 2,2
5 «Пакроў» - 3,4 2,1 2,3 3,3
6 «Архангел Міхаіл» 2,5 1,7 5,6 3,9 2,8
7 «Тайная вячэра» — 2,2 3,7 3,4 2,3
8 «Аляксандр Неўскі» — — 1,1 2,4 1,9
9 «Ап. Пётр і Павел» — 1,1 2.9 1,6 1,9
10 «Укрыжаванне» — 2,8 2,9 1,0 1,3

Найбольш распаўсюджанымі з’яўляюцца сюжэты з вы 
явамі Маці Божай і Хрыста (20 і 10%, адпаведна). На трэцім 
месцы знаходзяцца сюжэты з выявай Святога Міколы — 8%. 
Далей ідуць сюжэты «Пакроў» і «Святы Юрый» — 3%. 
На ўзроўні 2% знаходзяцца такія сюжэты, як «Архангел 
Міхаіл», «Тайная вячэра», «Укрыжаванне», «Аляксандр 
Неўскі», «Ап. Пётр і Павел».



Распаўсюджанне іканаграфічных сюжэтаў... 319

Паколькі абразы з выявай Маці Божай маюць даволі 
разгалінаваную асабістую іканаграфію (каля 100 ізводаў 
пры агульнай колькасці абразоў звыш 1000), статыстыч- 
ныя звесткі пра іх сфарміраваны ў асобную групу. Часцей 
сустракаецца ізвод «Маці Божая Адзігітрыя» ў шматлікіх 
варыянтах (каля 70%); значна радзей - ізвод «Маці Бо 
жая Замілаванне» (каля 30%); і вельмі рэдка (каля 1%) 
распаўсюджаны ізвод «Маці Божая Знаменне».

Размеркаванне асобных ізводаў па часе прадстаўлена 
ў табл. 2.

Паказальна, што мясцова шануемыя іканаграфічныя 
тыпы Маці Божай сустракаюцца на тэрыторыі, блізкай да 
знаходжання пратографа. Так, «Маці Божая Жыровіцкая» 
распаўсюджана ў Брэсцкай, Гродзенскай і Мінскай абла- 
сцях і зусім не сустракаецца ў Віцебскай, Гомельскай 
і Магілёўскай. А своеасаблівы тып «Маці Божая Траеру- 
чыца» сустракаецца пераважна на Гомельшчыне (з 16 за- 
фіксаваных абразоў там знаходзяцца 12).

Калі ўзяць распаўсюджанасць сюжэтаў з выявай Маці 
Божай па часе, то іх працэнтныя суадносіны аднолька- 
выя для XVII і XVIII стст. і складаюць амаль 30%. Гэта 
можна растлумачыць вялікай колькаспю першапачатко 
вых абразоў і адпаведна значнай колькасцю абразоў, што 
захаваліся да нашага часу. Трэба адзначыць, што даволі 
многа іканаграфічных тыпаў, як, напрыклад, «Маці Бо 
жая Казанская», што састаўляе 5% ад агульнай колькасці 
абразоў з выявамі Маці Божай, з’явіліся ў другой палове 
XIX ст., пасля скасавання Брэсцкай уніі. Адпаведна ад- 
носная колькасць некаторых іканаграфічных тыпаў, такіх, 
як «Маці Божая Чанстахоўская», у XIX ст. даволі значна
змяншаецца.



320 Іканапіс Заходняга Палесся XVI- XIX стст.

Т а б л і ц a 2

№ 
п/п Назва

XVI
XVII ст. XVIII ст. Пачатак 

XIX ст.
Сярэдзіна 
XIX ст.

Канец 
XIX ст. XX ст. Лгулам

1 «Маці Божая 
Казанская» 0 0 0 14 19 18 51

2 «Маці Божая 
Знаменне» 0 0 0 15 6 9 27

3 «Маці Божая 
Пачаеўская» 0 2 0 5 7 12 26

4 «Маці Божая
Чанстахоўская» 1 11 0 6 0 9 23

5 «Маці Божая 
Усіх Смуткую- 
чых Радасць» 0 0 1 5 8 4 18

6 «Маці Божая 
Іверская»

0 1 0 4 4 3 12

7 «Маці Божая 
Вострабрамская» 0 1 0 3 0 6 10

8 «Маці Божая 
Уладзімірская» 0 0 0 5 2 2 9

9 «Маці Божая 
Ціхвінская» 0 0 0 0 5 4 9

10 «Маці Божая 
Жыровіцкая» 0 2 1 1 1 0 5

Да той жа групы абразоў, якія з’явіліся ў другой па 
лове XIX ст., адносяцца «Аляксандр Неўскі» (2%) і «Ві- 
ленскія мучанікі» (0,5%).

Колькасць абразоў з выявай Хрыста адносна агульнай 
колькасці разглядаемых абразоў складае каля 10%. Прычым



Распаўсюджанне іканаграфічных сюжэтаў... 321

найболыпы працэнт (23) назіраецца ў XVII ст. У XIX ст. 
адносная колькасць абразоў зніжаецца да 9%. Колькасць 
іканаграфічных сюжэтаў для абразоў з выявай Хрыста 
вельмі невялікая. Пайбольш распаўсюджаным з’яўляецца 
сюжэт «Спас Пантакратар».

Трэцяе месца па распаўсюджанасці займаюць абразы 
з выявай Святога Міколы (каля 8%), прычым у Брэсцкай 
і Гомельскай абласцях іх налічваецца каля 5% і значна 
больш у Гомельскай (12%) і Магілёўскай (13%) абласцях.

Частка абразоў, такіх, як, напрыклад, «Святы Ануф 
рый», віто складае 0,2% ад агульнай колькасці, сустра- 
каюцца толькі ў заходніх абласцях Беларусі.

Варта адзначыць, што з двух такіх ізводаў, як «Архан- 
гел Гаўрыіл» і «Архангел Міхаіл», апошні сустракаецца на 
50% часцей. Прычым у Брэсцкай вобласці абразоў з выявай 
архангела Міхаіла болып у два разы, а ў Мінскай яны 
сустракаюцца практычна пароўну. Абразы з выявамі бе- 
ларускіх святых. такіх, як Афанасій Брэсцкі, Ефрасіння 
Полацкая, Віленскія мучанікі, Лаўрэнцій і Кірыл Тураў- 
скія, сустракаюцца адносна рэдка і складаюць каля 1% ад 
агульнай колькасці разгледжаных абразоў.

Агульная колькасць абразоў, што знаходзяцца ў кас 
цёлах і якія браліся для статыстычнага аналізу, складае 
каля 600 адзінак і ўключае ў сябе 177 іканаграфічных сю 
жэтаў. Аналіз на пашыранасць сюжэтаў па часе для да 
дзенай групы твораў не праводзіўся. У табл. 3 прыведзе- 
на распаўсюджанне іканаграфічных сюжэтаў па абласцях 
і рэспубліцы ў цэлым (у %).
II Зак. 143



322 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

Т а б л і ц a 3

№ 
п/п

Назва
Брэсц 

кая воб
ласць

Віцеб 
ская воб 

ласць

Гролзгн 
ская 

вобласць

Мін 
ская воб 

ласць

Па
Бсла 
русі

1 «Маці Божая» 27,9 27,0 19,7 33,1 29,9
2 «Маці Божая Вострабрамская» 1.5 1,1 3,1 4,2 2,8
3 «Маці Божая Чанстахоўская» 5,9 — 2.3 — 2,1
4 «Святы Іосіф» 2,9 4,5 6,2 4,2 5,3
5 «Антоній Падуанскі» 4,4 3,4 5,4 2,8 4,6
6 «Святое сямейства» 7,4 5,6 3.4 4,2 4,3
7 «Укрыжаванне» 2,9 3,4 4,2 2,8 3,8
8 «Святы Юрый» 2,9 - 2,0 1,4 1,7
9 «Варвара» 1,5 1,1 1,1 2,8 1,4
10 «Ян Непамук» 1,5 1,1 1,7 — 1,0

Як і ў праваслаўным іканапісе, найбольш распаўсю- 
джанымі з’яўляюцца сюжэты з выявай Маці Божай. Іх 
адносная колькасць нават большая, чым у праваслаўным 
жывапісе, і складае 30%. Агульная колькасць іканагра 
фічных тыпаў Маці Божай налічвае каля 30 адзінак. І Іай 
больш часта сустракаюцца «Маці Божая Вострабрамская» 
(каля 10%) і «Маці Божая Чанстахоўская» (каля 7%).

Сюжэтаў з выявай непасрэдна Хрыста ў каталіцкім 
іканапісе сустракаецца вельмі мала, затое шырока распаў- 
сюджаны так званы страсны цыкл, у якім адлюстроўваец- 
ца шлях Хрыста на Галгофу і які прысутнічае амаль у 
кожным касцёле. Даволі часта сустракаюцца сюжэты «Свя 
тое сямейства» (каля 5%) і «Тройца новазапаветная» (ка 
ля 3%), дзе таксама прысутнічаюць выявы Хрыста.



Распаўсюджанне іканаграфічных сюжэтаў... 323

3 іншых святых найбольшае распаўсюджанне маюць 
сюжэты з выявай Святога Іосіфа (5,3%) і Антонія Паду 
анскага (4,6%). Амаль на аднолькавым узроўні (1,5/«) 
знаходзяцца сюжэты з выявамі Святога ІОрыя, Варвары 
і Яна Непамука. Астатнія іканаграфічныя сюжэты скла 
даюць каля 1% і менш.

Праробленая праца пераконвае, што паводле іканагра- 
фічных сюжэтаў Заходняе Палессе (найперш Брэстчына) 
займае віднае месца ў іканапісе Беларусі. 1 зусім невыпадко 
ва тое, што сам матэрыял гэтага рэгіёна (пашпартызацыя, 
фота. апісанні) у архівах нашага музея нанбольш багаты.

Зборную характарыстыку нацыянальных асаблівасцей 
беларускага абраза зрабіць не проста. Даследчыкі (М. Шча- 
каціхін, Н. Высоцкая, Э. Вецер і ініп.) слушна адзначалі, 
іпто амаль кожны твор вельмі своеасаблівы, па-свойму не 
паўторны. Гым не мсніп у гюмніках беларускага іканапісу 
ёсць, безумоўна, і супольныя рысы. У іканапісе Заход 
няга Палесся яны выяўляюцца вельмі яскрава, што і даз 
валяе гаварыць пра «заходнееўрапейскую школу».

Група абразоў XV-XVI стст. нешматлікая. Сярод най 
больш ранніх — «Замілаванне» з Маларыты, што на Брэст 
чыне. Затым ідуць абразы «Адзігітрыя Іерусалімская» 
XVI ст. (Варварынская царква ў Пінску), «Адзігітрыя 
Іерусалімская» XVI ст. з в. Здзітава Жабінкаўскага раёна 
(МСБК НАН Беларусі), «Святы Мікола» XVI ст. з в. Ля- 
хаўцы Маларыцкага раёна (МСБК НАН Беларусі) і інш. 
Яны свсдчаць пра пэўнае ўздзеянне візантыйскай мастац- 
кай традыцыі - даследчыкі бачаць у іх сувязь з палеало 
гаўскім Адраджэннем’.

3 Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 1. С. 191 — 194.

1 I *



324 Іканапіс Заходняга Палесся XVI-XIX стст.

Арнаментальныя матывы (пераважна на німбах) злу- 
чаюць тагачасныя абразы з помнікамі паўднёваславянскага 
(сербскага) іканапісу, а таксама з Сіенскай школай у Італіі4. 
3 канца XVI ст. у шэрагу абразоў («Адзігітрыя Іерусалім 
ская» са Здзітава, «Мікола Цудатворац» з Ляхавіч, «Лука 
і Семіон» з Кажан-Гарадка, «Пакланенне вешчуноў» з Ві- 
цебшчыны) прыкметны ўплыў рэнесанснага мастацтва’. 
Увогуле агульная тэндэнцыя развіцця стылю іканапісу 
Заходняга Палесся ідзе па шляху паступовага пераадоль 
вання візантыйскай традыцыі і ўзмацнення заходнееўра- 
пейскага ўздзеяння. Агюшняе заўважаецца ўжо пасля Крэў- 
скай уніі (1386) і хрышчэння Літвы (1387), калі будуюцца 
касцёлы ў Вільні, Крэве, Мінску, Гродне і інш.; разві 
ваецца звязаны з Польшчай, Італіяй, Германіяй і г. д. ка 
таліцкі абраз (алтарная карціна) з яго «ілюзіянісцкім» 
вобразна пластычным ладам.

Асабліва моцны ўдар візантыйскай традыцыі нанесла 
Брэсцкая царкоўная унія (1596). Адназначна ацэньваць 
яе нельга, унія — з’ява вельмі складаная. Пра яе ўплыў 
(каталізацыя насельніцтва, падрыў «нсконной» права 
слаўнай веры і г. д.) напісана сотні публікацый. Відавочна, 
наспеў час прааналізаваць Брэсцкую унію (1596) усеба 
кова. Калі рэфармацыйны рух падарваў сілы царкоўна 
візантыйскіх уплываў у асноўным сярод вышэйшых слаёў 
грамадства, то унія, якая неўзабавс зрабілася «як бы на-

' Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 1. С. 194.
Ветер Э. Н. Памятннкн жнвопнсн, связанные с развнтпем Ренес- 

санса в Белорусснн // Памятннкн культуры: Новые открытня 1983 
С. 209-211.



Распаўсюджанне іканаграфічных сюжэтаў... 325

цыянальным веравызнаннем» (М. Багдановіч), існавала 
сярод нізоў; «заходнія формы ўрываюцца ў самую цвяр- 
дыню візантыйскіх культурных традыцый — царкву»". Гэта 
не магло не адбіцца на сакральным жывапісе. З’яўленне 
ва уніяцкіх храмах непрымальнай праваслаўным веравы- 
знаннем драўлянай пластыкі (не толькі ў інтэр’еры, але 
і на фасадах), нацыянальнае «самавызначэнне» абраза і на 
ват самога храма недаацэньваць нельга. Уніяцкая царква, 
якая пасля Брэсцкай уніі імкліва пашыралася, патрабава 
ла вялікай колькасці адпавядаючых новаму веравызнанню 
абразоў. I такі абраз быў створаны. Ужо ў сярэдзіне 
XVII ст. склалася самабытная нацыянальная школа бела 
рускага іканапісу. Адны даследчыкі звязваюць яе вытокі 
са зваротам да здабыткаў візантыйскага і старажытнару 
скага жывапісу, другія - да ранпехрысціянскіх узораў 
мастацтва'. 3 гэтым наўрад пі можна пагадзіцца. Уніяцкі 
абраз, на нашу думку, арганічна знітаваў дасягненні ві- 
зантыйскага і заходнееўрапейскага мастацтва. Ён захаваў 
уласцівую першаму кананічнасць тэмы, сістэму сімвалаў, 
вялікую адухоўленасць вобразаў, але ўдыхнуў у іх жыц 
цё. Беларускія іканапісцы ўсё часцен прыглядваюцца да 
навакольнай рэчаіснасці. Працэс паступовай секулярыза 
цыі, абміршчэння царкоўнага малярства нагадваў італьян 
скае трэчэнта і протарэнесанс. Вось чаму беларускі абраз 
эпохі барока стылістычна блізкі да таго зусім новага ў 
іканапісе (і жывапісе ў цэлым) напрамку, якому паклалі

6 Максімовіч Р. Важныя моманты кулыурных працэсаў Беларусі // 
Запісы Бел. Ін-та навукі і мастацтва. Нью-Йорк, 1954. № 2(6).

’ Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 2. С. 41, 136.



326 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

пачатак Чымабуэ, Каваліні і, нарэшце, геніяльны Джота. 
Ад італьянскага трэчэнта і протарэнесансу ідзе своеасаблі 
вая «натурнасць» уніяцкіх абразоў, з Італіі нярэдка пахо- 
дзіць і дэкор іх арнаментаваных фонаў.

Уздзеянне Візантыі на мастацтва ўсходніх славян змен 
шылася пасля заваявання туркамі Візантыі і Балканаў. 
3 часоў Фларэнтыйскай уніі (1439) адбываецца паступо- 
вая пераарыентацыя на Рым, які прыцягваў увагу вернікаў 
(не толькі каталіцкіх, але уніяцкіх і нават праваслаўных) 
як найвялікшы цэнтр хрысціянства, дзе знаходзіліся вы- 
сокамастацкія абразы. I невыпадкова шэраг помнікаў са 
кральнага жывапісу, якія пашыраліся на землях Рэчы 
Паспалітай (у тым ліку на Беларусі), паводле кампазіцыі 
блізкія да італьянскіх прататыпаў. Гэта, у прыватнасці, 
датычыцца вядомага на Беларусі абраза «Маці Божая 
Снежная», які паходзіць ад італьянскага абраза «Пратэк 
тарка Рымлян» з базілікі Санта Марыя Маджорэ ў Рыме8. 
Некалькі такіх абразоў знаходзіліся ў цэнтрах Піншчыны 
(Парахонск, Місяцічы, Антопаль і інш.)9.

У Музеі старажытнабеларускай культуры Інстытута 
мастацтвазнаўства, этнаграфіі і фальклору імя К. Крапівы 
Нацыянальнай акадэміі навук Беларусі знаходзіцца абраз 
«Маці Божая Рымская» (вывезены з праваслаўнай капліцы 
з-пад Пінска), які таксама мае сувязі з італьянскімі перша 
ўзорамі. Як зазначаюць даследчыкі, іканаграфічны тып Бо 
жай Маці з рымскай базілікі Санта Марыя Маджорэ на пра

“ Ярашэвіч A. А. Іконаграфічны тып Багародзіцы Рымскай на Бе- 
ларусі і Украіне ў 17—18 стст. // Волннська ікона: пнтання історіі 
внвчення, дослідженпя та реставраціі. Луцьк, 1997. С. 64 — 65.

9 Там жа. С. 66.



Распаўсюджанне іканаграфічных сюжэтаў... 327

цягу XVII-XVIII стст. карыстаўся на Беларусі папулярна- 
сцю, з якой мог спаборнічаць хіба што Чанстахоускі абраз .

Існавалі і іншыя прычыны ўплыву Італіі на белару 
скае сакральнае мастацтва. Як вядома, контррэфармацыя 
прычынілася да шырокага пашырэння розных ордэнаў 
(езуітаў, дамініканцаў, францысканцаў, кармелітаў і інш.). 
Іх цэнтры ў асноўным знаходзіліся ў Рыме. Вось чаму, 
як слушна піша А. Ярашэвіч, «у канцы XVI — першай 
палове XVII ст. італьянскія прататыпы зрабіліся крыні 
цамі новых іканаграфій і сюжэтаў для алтарнага жы 
вапісу Беларусі»". У каталіцкіх храмах найболып папуляр 
нымі былі паўторы абраза Божай Маці з рымскай базілікі 
Санта Марыя Маджорэ (так званая «Божая Маці Снеж 
ная»). Яны зафіксаваны ў храмах Вільні, Нясвіжа, Ішкаль 
дзі і інш. Палеская «Божая Маці Снежная» вядома на Пін- 
шчыне. У яе кампазіцыі выкарыстана гравюра Ракавецкага 
з вельмі шанаванага Латычаўскага манастыра, прывезеная 
з Рыма ў 1606 г. Да італьянскага прататыпу ўзыходзіць і 
цудадзейны абраз «Божай Маці Падхорнай» (відавочна, 
барочная пераапрацоўка «Маці Божай Снежнай»).

I зусім невыпадкова шмат якія палескія выявы Божай 
Маці маюць пэўныя рысы італьянскіх мадоннаў'2. Гэта

10 Ярашэвіч A. А. Іконаграфічны тып Багародзіцы Рымскай на Бе- 
ларусі і Украіне ў 17 — 18 стст. С. 66.

" Ярошевнч A. А. Западноевропейскне пконографнческне тнпы Бо- 
гоматерн в белорусской жнвопнсн XVII — XVIII веков // Фнлевскне 
чтення. Тезнсы Пятой научной конференцнн по проблемам русской ху- 
дожественной культуры второй половнны XVII — начала XVIII в. 22 — 
25 декабря 1997. М., 1997. С. 76.

12 Ярошевнч A. А. Западноевропейскне пконографпческне тнпы Бо 
гоматерн в белорусской жнвоппсн XVII-XVIII веков. С. 78.



328 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

дазваляе сцвярджаць, што ў станаўленні нацыянальнай 
школы беларускага іканапісу ў XVII ст. адыграла сваю 
ролю італьянскае мастацтва.

Голькі ў самых агульных рысах мы можам закрануць 
тут шырокае і складанае пытанне змястоўнасці уніяцкага 
іканапісу Заходняга Палесся. Адной з яго асаблівасцей бы 
ла замена «Дэісуса»" (які, відавочна, займаў важнае месца ў 
праваслаўных іканастасах XVI ст.) апостальскім чынам. 
Гэта вылучыла на першы план ідэю навучання, асветы, 
асабістага прыкладу і адказнасці (назіранне Ю. Хадыкі).

3 другога боку, як было паказана вышэй, пашыраецца 
цыкл багародзічных абразоў, культ Марыі. Апошняе да- 
вала іканапісу вялікія магчымасці ў псіхалагічнай распра- 
цоўцы тэмы Маці — Дзіця. Тэма Божай Маці была вельмі 
пашырана і ў рускіх абразах. Але ў іх паўсюдна дамі 
наваў тып «Замілаванне»1’. У беларускім жа іканапісе з ча- 
соў згаданага абраза «Маці Божай Эфескай (Карсун- 
скай)», які дзякуючы ініцыятыве Ефрасінні ГІолацкай быў 
прывезены ў Полацк з Візантыі, найбольш папулярным 
зрабіўся тып «Адзігітрыі»1’. Існуюць яго шматлікія вары 
янты, атрымаўшыя назву па месцы стварэння («Баркала 
баўская», «Каложская», «Бялыніцкая». «Супрасльская»,

“ «Дэісус» («маленне» - грэч.) - выява Хрыста паміж Маці Бо 
жай і Іаанам Прадцечам, паказанымі ў малітоўным стане.

" Лазарев В. Н. Русская средневековая жнвопнсь. М., 1970. С. 11.
” Адзігітрыя (з грэч. Пуцяводная) — выява Божай Маці з дзіцем, 

якое сядзіць на левай руцэ з жэстам блаславення. Назва паходзіць ад 
Канстанцінопальскага манастыра Адзегон (Мскусство Внзантнн в со- 
браннях СССР: Каталог выставкн. М., 1977. Т. 3. С. 175).



Распаўсюджанне іканаграфічных сюжэтаў... 329

«Ляснянская» і інш.)"\ але дагэтуль ніхто не зрабіў спро 
бу растлумачыць рэдкую папулярнасць «Адзігітрыі» на 
Беларусі. На нашу думку, яна найбольш адпавядае ўсяму 
зместу беларускага народнага жыцця, нашай шматпакут 
най гісторыі, лёсу людзей. Адзігітрыя — тып узнёсла-ве- 
лічны і высакародны, трагічны і гераічны адначасна. У ім 
Маці Божая быццам прадбачыць пакуты Сына; яна смут- 
куе і адначасна гатовая прынесці Яго ў ахвяру дзеля вы 
ратавання людзей. Высокая вобразная змястоўнасць Адзі- 
гітрыі, пераасэнсаванай Рафаэлем у Сікстынскай мадон- 
не — адным з самых вялікіх шэдэўраў сусветнага мас 
тацтва, — відавочная. Прыгадаем тут толькі адзін абраз 
«Адзігітрыю Іерусалімскую» з Пінска (XVI ст.). Па дас- 
каналасці кампазіцыі, прыгажосці і мілагучнасці сілуэта, 
рэдкай гармоніі насычаных карычневых, прыглушаных 
чырвоных і залацістых фарбаў, а галоўнае — асобай ча 
лавечнасці, задуменнасці вобраза — лірычнага і гераічна 
га адначасна — твор амаль не мае сабе роўных у тагачас 
ным сакральным мастацтве. Н. Ф. Высоцкай ён нагадвае 
працы вялікага Дзіянісія1'. Але Дзіянісій жыў у часы, 
калі ўсё большае значэнне набывала царкоўная догма, a ра 
сейская дзяржаўная ўлада пачала праводзіць палітыку 
паслядоўнай рэгламентацыі культавага мастацтва. Гэта не 
магло не адбіцца на жывапісе.

Як слушна заўважыў В. Лазараў, мастацтва Дзіянісія 
недастаткова індывідуальнае, «у тварах яго святых ёсць

16 Высоцкая Н. Ф. Тэмперны жывапіс Беларусі канца XV-XVIII ста 
годдзяў. Каталог. Мн., 1986. С. 38.

17 Іканапіс Беларусі XV —XVIII стагоддзяў. С. 8.
На Зак. 143



330 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

стамляючая паўтараемасць тыпаў з маленькімі носікамі і 
вочкамі, з акруглым абрысам галавы. I такія ж стандарт- 
ныя выцягнутыя прапорцыі фігур і маларазнастайныя ма- 
тывы рухаў»'в. Нічога гэтага мы не знойдзем у «Адзігіт- 
рыі Іерусалімскай» з Пінска. Напісаны ў часы княжання 
Вітаўта Вялікага. абраз у сваёй вобразнасці і выяўленчай 
стылістыцы захаваў вольны дух народнага жыцця сярод 
велічных палескіх пушчаў. Трэба душой адчуць, якое таям- 
нічае святло спрамяняе золата фону Божай Маці (асабліва 
ля абрысаў яе фігуры), колькі непадробнага настрою ў 
лёгкім нахіле яе галавы, задуменных вачах, музычных 
лініях сілуэта. Гучныя фарбы гарачага каларыту «Адзі- 
гітрыі Іерусалімскай» з Пінска падказаны майстру не- 
паўторнай прыродай Палесся; залаты фон выклікае аса 
цыяцыі з жытнёвымі палямі чароўнага края, а карычне- 
ва-вішнёвы гімацій Божай Маці, вытанчаны малюнак яе 
твару, багаты асіст (штрышок золатам) наўрад ці маглі 
быць створаны без уяўлення іканапісца пра прыгажосць 
палескіх сялянак і сакавітую, нястрыманую ў сваёй ар 
наментальнасці і колернасці народную творчасць. Такая 
жыццёвасць майстэрства кампазіцыі, пластыкі малюнка, 
псіхалагічнай напоўненасці вобраза і гармоніі каларыта 
для Дзіянісія была недасягальнай.

Як адну з найбольш характэрных рыс абразоў Заход- 
няга Палесся неабходна адзначыць творчую свабоду ікана- 
пісца, які працуе не «па ўзорах», не па схеме (так званыя 
«лнцевые» і «толковые подлннннкн, прорнсн», якімі ка 
рысталіся рускія іканапісцы), а чыста творча, чэрпаючы

Нсторня русского нскусства. Т. 3. М., 1955. С. 496 — 497.



Распаўсюджанне іканаграфічных сюжэтаў... 331

натхненне ў навакольнай рэчаіснасці. Таму кожны бела 
рускі абраз вельмі адметны, індывідуальны; гэта быццам 
бы «абраз-партрэт» або «абраз-карціна». У яго аснове на 
турныя назіранні іканапісца, які канкрэтызуе тыпаж і часам 
апранае святых у народнае адзенне: андаракі, кабацікі, фар 
тухі ці нават капелюшы («Нараджэнне Марыі» з Брэст 
чыны. XVII ст., МСБК НАН Беларусі). Глыбокі дэма- 
кратызм, абміршчэнне вобразаў, іх фалькларызацыя ха- 
рактэрныя для многіх помнікаў, у якіх святыя нярэдка 
нагадваюць простых беларускіх сялян.

Своеасаблівасць абразоў ярка выяўляецца і ў калары- 
це. Беларускі іканапісец адносна рэдка захапляецца звон- 
кімі чыстымі лакальнымі фарбамі, якія мы бачым на сла 
вутых Наўгародскіх абразах, часцей ён аддае перавагу 
гармоніі колераў, тонка і гарманічна спалучаючы прыглу- 
шаныя чырвоныя. сінія, зялёныя, залаціста-вохрыстыя ко- 
леры. Іншымі словамі, ён не «фарбуе», а менавіта піша, 
вырашаючы ў іканапісе праблемы, якія ў эпоху Рэнесан- 
са ставілі перад сабой жывапісцы Венецыі, а на тры ста 
годдзі пазней французскія імпрэсіяністы («Святая Вар 
вара», XVIII ст., МСБК НАН Беларусі).

He менш арыгінальна вырашаюць заходнепалескія 
іканапісцы і праблему перспектывы. У той час як рускія 
майстры іканапісу «не прымаюць трэцяга вымярэння... раз 
гортваюць кампазіцыю не ў глыбіню, а ў вышыню, падпа 
радкоўваючы выяву плоскасці дошкі» , беларускія мас- 
такі выкарыстоўваюць перспектыву больш йіырока. Яны 
разгортваюць яе не толькі па вертыкалі, але і ў глыбіню,

19 Лазарев В. Н. Русская средневековая жнвопнсь. С. 10.
11а*



332 Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст.

дасягаючы пэўнай прасторы («Нараджэнне Багародзіцы» 
з в. Ляхаўцы. Другая палова XVI ст.).

3 фармальна-мастацкага боку беларускія абразы За- 
ходняга Палесся адрозніваюцца сінтэтычным характарам. 
Жывапіс у іх арганічна спалучаецца з рэльефам па ляўкасе 
(высокім слоі грунту, на якім даваўся аб’ёмны арнамент 
з пазалотай ці серабрэннем). Дэкор узмацняе сярэбраная 
або «залатая» чаканеная шата — палескі абраз дэманструе 
трывалы саюз жывапісу, графікі (лініі, контуры), чаканкі, 
рэльефнай разьбы, каштоўных камянёў, а часам і скульп 
туры (фігура Саваофа або анёлаў на асобных помніках). 
Нарэшце, колькі слоў пра тэхніку абразоў. Раннія абразы 
пісаліся тэмперай на довіках (хваёвых, ліпавых, радзей 
дубовых). Спачатку на іх наклейвалася «павалока» (тон 
кае палатно), затым наносіўся ляўкас, фон пакрываўся 
рэльефным арнаментам (яго «рэзалі» або ляпілі па ляўка- 
се), які нярэдка ўпрыгожвала пакрыўное золата альбо 
серабро’". У канцы XVIII ст. тэхніка выканання абраза 
спрашчаецца, ляўкасны пласт знікае, рэльеф губляе сваю 
выразнасць або адсутнічае зусім. Іканапісцы паступова 
пачынаюць працаваць алейнымі фарбамі на палатне. Ад- 
нак у аддаленых ад адміністрацыйных цэнтраў мястэчках 
і вёсках Палесся беларускі абраз нават яшчэ ў пачатку 
XIX ст. нярэдка захоўвае глыбокую традыцыйнасць.

Неад’емным атрыбутам абразоў Заходняга Палесся 
з’яўляюцца абклады (або шаты). Яны аздобілі шматлікія 
помнікі і сваім дэкорам надаюць ім вельмі адметны свое- 
асаблівы выгляд. Выконваліся шаты з серабра, залачонага

“ Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 1. С. 189.



Распаўсюджанне іканаграфічных сюжэтаў... 333

серабра, пасярэбранай медзі, парчы, скуры, аксаміту, дэка 
рыраваліся чаканкай, гравіроўкай, чарненнем, эмалямі, філі 
гранню, каштоўнымі і паўкаштоўнымі камянямі, жэмчугам.

Сваім паходжаннем абклады звязаны са злотніцтвам, 
чаканкай, гравіроўкай, разьбой па дрэву і іншымі тэхні- 
камі апрацоўкі матэрыялаў. На Беларусі гэтыя тэхнікі 
вядомы са старажытных часоў. Але асаблівага росквіту 
яны дасягнулі ў Вялікім княстве Літоўскім, калі гарады 
Літвы і Беларусі (Вільня, Мінск, Навагрудак, Брэст, Пінск 
і інш.) здабылі славу агульнаеўрапейскіх злотніцкіх цэн- 
траў побач з Нюрнбергам, Кракавам, Львовам і інш. 3 да- 
кументаў вядомы дзесяткі майстроў, якія бездакорна ва 
лодалі майстэрствам злотніцтва, чаканкі, арнаментацыі 
• • 21
1 ІНШ.

На Заходнім Палессі гэта майстэрства таксама было 
вядома. У 1970 я гады экспедыцыі Інстытута мастацтва- 
знаўства, этнаграфіі і фальклору Акадэміі навук выявілі 
аздоблены чаканкай з эмалевымі выявамі евангелістаў ме 
талічны абклад Евангелля з г. Ляхавічы (Х\ III ст.), паза 
лочаны, металічны, гравіраваны абклад Евангелля з Жабін- 
каўскага раёна (1838), скураны абклад Статута Вялікага 
княства Літоўскага XVII ст. (усе зберагаюцца ў МСБК), 
абклад Евангелляў сярэбраны (1771), медны (1657) і парчо- 
вы (1746), упрыгожаны пасярэбранымі пласцінкамі (Брэсц- 
кая і Віцебская вобл.). Абклады (шаты) абразоў рабіліся 
таксама з дрэва, часам з пап’е-машэ. Яны закрывалі адзен-

21 Максімава Э. С. Матэрыялы да гісторыі беларускага злотніцтва // 
Помнікі культуры: Новыя адкрыцці. Мн., 1985. С. 93.



334 Іканапіс Заходняга Палесся XVI — XIX стст.

не, галаўныя ўборы, радзей фон на абразах. Вядомы ся- 
рэбраны пазалочаны абклад да абраза «Маці Божая Адзі- 
гітрыя» (г. Кобрын, XVIII ст.), медныя пасярэбраныя 
абклады да абразоў «Маці Божая Адзігітрыя» (Нясвіжскі 
раён, XVIII ст.; г. Глыбокае, XIX ст.), «Пакланенне ве- 
шчуноў» (Браслаўскі раён, XVIII ст.), «Маці Божая Апе- 
ка» (Пінскі раён, XVIII ст.), «Маці Божая з данатарамі» 
(Ляхавіцкі раён, XVIII ст.), «Маці Божая Адзігітрыя Сма 
ленская» (Міёрскі раён, 1774), «Маці Божая Замілаванне» 
(Пінскі раён, 1803), металічны абклад, аздоблены граві 
раванай і чаканенай выявай Святога Міколы (Бярозаўскі 
раён, XIX ст.), разны драўляны абклад «Маці Божая Адзі 
гітрыя» (Драгічынскі раён, другая палова XVII ст., усе 
зберагаюцца ў МСБК), калекцыя разных драўляных аб 
кладаў XVIII ст. з Ляхавіцкага, Маларыцкага і Камянец 
кага раёнаў22.

Асобны артыкул прысвяціла Э. С. Максімава давыд- 
гарадоцкім злотнікам. Яна піша, што большая частка тво- 
раў давыд-гарадоцкіх злотнікаў была ананімнай, што харак- 
тэрна для сярэднявечнага мастацтва. Але існуе некалькі 
падпісаных злотніцкіх вырабаў давыд гарадоцкага пахо- 
джання. У мясцовым радзе іканастаса Георгіеўскай цар- 
квы знаходзіцца абраз «Маці Божая Адзігітрыя» ў чака 
ненай пазалочанай шаце (медзь, чаканка, серабрэнне, част 
ковае залачэнне). У ніжняй частцы шаты чаканены подпіс 
у восем радкоў: «Рок^ афнв 1752. Э. М. // ~мць іалн 
днліа 11. — Э. М. // Семен // s Мігалер 1 //

“ Яніцкая М. Абклад // Энцыклапедыя літ. і мастацтва. 1984. Т. 1. 
С. 11-12.



Распаўсюджанне іканаграфічных сюжэтаў... 335

воітьнікін // Васнль Л'Ьпар'ь / Клнмь Іречка». Да 
лей, пад рысай: «Мікіта Злотнік // Пархомь золотнікь». 
Унікальнасць гэтага подпісу ў тым, што майстры не толькі 
назвалі свае імёны, але і акрэслілі характар удзелу кож 
нага ў вырабе віаты: Мікіта-злотнік выконваў чаканены 
рэльеф, а Пархом — залачэнне’ .

Паводле Э. Максімавай, важная асаблівасць давыд- 
гарадоцкіх шатаў — у арыгінальнай трактоўцы арнамен 
ту: бутоны кветак, як правіла, закрытыя, па вышыні і 
маштабах яны не адрозніваюцца ад лісця, што пакрывае 
кароткія сцябліны. Асноўны элемент арнаменту — галінка 
(парная ці адзінкавая) са спіралепадобным канцом і за- 
вязанымі ў дэкаратыўны вузел сцяблінамі. Малюнак гэ- 
тых сцяблін невыпадковы. Ён падкрэслівае рытм абрысаў 
складак і з’яўляецца быццам другасным сродкам мадэлі 
роўкі аб’ёму фігур. Шмат варыяцый аднаго элемента, яго 
маштабнае скарачэнне для перадачы перспектыўнага ад- 
далення асобных складак, высокая якасць залачэння ста- 
ноўча адрозніваюць гэтую групу шатаў ад іншых вырабаў 
другой паловы XVIII ст." Адзначаныя асаблівасці дэкору 
шатаў уласцівы і іншым абразам.

Падводзячы вынікі даследавання іканапісу Заходня 
га Палесся, прыходзім да высновы пра існаванне ў гэ 
тым рэгіёне невядомай мастацтвазнаўству самабытнап Па 
лескай школы з яе цэнтрамі ў Брэсце, Пінску, Кобрыне, 
Століне, Давыд Гарадку. Відаць, самай характэрнай ры-

в Максімава Э. С. Давыд-гарадоцкія злотнікі XVII-XVIII стст. // 
Помнікі мастацкай культуры Беларусі. Мн., 1989. С. 71—72.

21 Там жа. С. 74.



336 Іканапіс Заходняга Палесся XVI-XIX стст.

сай гэтай школы з’яўляецца яе непаўторны дэмакратызм. 
Як і ў іканапісе іншых рэгіёнаў нашай краіны, яе генезіс 
адбываўся на трывалым падмурку візантыйскай мастац 
кай традыцыі, палеалогаўскага Адраджэння. Складаная 
і супярэчлівая Брэсцкая унія (1596) прычынілася да шы 
рокіх кантактаў заходнепалескіх іканапісцаў з Захадам 
(найперш Італіяй); трэчэнта і протарэнесанс з’явіліся, на 
нашу думку, галоўнымі чыннікамі фарміравання адмет- 
нага стылю заходнееўрапейскага іканапісу (перш за ўсё 
уніяцкага). Апошняе садзейнічала секулярызацыі абраза, 
паступоваму пераадольванню візантыйскага спірытуалізму, 
узмацненню шырокіх кантактаў іканапісцаў з навакольным 
жыццём.

Важным фактарам фарміравання заходнепалескай шко- 
лы іканапісу з’явілася таксама народнае мастацтва; бага- 
тая арнаментацыя, якую бачым на фонах абразоў, дэкор 
і чаканка, што нярэдка ўваходзяць у іх выяўленчую сістэму 
(шаты), фалькларызацыя тыпажу (заўсёды жывога, інды 
відуальна непаўторнага, «канкрэтнага»), нарэшце, асабліва 
прыўзняты эмацыянальны тон, «унутраны голас» абразоў, 
іх здзіўляючая пачуццёвасць і чалавечнасць — усё гэта наў- 
рад ці было б магчымым без уздзеяння на іх стылістыку 
неўміручай народнай творчасці Заходняга Палесся, якая 
і сёння чаруе сваім багаццем.

У выніку адзначанага сінтэзу і нарадзілася тая значная, 
дагэтуль па-сапраўднаму не ацэненая мастацкая з’ява, якую 
мы называем Заходнепалескай школай іканапісу.



ЛІТАРАТУРА

Быцева I. М. Стылістыка і характар розных арнамента 
ваных фонаў у старабеларускім жывапісе // Помнікі старажытна- 
беларускай культуры: Новыя адкрыцці. Мн., 1984. С. 43 — 50.

Б ы ц е в a I. М., X а д ы к a IO. В. Разьба на фонах 
абразоў як датуючая прыкмета // Помнікі культуры: Новыя 
адкрыцці. Мн., 1985. С. 44 — 49.

В е ц е р Э. I. Асаблівасці жывапісу Столінскага рэгіёна // 
Помнікі культуры: Новыя адкрыцці. Мн., 1985. С. 39 — 44.

В е ц е р Э. I. Атрыбуцыя групы твораў жывапісу канца 
XVI — першай палавіны XVII ст. // Помнікі мастацкай куль- 
туры Беларусі. Мн., 1989. С. 24 — 26.

В е ц е р Э. I. Беларускі жывапіс XIV —XVIII стст. // 
БелСЭ. Т. 12. Мн., 1975. С. 603-604.

В е ц е р Э. I. Літаратурныя і дакументальныя крыніцы для 
вывучэння беларускага старажытнага жывапісу XII —XVIII стст. // 
Бнблнотечное дело н бнблнографня в Белорусснн. Мн., 1974. 
С. 236-250.

В е ц е р Э. I. Прыклад атрыбуцыі абраза XVI ст. па ўскос- 
ных сведчаннях // Помнікі мастацкай культуры эпохі Адра- 
джэння. Мн., 1994. С. 71—74.

В е ц е р Э. I. Рельефныя абразы як прыклад адлюст- 
равання народных густаў у культавым мастацтве // Помнікі



338 Літаратура

старажытнабеларускай культуры: Новыя адкрыцці. Мн., 1984. 
С. 37-43.

В е ц е р Э. I. Станковы жывапіс XIV —XVI стст. // Гісто- 
рыя беларускага мастацтва. Т. 1. Мн., 1987. С. 188 — 204.

В е ц е р Э. I. Станковы жывапіс першай паловы XVII ст. // 
Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 2. Мн., 1988. С. 41—52.

В е т е р Э. 14. Жнвопнсь Полесья // Декоратпвное нскус- 
ство. М., 1972. № 7. С. 43-44.

Ветер Э. Н. Об особенностях белорусского лконостаса // 
Художественное наследне. М., 1977. С. 20 — 24; М., 1978. № 4(34). 
Рнс. 1-2. С. 192.

В е т е р Э. 14. Памятннкн жнвопнсн, связанные с развн- 
тнем ренессанса в Белорусснн // Памятннкн культуры. Новые 
открытня: Ежегодннк. 1981. М.; Л., 1983. С. 213 — 216.

Высоцкая Н. Ф. Жывапіс Беларусі XII —XVIII стагод- 
дзяў. Мн., 1986.

В ы с о ц к а я Н. Ф. Іканапіс Беларусі XV—XVIII стагод- 
дзяў. Мн., 1992.

В ы с о ц к а я Н. Ф. «Нараджэнне Маці Боскай» Пятра 
Яўсеевіча з Галынца. 1649 // Мастацтва Беларусі. 1983. № 2. 
С. 49.

Высоцкая Н. Ф. Новае выданне // Помнікі гісто- 
рыі і культуры Беларусі. 1986. № 3. С. 47.

В ы с о ц к а я Н. Ф. Станковы жывапіс XVIII ст. // 
Гісторыя беларускага мастацтва. Т. 2. Мн., 1988. С. 262 — 279.

Высоцкая Н. Ф. Темперная жнвопнсь Белорусснн 
конца XV-XVIII в. Мн., 1986.

В ы с о ц к а я Н. Ф. Тройца // Беларусь. 1986. № 11. 
С. 19.

Г і с т о р ы я беларускага мастацтва. Т. 1. Мн., 1987; Т. 2. 
Мн., 1988.

I п е л ь А. Беларускае мастацтва / Пер. з ням. мовы 
3. Гарбаўца і М. Касьпяровіча. Віцебск, 1925.



Літаратура 339

К а ц е р М. С. Нзобразнтельное нскусство Белорусснн 
дооктябрьского пернода. Мн., 1969.

Майков Л. Н. Снмеон Полоцкнй о русском нконопн 
саннн. СПб., 1889.

М а к с і м а в а Э. С. Давыд-гарадоцкія злотнікі XVII - 
XVIII стст. // Помнікі мастацкай культуры Беларусі: Новыя 
даследаванні. Мн., 1989. С. 70 — 75.

Максімава Э. С. Мастацкія якасці шатаў абразоў 
XVI — першай паловы XVII ст. // Помнікі мастацкай культу- 
ры Беларусі эпохі Адраджэння. Мн., 1994. С. 143-150.

Максімава Э. С. Матэрыялы да гісторыі беларуска- 
га злотніцтва (арнаментальнае мастацтва злотнікаў «віленскага 
кола») // Помнікі старажытнабеларускай культуры: Новыя ад- 
крыцці. Мн., 1984. С. 93 100.

Мельнікаў М. П. Выкарыстанне рэнтгенаграфіі для вы 
вучэння старажытнабеларускага жывапісу // Помнікі старажытна- 
беларускай культуры: Новыя адкрыцці. Мн., 1984. С. 56 — 60.

Мельнікаў М.. Карэлін У. Статыстычна-параў 
нальны аналіз помнікаў старажытнага мастацтва Магілёўскай во- 
бласці // Старонкі гісторыі Магілёва: зборнік навуковых прац 
удзельнікаў навуковай канферэнцыі. Магілёў, 1998. С. 107—110.

Мельнікаў М. П., Цэйтліна М. М., К а з л о- 
в а Г. Р. Аб магчымасцях прымянення люмінесцэнтнага мета- 
ду ў даследаванні звязчыкаў тэмпернага жывапісу // Помнікі 
культуры: Новыя адкрыцці. Мн., 1985. С. 50 — 53.

П н с к у н Ю. А. Чудотворные нконы Богоматерн в Бе- 
лорусспн, на Украпне п в Росснн в XVII веке. Обзор лнтерату- 
ры н постановка вопроса сравннтельно-нсторнческого нсследо- 
вання // Фнлевскне чтення. Тезнсы конференцнн. М., 1977. 
С. 42-44.

П і с к у н Ю. Богороднця Замнлування «Рімсько-Лідська» 
в украінському і білоруському іконопнсі XVII ст. // Волннська



340 Лгтаратура

ікона: пнтання історіі вівчення, дослідження та реставраціі. Луцьк, 
1997. С. 63 - 64.

Полоцкнй С. Слово к люботіцательному нконного ші 
сання // Нсторня эстетнкн: Памятннкн мнровой эстетнческой 
мыслн. Т. 1. М., 1962.

Ржавуская Н. Арнаментаваныя фаны ў магілёўскім 
малярстве // Віцебшчына. Т. 1. Віцебск, 1925.

X а д ы к a А. Ю. Да атрыбуцыі «Маці Боскай» з Крыво- 
шына // Помнікі мастацкай культуры Беларусі: Новыя даследа- 
ванні. Мн., 1989. С. 40 — 44.

X а д ы к a А. Ю., X а д ы к а Ю. В. Рэнесанс у бела 
рускім новым іканапісе // Помнікі мастацкай культуры Бела- 
русі эпохі Адраджэння. Мн., 1994. С. 62 - 70.

Хадыка Ю. В. Аб датаванні групы помнікаў канца 
XVI — пачатку XVII ст. // Помнікі старажытнабеларускай куль- 
туры: Новыя адкрыцці. Мн., 1984. С. 30 — 36.

Церашчатава В. В., Піскун Ю. A., X а д ы- 
к a А. Ю. Жывапіс XV—XVI стст. // Скарына і яго эпоха. Мн., 
1990. С. 376-420.

Церашчатава В. В., Ярашэвіч A. А. Рэне- 
сансавы алтарны абраз «Пакланенне вешчуноў» з Дрысвят // 
Помнікі мастацкай культуры Беларусі эпохі Адраджэння. Мн., 
1994. С. 82-92.

Цейтлнна М. М., Мельннков Н. П. Техно 
логнческне псследованіія белорусской темперной жмвопнсн XVI - 
начала XVII в. // Тэзісы навуковай канферэнцыі, прысвечанай 
1000-годдзю Полацкай епархіі і праваслаўнай царквы на Бела- 
русі. Мн., 1992. С. 72 — 74.

Ц э й т л і н a М. М., Мельнікаў М. П., К о- 
ж у х Н. М. Тэхніка-тэхналагічныя даследаванні старажытна- 
беларускага тэмпернага жывапісу XVI — пачатку XVII ст. // 
Помнікі мастацкай культуры Беларусі эпохі Адраджэння. Мн., 
1994. С. 107-112.



Літаратура 341

С h m a t о v V. F. Tresors d’art religieux de Minsk musee 
des beaux-arts de gaillac du 1“ Juillet au 10 Septembre 1995 // 
Tresors d’art religieux de Minsk. Gaillac, 1995. S. 7 — 8.

Ill ч a i< a ц i x i н M. M. Беларускае малярства ў XVII — 
XVIII сталеццях // Каталог аддзелу старажытнага мастацтва 
I Усебеларускай выстаўкі. Мн., 1926.

Шчакаціхін М. М. Матэрыялыдагісторыібелару 
скага малярства XVIII сталецьця // Віцебшчына. Т. 2. Віцебск, 
1928. С. 165 - 167.

Шчакаціхін М. М. Нарысы з гісторыі беларускага 
мастацтва. Мн., 1928.

Ярашэвіч A. А. Абразы Маці Божай на Палессі як 
сімвал агульнай беларускаўкраінска-польскай культурнай пра- 
сторы // Культура беларуска-польска-ўкраінскага сумежжа. 
Брэст, 1998.

Ярашэвіч A. А. Іконаграфічны тып Багародзіцы 
Рымскай у Беларусі і Украіне ў 17—18 стст. // Волннська ікона: 
пнтання історіі вівчення, дослідження та реставраціі. Луцьк, 1997. 
С. 64-66.

Ярашэвіч А., Мельнікаў М., Карэлі н У. 
Помнікі мастацтва Браслаўшчыны // Браслаўскія чытанні. Матэ 
рыялы IV Навукова-краязнаўчай канферэнцыі 24 — 25 красавіка 
1997 г. Браслаў, 1997. С. 103-107.

Ярошевнч A. А. Западноевропейскне пконографпческне 
тнпы (нзводы) Богоматерм в белорусской жіівопнсн 17— 18 стст. // 
Фнлевскне чтення. Тезпсы конференцнн. М., 1977. С. 76 — 78.



СПІС СКАРАЧЭННЯУ

МСБК — Музей старажытнабеларускай культуры Інстытута 
мастацтвазнаўства, этнаграфіі і фальклору імя Кандрата Крапівы

НММБ — Нацыянальны мастацкі музей Беларусі



СПІС ІЛЮСТРАЦЫП

1. Маці Божая Замілаванне. XV ст. Маларыцкі р-н.
2. Маці Божая Іерусалімская. Фрагмент. XVI ст. Жабін 

каўскі р-н.
3. Маці Божая Іерусалімская. XVI ст. Пінск.
4. Маці Божая з дзіцем і Іаанам Хрысціцелем. Другая па- 

лавіна XVII ст. Брэст.
5. Маці Божая Адзігітрыя. Канец XVII — пачатак XVIII ст. 

Кобрынскі р-н.
6. Сімяон Стоўпнік. Сярэдзіна XVII ст. Бярозаўскі р-н.
7. Сімяон Стоўпнік. Фрагмент. Сярэдзіна XVII ст. Бяро- 

заўскі р-н.
8. Тры апосталы. Першая палавіна XVII ст. Брэсцкі р-н.
9. Успенне. Пачатак XVII ст. Камянецкі р-н.

10. Успенне. Фрагмент. Пачатак XVII ст. Камянецкі р-н.
11. Маці Божая Адзігітрыя. XVII ст. Пінскі р-н.
12. Спас Пантакратар. Першая палавіна — сярэдзіна XVII ст. 

Драгічынскі р-н.
13. Успенне. 1650 г. Маларыцкі р-н. НММБ.
14. Пакроў. 1649 г. Маларыцкі р-н. НММБ.
15. Спас. XVII ст. Маларыцкі р н.
16. Параскева. 1659 г. Драгічынскі р-н.
17. Тройца старазапаветная. XVII ст. Іванаўскі р-н. МСБК.



344 Спіс ілюстрацый

18. Маці Божая Чанстахоўская. XVII ст. Драгічынскі р-н.
19. Іаан Златавуст. Канец XVII ст. Лунінецкі р-н. МСБК.
20. Нараджэнне Хрыстова. XVII ст. Драгічынскі р н.
21. Маці Божая Ружанцова. XVII ст. Пінск.
22. Спас Уседзяржыцель. XVII ст. Кобрынскі р-н.
23. Нараджэнне Маці Божай. 1648—1650 гт. Маларыцкі р-н. 

НММБ.
24. Св. Мікола. XVII ст. Столінскі р-н.
25. Св. Мікола. Канец XVII ст. Столінскі р-н. МСБК.
26. Архангел Міхаіл. Пачатак XVIII ст. Столінскі р-н.
27. Сабор архангела Міхаіла. Каля 1700 г. Столінскі р-н. 

НММБ.
28. Маці Божая Адзігітрыя. 1712 г. Іванаўскі р-н.
29. Цуд ІОр’я аб цмоку. 1729 г. Брэсцкі р-н.
30. Маці Божая. Пачатак XVIII ст. Столінскі р-н.
31. Маці Божая Адзігітрыя. XVIII ст. Драгічынскі р-н.
32. Маці Божая з дзіцем. XVIII ст. Іванава.
33. Багародзіца ў славе. XVIII ст. Камянецкі р-н. МСБК.
34. Маці Божая Адзігітрыя. XVIII ст. Іванава.
35. Хрыстос — вінаградная лаза. XVIII ст. Столінскі р-н. 

МСБК.
36. Сашэсце ў пекла. XVIII ст. Столінскі р-н. МСБК.
37. Тройца. Другая чвэрць XVIII ст. НММБ.
38. Нараджэнне Маці Божай. XVIII ст. Маларыцкі р-н. 

МСБК.
39. Маці Божая з дзіцем. XVIII ст. Пінскі р-н.
40. Маці Божая Апека. XVIII ст. Пінскі р-н.
41. Маці Божая Адзігітрыя. XVIII ст. Іванава.
42. Маці Божая Адзігітрыя. XVIII ст. Пінскі р-н.
43. Маці Божая Замілаванне. XVIII ст. Пінск.
44. Тройца старазапаветная. XVIII ст. Пінск.
45. Тройца старазапаветная. Фрагмент. XVIII ст. Пінск.



Спіс ілюстрацый 345

46. Маці Божая Адзігітрыя. XVIII ст. Іванава.
47. Варвара Вялікапакутніца. XVIII ст. Лунінец. МСБК.
48. Маці Божая Кадэньская. XVIII ст. Камянецкі р н.
49. Маці Божая з дзіцем. Першая палавіна XVIII ст. Камянец.
50. Праабражэнне. XVIII ст. Пінскі р н. МСБК.
51. Маці Божая з дзіцем. XVIII ст. Драгічынскі р-н.
52. Архангел Міхаіл. XVIII ст. Столінскі р н.
53. Георгій Пераможца. Канец XVIII ст. Кобрынскі р-н.
54. Св. Мікола. Фрагмент. Сярэдзіна XVIII ст. Брэсцкі р-н.
55. Маці Божая Замілаванне. XVIII ст. Жабінкаўскі р н.
56. Маці Божая са скіпетрам. XVIII ст. Пінскі р-н.
57. Маці Божая Замілаванне. XVIII ст. Жабінкаўскі р н.
58. Маці Божая Замілаванне. Выява на фератроне. XVIII ст. 

Брэсцкі р-н.
59. Бакавыя вароты з выявамі архангела Гаўрыіла і архідыя- 

кана Стэфана. XVIII ст. Жабінкаўскі р н. МСБК.
60. Уваскрэсенне Лазара. XVIII ст. Пннск.
61. Уезд у Іерусалім. XVIII ст. Пінск.
62. Тайная вячэра. Сярэдзіна XVIII ст. Драгічынскі р-н.
63. Хрыстос на прастоле. Вялікі архірэй. Сярэдзіна XVIII ст. 

НММБ.
64. Маці Божая Чанстахоўская. XVIII ст. Пінскі р-н.
65. Спас. XVIII ст. Маларыцкі р-н.
66. Хрышчэнне. XVIII ст. Брэсцкі р-н.
67. Св. Варвара. XVIII ст. Брэсцкі р-н. МСБК.
68. Тройца старазапаветная. XVIII ст. Драгічынскі р н.
69. Маці Божая з дзіцем. XVIII ст. Столінскі р-н.
70. Маці Божая Холмская. Сярэдзіна XVIII ст. Драгічынскі р-н.
71. Увядзенне ў храм. Сярэдзіна XVIII ст. Пінскі р-н.
72. Маці Божая Апека. 1751 г. Брэсцкі р-н.
73. Маці Божая Апека. Фрагмент. 1751 г. Брэсцкі р-н.



346 Спіс ілюстрацый

74. Апосталы. Фрагмент апостальскага рада. 1752 г. Сто- 
лінскі р-н.

75. Апосталы. Фрагмент апостальскага рада. 1752 г. Сто- 
лінскі р-н.

76. Тройца новазапаветная. XVIII ст. Кобрынскі рн. МСБК.
77. Маці Божая. 1760 г. Столінскі р-н.
78. Разасланне апосталаў. XVIII ст. Кобрынскі р-н. МСБК.
79. Маці Божая Адзігітрыя. 50 — 60-я гады XVIII ст. 

Брэсцкі рм.
80. Маці Божая Баруньская. 50--60 я гады XVIII ст. 

Брэсцкі р-н.
81. Спас Пантакратар. 50— 60-я гады XVIII ст. Брэсцкі рн.
82. Прарокі. Фрагмент. Другая палавіна XVIII ст. Драгі- 

чынскі р-н.
83. Маці Божая Млекапітацельніца. Другая палавіна XVIII ст. 

Брэсцкі р-н.
84. Св. Іосіф з дзіцем. Другая палавіна XVIII ст. Драгі- 

чынскі р-н.
85. Маці Божая Чанстахоўская. 1777 г. Пінскі р-н.
86. Вялікапакутніца Варвара і апостал Андрэй. Канец XVIII ст. 

Кобрынскі р н.
87. Палажэнне ў труну. 1794 г. Пінскі р-н. МСБК.
88. Маці Божая з дзіцем. XVIII ст. Шата 1752 г. Столінскі р-н.
89. Спас. XVIII ст. Столінскі р н
90. Нараджэнне Маці Божай. Канец XVIII ст. Столінскі р-н.
91. Маці Божая Адзігітрыя. Канец XVIII ст. Лунінецкі р-н.
92. Спас. Канец XVIII ст. Столінскі р-н.
93. Маці Божая Вострабрамская. Канец XVIII ст. Іванаў- 

скі р-н.
94. Віленскія пакутнікі. Канец XVIII ст. Брэсцкі р-н.
95. Апосталы Павел і Фама. XVIII ст. Кобрынскі р-н. МСБК.
96. Апосталы Лука (?) і Іаан. XVIII ст. Кобрьшскі р-н. МСБК.



Спіс ілюстрацый 347

97. Пакроў. Фрагмент. Другая палавіна XVIII ст. Пінскі р-н.
98. Аплакванне Хрыста. 1800 г. Брэст.
99. Евангеліст Лука. Пачатак XIX ст. Пінскі р-н.

100. Дабравешчанне. Пачатак XIX ст. Камянецкі р-н.
101. Князь Аляксандр Неўскі. 1829 г. Іванаўскі р-н.
102. Маці Божая Чанстахоўская. Пачатак XIX ст. Пінскі р н.
103. Спас. XIX ст. Маларыцкі р-н.
104. Архідыякан Стэфан. Пачатак XIX ст. Кобрынскі р п.
105. Апосталы Павел і Філіп. Пачатак XIX ст. Брэсцкі р н.
106. Хрыстос з выбранымі святымі. Пачатак XIX ст. Жа- 

бінкаўскі р-н.
107. ГІершасвятар Аарон. Пачатак XIX ст. Бярозаўскі р н.
108. Маці Божая Адзігітрыя. Пачатак XVIII ст. Шата — 

пачатак XIX ст. Пінскі р-н.
109. Св. Ануфрый. Пачатак XIX ст. Кобрынскі р-н.
110. Мроя Святых Кірылы і Уліты. Першая палавіна XIX ст. 

Брэст.
111. Святыя Барыс і Глеб са Св. Хрысцінай. Першая пала 

віна XIX ст. Лунінец.
112. Св. Мікола. 1812 г. Іванаўскі р-н.
113. Цуд Юр’я аб цмоку. Першая палавіна XIX ст. Луні 

нецкі р-н.
114. Нараджэнне Хрыстова. Першая палавіна XIX ст. Луні- 

нецкі р-н.
115. Тайная вячэра. Першая палавіна XIX ст. Іванаўскі р-н. 

МСБК.
116. Св. Мікола. XIX ст. Кобрынскі р-н.
117. Параскева Пятніца. 1850-я гады. Кобрынскі р-н.
118. Апостал Сімон. XIX ст. Драгічынскі р-н.
119. Апостал Іакаў Алфеяў. XIX ст. Драгічынскі р-н.
120. Мроя Святой Людзмілы. Першая палавіна XIX ст. Брэст.
121. Маці Божая Адзігітрыя. XIX ст. Пінскі р-н.



348 Спіс ілюстрацый

122. Пакланенне пастухоў. Фрагмент. Пачатак XIX ст. Коб 
рынскі р-н.

123. Зняцце з крыжа. Пачатак XIX ст. Пінскі р н.
124. Сабор архангела Міхаіла. Пачатак XIX ст. Камянецкі р-н.
125. Архангел Міхаіл. XIX ст. Пінск.
126. Маці Божая Адзігітрыя. Другая палавіна XIX ст. Іванава.
127. Цуд ІОр’я аб цмоку. XIX ст. Маларыцкі р н.
128. Маці Божая з дзіцем і Іаанам Хрысціцелем. Другая 

палавіна XIX ст. Брэст.
129. Укрыжаванне з прадстаячымі. XIX ст. Івацэвіцкі р-н.
130. Маці Божая Пачаеўская з выбранымі святымі. Другая 

палавіна XIX ст. Брэст.
131. Св. Мікола. Канец XIX ст. Лунінецкі р-н.



ЗМЕСТ

Прадмова (В. Ф. Шматаў).......................................................... 5

Сакральны жывапіс Беларусі. Этапы вывучэння (В. Ф. Шма- 
таў).......................................................................................... 11

Гістарычныя ўмовы развіцця заходнепалескага іканапісу 
(A. А. Ярашэвіч)................................................................. 55

Іканапіс XVI ст. (Э. I. Вецер)...................................................... 77

Іканапіс XVII ст. (Э. I. Вецер)................................................. 107

Іканапіс XVIII ст. (Э. I. Вецер, Ю. А. Піскун).................. 161

Іканапіс XIX ст. (В. Ф. Шматаў)................................................ 265

Распаўсюджанне іканаграфічных сюжэтаў і мастацкія 
асаблівасці іканапісу Заходняга Палесся (У. Р. Карэ- 
лін, М. П. Мельнікаў, В. Ф. Шматаў).................. 315

Літаратура............................................................................................. 337

Спіс скарачэнняў................................................................................ 342

Спіс ілюстрацый f С. С. Бяляева, М. М. Віннікава)....... 343



Навуковае выданне

Шматаў Віктар Фёдаравіч 
Вецер Элеанора Іванаўна 

Мельнікаў Мікалай Пятровіч і інш.

ІКАНАШС 
ЗАХОДНЯГА 

ПАЛЕССЯ 
XVI-XIX стст.

2е выданне

Рэдактары: Г. А. Баранава, Н. Б. Губар 
Мастак A. А. Кулажэнка 
Фота М. П. Мельнікава

Мастацкі рэдактар В. А. Жахавец 
Тэхнічны рэдактар Т. В. Лецьен 

Камп’ютарная вёрстка Л. I. Кудзерка

Падпісана ў друк 20.01.2005 г. Фармат 70х108'/32. Папера афсетная.
Гарнітура Кудрашэўская. Афсетны друк. Ум. друк. арк. 15,40. Ум. фарб,- 

адб. 15,9. Ул.-выд арк. 19,2. Тыраж 1000 экз. Заказ 143.

Рэспубліканскае унітарнае прадпрыемства «Выдавецтва «Беларуская на- 
вука». ЛН № 02330/0056800 ад 30.04.2004 г. 220141. Мінск, Старабары- 

саўскі тракт, 40.

Рэспубліканскае унітарнае паліграфічнае прадпрыемства «Баранавіцкая 
ўзбуйненая друкарня». ЛП № 02330/0056846 ад 30.04.2004 г. 225320. 

Баранавічы, Савецкая, 80.



Іканапіс Заходняга Палесся XVI —XIX стст. / 
14 41 В. Ф. Шматаў [і інш.]; навук. рэд. В. Ф. Шматаў; НАН 

Беларусі, Ін т мастацтвазнаўства, этнаграфіі і фаль 
клору ім. К. Крапівы. — 2-е выд. — Мн.: Бел. навука, 
2005. - 349 с.: іл.

ISBN 985-08 0637 0.
У гістарыяграфіі беларускага мастацтва гэта першая праца, 

прысвечаная іканапісу Заходняга Палесся. Яна напісана супрацоў- 
нікамі Аддзела старажытнабеларускай культуры ІМЭФ НАН Бела- 
русі. Матэрыял сабраны ў часе экспедыцый па вывучэнню пра- 
васлаўных і каталіцкіх храмаў Заходняга Палесся, якія право- 
дзіліся на працягу 25 гадоў (1970—1995). Храналагічна манагра- 
фія ахоплівае чатыры стагоддзі (XVI —XIX) эвалюцыі іканапісу. 
На вялікім новым матэрыяле аўтары паказваюць, як у выніку раз- 
віцця культавага жывапісу ў Заходнім Палессі сфарміравалася 
самастойная іканапісная школа са сваёй непаўторнай выяўленчай 
стылістыкай.

Разлічана на мастацтвазнаўцаў, выкладчыкаў і студэнтаў куль 
турна-мастацкіх устаноў, а таксама на ўсіх, хто цікавіцца пытан- 
нямі беларускай культуры і мастацтва.

УДК 75.04.03(476-13)«15/18»
ББК 85.14(4Бен)



Выдавецтва
«БЕЛАРУСКАЯ НАВУКА»

прапануе кнігу

Беларусы. Т. 7. Вусная паэтычная творчасць / Г. А. Бар- 
ташэвіч, Т. В. Валодзіна, A. I. Гурскі і інш.; Рэдкал.: 
В. М. Бялявіна і інш.; Ін-т мастацтвазнаўства, этнаграфіі 
і фальклору. — Мн.: Бел. навука, 2004. — 586 с.: іл.

Чарговы том серыі «Беларусы» прысвечаны аднаму з 
каштоўнейшых духоўных і мастацкіх здабыткаў беларуска- 
га народа — яго вуснапаэтычнай творчасці. Аўтары паказ- 
ваюць жанравую разнастайнасць і ідэйна-тэматычнае багац- 
це нацыянальнага фальклору, увасабленне ў ім высокіх ма- 
ральна-этычных ідэалаў і прынцыпаў, сцвярджэнне агульна- 
чалавечых каштоўнасцей. У даследаванні ў межах жанру 
аналізуюцца вобразная сістэма і паэтыка, звяртаецца ўвага 
на міжэтнічныя сувязі беларускага фальклору і яго нацыя 
нальныя асаблівасці.

Разлічаны на фалькларыстаў, этнографаў, літаратура 
знаўцаў і шырокае кола чытачоў.

Адрас выдавецтва:
220141, г. Мінск, Старабарысаўскі тракт, 40.

Тел. 263 23-27








