
МЯДОЦКАЯ 
«БЕРАГІНЯ» 
Ў КАНТЭКСЦЕ 
НАЦЫЯНАЛЬНАЙ 
КУЛЬТУРЫ 
БЕЛАРУСАЎ

VIIМЯДОЦКІЯ ЧЫТАН

5HZ



Аддзел адукацыі, спорту і турызму Барысаўскага райвыканкама Мінскай вобласці 
ДУА «Мётчанскі вучэбна-педагагічны комплекс 

дзіцячы сад-сярэдняя школа Барысаўскага раёна»

МЯДОЦКАЯ «БЕРАГІНЯ»
Ў КАНТЭКСЦЕ НАЦЫЯНАЛЬНАЙ КУЛЬТУРЫ БЕЛАРУСАЎ

ДАКЛАДЫ I ПАВЕДАМЛЕННІ
VII МЯДОЦКІХ ЧЫТАННЯЎ

Да 20-годдзя заслужанага калектыву Рэспублікі Беларусь 
фальклорнага гурту 

«БЕРАГІНЯ»

Мінск 
«ІВЦ Мінфіна» 

2017



УДК [008+37.017](= 161.3)(476)(082)
ББК 74.200.50(4Бен)я43

М99

Укладальнік і кіраўнік праекта М.А. Козенка

Рэцэнзенты:

старшыня Беларускага фонду культуры У.А. Гілеп;

заслужаны дзеяч мастацтваў Рэспублікі Беларусь, пастаянны член 
Рады экспертаў Рэспубліканскага фестывалю 

фальклорнага мастацтва «Берагіня» М.Р. Дудчанка

Мядоцкая «Берагіня» ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў : даклады 
М99 і паведамленні VII Мядоцкіх чытанняў : да 20-годдзя заслужанага калектыву 

Рэспублікі Беларусь фальклорнага гурту «Берагіня». / уклад. М.А. Козенка. - 
Мінск : ІВЦ Мінфіна, 2017. - 128 с.

ISBN 978-985-7168-64-4.

Аснову зборніка складаюць матэрыялы VII Мядоцкіх чытанняў, якія ладзіліся ў рамках 
юбілейных мерапрыемстваў з нагоды 20-годдзя заслужанага калектыву Рэспублікі Беларусь 
фальклорнага гурту «Берагіня» і акрэслены праблемай «Мядоцкая “Берагіня” ў кантэксце 
нацыянальнай культуры беларусаў».

Артыкулы згрупаваны ў пяці раздзелах, кожны з якіх лагічна дапаўняе і пашырае пытані 
этнічнага выхавання дзяцей і моладзі на сучасным этапе сацыякультурнага развіцця 
і адукацыйна-выхаваўчага працэсу ў краіне - ад агульнага да асабістага, разглядаюцца пытанні 
ў міждысцыплінарных стасунках праз прызму народнай культуры вуснай традыцыі.

Адрасуецца шырокаму колу настаўнікаў, кіраўнікоў творчых калектываў, студэнтаў, 
даследчыкаў народнай спадчыны, усім, каго цікавяць праблемы этнічнага выхавання дзяцей 
і моладзі Беларусі.

УДК [008+37.017](=161,3)(476)(082)
ББК 74.200.50(4Бея)я43

© Козенка М.А., укладанне, 2017
ISBN 978-985-7168-64-4 © Афармленне. РУП «ІВЦ Мінфіна», 2017



АД УКЛАДАЛЬНІКА

Л Тядоцкія чытанні» - адзін са складнікаў с і с т э м ы этнічнага 
\\ДуХвыхавання дзяцей і школьнай моладзі, якая пачала сваю 

рэалізацыю ў Мётчанскай установе адукацыі Барысаўскага раёна 
(з 1996 г.), сістэмы, якую мелася распаўсюдзіць на ўсю краіну. У далей- 
шым так яно і атрымалася. На нацыянальным узроўні Міністэрства 
культуры Беларусі зацвердзіла эксперыментальны праект «Танца- 
вальны фальклор і дзеці. 2001-2003 гг.» (гл.: Традыцыйная культура 
і дзеці. Выпуск 1: Рэсп. эксперым. праект «Танііав. фальклор і дзеці» / 
уклад. М.А. Козенка. - МінскБелДІПК, 2004. - 288 с.: іл.). У ім адразу 
былі закладзены прынцыпы доўгатэрміновай шматузроўневай комп- 
лекснай праграмы «Традыцыйная культура і дзеці» (далей - ТКіД): 
выяўленне, аднаўленне, перайманне, распаўсюджванне, папулярыза- 
цыя ў розных праявах традыцыйных відаў і жанраў народнай спад- 
чыны сваёй малой радзімы, яе вывучэнне і даследаванне. Плён 
рэалізацыі рэгіянальных практык яскрава адлюстроўваўся на заключ- 
ных мерапрыемствах Рэспубліканскага фестывалю фальклорнага 
мастацтва «Берагіня» (заснавальнікі: Міністэства культуры 
і Міністэрства адукацыі Рэспублікі Беларусь, Гомельскі аблвыканкам 
і Акцябрскі райвыканкам), што праводзіўся адзін раз на два гады 
ў славутай Рудабелцы (Акцябрскі раён Гомельскай вобласці). На сёння 
гэта адзіны з больш за сотню высокага рангу фестываляў у краіне, які 
грунтуецца на аўтэнтычных формах каранёвай спадчыны беларусаў, 
прысвечаны фальклорнай творчасці дзяцей, падлеткаў, моладзі, якія на 
рудабельскім творчым узвышшы ладзяць адметны рэй разам з нось- 
бітамі рэгіянальных і мясцовых мастацкіх традыцый, з прадстаўнікамі 
народнай культуры блізкага і далёкага замежжа (гл.: Даведнікі 
рэспубліканскіх фестываляў «Берагіня»: 2001, 2004, 2006, 2008 гг.); 
у наступным годзе гэтаму выбітному самабытнаму творчаму форуму 
Беларусі спаўняецца 20 гадоў.

Але першыя ідэі нацыянальнага фестывальнага фальклорнага руху 
«Берагіня» рэалізоўваліся спачатку на «малой» «Берагіні» - аднаймен-



4 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

ным фальклорным гурце і Мётчанскай адукацыйнай установе ў цэлым. Затым у форме 
апрабаваных мадэлей - «Конкурс пар-выканаўцаў беларускага народнага танца», «Турнір 
фальклорных калектываў», «Турнір салістаў-выканаўцаў твораў народнай спадчыны», 
«Конкурс харэаграфічнай імправізацыі» і інш. - распаўсюджваліся па ўсёй Беларусі. 
У нацыянальны фестывальна-фальклорны кантэкст уваходзілі і навукова-практычныя 
канферэнцыі «Традыцыйная культура і дзеці: праблемы этнавыхавання».

Што тычыцца «Мядоцкіх чытанняў» (своеасаблівых навукова-практычных канферэн- 
цый), то яны, як і вышэй названыя сацыякультурныя і адукацыйна-выхаваўчыя праекты 
ТкіД, арыентаваны на абагульненне практычнага вопыту з мэтай вызначэння дакладных 
метадаў і тэхналогій уключэння традыцыйных каштоўнасцей у духоўны свет сучаснай 
моладзі Беларусі.

Чытанні маюць міждысцыплінарны характар і даюць магчымасць іх удзельнікам 
у межах прапанаванай тэматыкі комплексна разгледзець разнастайныя методыкі, якія 
ахопліваюць раздзелы этнапедагогікі, фалькларыстыкі, этнаграфіі, гісторыі, краязнаўства, 
народнай харэаграфіі, спеўнага мастацтва, інструментальнай музыкі, філалогіі і г.д., 
атаксама выкласці непасрэдны практычны досвед, веды і навыкі выкладчыкаў, кіраўнікоў 
арганізаваных фальклорных калектываў, іх чальцоў, моладзевых грамадскіх ініцыятыў 
у галіне традыцыйнай народнай культуры і мастацтваў Беларусі; прадэманстраваць роз- 
ныя падыходы да даследаванняў тых ці іншых відаў нематэрыяльнай і матэрыяльнай 
спадчыны, тэарэтычных і метадалагічных аспектаў народнай культуры.

На базе Мётчанскай агульнаадукацыйнай установы на працягу дваццаці гадоў твор- 
чай дзейнасці фальклорнага гурту «Берагіня» (з 2012 г. заслужаны калектыў Рэспублікі 
Беларусь) праведзены сем «чытальніцкіх» мерапрыемстваў, прымеркаваных пераважна 
да юбілейных дат Мядоцкай «Берагіні» і рэгіянальных фестываляў народнай творчасці 
«Мядоцкі край і яго таленты».

Адметнасць «Мядоцкіх чытанняў», як у шырыні праблематыкі і глыбіні раскрытых 
тэм, так і ў тым, што ў чытаннях разам з настаўнікамі, кіраўнікамі мастацкіх калектываў, 
метадыстамі навукова-метадычных цэнтраў адукацыі і культуры, выкладчыкамі 
і студэнтамі ВНУ, вядомымі навукоўцамі ўдзельнічаюць школьнікі. Юныя даследчыкі 
яшчэ шмат гадоў пасля заканчэння школы з пяшчотай і гонарам успамінаюць сустрэчы 
са славутасцямі беларускай навукі і знанымі дзеячамі айчыннай культуры і педагогікі. 
Сярод іх: УМ. Конан, Э.К. Дарашэвіч, Т.В. Валодзіна, А.У Рагуля, Т.Б. Варфаламеева, 
В.В. Калацэй, Т.І. Кухаронак, А.М. Боганева, А.А. Абрамовіч, А.В.Крачкоўская, Т.А. Пла- 
дунова, Э.В. Шчадрына і шмат інш.

Вяртаючыся назад, часам здзіўляюся аб’ёму зробленага за 20 год удзельнікамі 
«Берагіні», школьнікамі і настаўнікамі Мядоцкай школы: колькі было падрыхтавана 
цікавых дакладаў і паведамленняў, напісана сачыненняў, рэфератаў і эсэ на падставе 
фальклорна-этнаграфічных, гісторыка-краязнаўчых, культуралагічных, мастацтва- 
знаўчых, радаводных і інш. даследаванняў Мядоцкага краю?! А колькі «народжана» 
вершаў?! I гэта толькі інтэлектуальная частка «малаберагінскіх» праектаў.

Большасць даследчых прац былі апублікаваны ў зборніках (якія склалі «Берагінскі 
кнігазбору): «Мядоцкі край і яго таленты». 1997; «Мы - “Берагіня”. 3 гісторыі фальк- 
лорнага гурту “Берагіня” Мётчанскай адукацыйна-выхаваўчай установы Барысаўскага 
раёна» (Мінск: «Чатыры чвэрці», 2001; «Народная спадчына Бацькаўшчыны. Вывучэнне 
спадчыны і выхаванне дзяцей сродкамі аўтэнтычнага народнага мастацтва (Мінск:



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў

5

/ ^. X- 0 & Народны 
паэт Беларусі 
Рыгор Барадулін

«Чатыры чвэрці», 2002). Асобнымі кнігамі выйшлі: «Традыцыйнае вяселле Мядоцкага 
краю», аўтары Козенка М.А., Абрамовіч А.А. (Мінск: «Чатыры чвэрці», 2005); «Абрамовіч 
А.А. DUM SPIRO SPERO - Пакуль жыву, спадзяюся» / аўт. ідэі і ўклад. М.А. Козенка 
(Мінск : БелДІПК, 2007) і інш. Асобныя даклады ў форме артыкулаў берагінцаў зме- 
шчаны ў чатырох зборніках серыі «Традыцыйная культура і дзеці: праблемы этнавыха- 
вання. Матэрыялы рэспубліканскіх навукова-практычных канферэнцый. 2001, 2004, 
2006, 2008 гг.), а таксама перыядычна друкаваліся ў «Краязнаўчай газеце».

Да Чытанняў 2016 г. (23 снежня), якія ладзіліся ў рамках правядзення юбілейных 
мерапрыемстваў з нагоды 20-годдзя заслужанага калектыву Рэспублікі Беларусь фальк- 
лорнага гурту «Берагіня» выдадзены альбом-кніга «Мядоцкая “Берагіня’ ў прасторы 
і часе» (2016), зборнік выбраных матэрыялаў папярэдніх чытанняў пад назвай «Асоба 
ў народнай культуры і педагогіцы» (Мінск: ІВЦ Мінфіна, 2016. - 400 с.)...

Аснову дадзенага зборніка склалі матэрыялы VII чытанняў з акрэсленай праблемай 
«Мядоцкая “Берагіня” ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў». Артыкулы згру- 
паваны ў пяці раздзелах.

Першы — Мядоцкая «Берагіня»: традыцыі, інаваііыі, культурны кантэкст. У арты- 
кулах гэтага раздзела больш чым ў іншых высвятляюцца тэарэтычныя і метадалагічныя 
падыходы да народнай культуры, якая пастаянна знаходзіцца ў руху і развіцці. Свае 
высновы аўтары падмацоўваюць прыкладамі дзейнасці фальклорных гуртоў, асабліва 
«Берагіні». Аўтэнтыка (аснова руральнай культуры) разглядаецца «як праект ратавання 
быцця», «як сваеасаблівы шлях да вырашэння вельмі важных праблем сучаснасці», 
а традыцыйная культура выступае «як светапоглядна-выхаваўчы комплекс». Пытанні 
этнавыхавання дзяцей і моладзі разглядаюцца ў міждысцыплінарных стасунках праз 
прызму народнай кулыуры вуснай традыцыі. Упершыню на Мядоцкіх чытаннях 
востра паўсталі м о ў н ы я праблемы ў моладзевым фальклорным руху на Беларусі. 
Творчая дзейнасць мядоцкай «Берагіні» да ўсяго іншага шырока раскрываецца праз 
этнапедагогіку, гісторыю функцыянавання і «вяртанне этнічнай памяці». «Прэцэдэнт 
“Берагіні” - сцвярджаюць навукоўцы, - новы вектар у этнакультурным выхаванні дзяцей 

і моладзі Беларусі міленіўму».
Аўтары артыкулаў другога раздзела «Берагіня і адукацыйны працэс у сучасным 

мегаполісе» працягваюць развіваць тэматыку, заяўленую ў першым раздзеле. Ад агуль- 
ных праблем этнавыхавання і этнаадукацыі ў межах рэспублікі звяртаюцца да асабістага - 
шматграннай дзейнасці аднаго дакладнага калектыву - Мётчанскай «Берагіні», дзеляцца



6 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

сваімі ўражаннямі і развагамі. У некаторых працах паўстае пытанне аб ролі бацькоў 
у выхаванні дзяцей. Звяртаецца ўвага на выхаваўчы патэнцыял народнай прозы, а так- 
сама на сэнс артэфактаў нематэрыяльнай і матэрыяльнай культур у музейнай прасторы 
Этнагасцёўні «Берагіні».

У трэцім раздзеле аднаўленне і папулярызацыя традыцыйнай народнаіі культуры 
Бацькаўшчыны матэрыялы аб’яднаны агульнай праблемай гістарчынага лёсу народнай 
культуры, але кожны з аўтараў прапаноўвае сваё бачанне.

Артыкулы чацвёртага раздзела Фальклорная практыка: сучасны досвед апісваюць 
спецыфіку далучэння пераемнікаў традыцый да лакальнай абрадавай дзейнасці, а так- 
сама пазаабрадавай практыкі - уваходжанне ў традыцыю харэаграфічнай спадчыны 
метадам даследавання розных яе форм і трансляцыі праз арганізаваныя ў сучасным 
гарадскім і вясковым асяродку структуры культуры і адукацыі.

Так наканавана, што з гадамі чалавек усё больш крытычна і асэнсавана ўглядаецца 
ў пражыты шлях, у памяці ўсё часцей пачынаюць віраваць успаміны з часу школьнага 
жыцця, асабліва калі яно было насычана рознымі цікавымі падзеямі. У народзе кажуць: 
«Ніколі не чакай падзякі ад вучняў і дзяцей». Аднак сцверджана, чым больш аддаеш, 
тым больш да цябе вяртаецца. Так і ў нашым выпадку. Артыкулы, якія змешчаны 
ў V раздзеле «Берагіня» -у маім і тваім жыцці, якраз пра гэта яскрава і гавораць.

Зборнік завяршаюць Звесткі пра аўтараў, дадатак Рэзалюііыя VII Мядоцкіх чытанняў 
«Традыцыйная культура і дзеці: Мядоцкая ‘Берагіня” ў кантэксце нацыянальнай куль- 
туры беларусаў».

Пэўныя моманты Мядоцкіх чытанняў ілюструе раздзел Фотафакт. Мядоцкія 
чытанні - блізкае і далёкае.

________________________

КАМІСІЯ РЭСПУБЛІКІ БЕЛАРУСЬ ПА СПРАВАХ ЮНЕСКА 
COMMISSION OF THE REPUBLIC OF BELARUS FOR UNESCO 
COMMISSION DE LA REPUBLIQUE DE BELARUS POUR L’UNESCO

ДЫПЛОМ DIPLOMA
Узорнаму фальклорнаму гурту “ Берагіня ” дзяржаўнай установы адукацыі 

“Мётчанскі навучальна - педагагічны комплекс дзіцячы сад-школа з этнаграфічным 
накірункам Барысаўскага раёна’’ Мінскай вобласці

Мастацкі кіраўнік Мікалай Козенка

іа значны ўклад у захаванне нематзрыяльнай культурнай спадчыны Беларусі

У. чіоіічір Шчасны 
Старйзыня

Mhtcn
22 чзряеня ІІНМ.чміа



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў

МІНІСТЭРСТВА КУЛЬТУРЫ 
РЭСПУБЛІКІ БЕЛАРУСЬ
Праспект Пераможцау, 11, 220004, г. Мінск
Тэл. (017) 203 75 74, факс (017) 203 90 45

e-mail: ministerstvo@kultura.by
Калектыву
Заслужанага аматарскага 
фальклорнага гурта "Берагіня" 
дзяржаўнай установы адукацыі 
"Мётчанскі выхаваўча-педагагічны 
комплекс дзіцячы сад - сярэдняя 
школа Барысаўскага раёна"

Шаноўныя сябры!

3 пачуццём цеплыні і павагі шчыра віншуем вас з 20-годдзем з дня 
заснавання!

За час сваёй творчай дзейнасці ў калектыве змянілася некалькі 
пакаленняў удзельнікаў, падрыхтаваны і праведзены шматлікія 
канцэртныя выступленні, атрыманы ўзнагароды фестываляў фальклорнага 
мастацтва і вышэйшае званне — Заслужаны аматарскі калектыў Рэспублікі 
Беларусь.

Як без мінулага няма будучыні, так і без павагі і ўважлівых адносін 
маладога пакалення да народных мастацкіх традыцый не можа развівацца 
нацыянальная культура. У гурце выдатна вядзецца выхаваўчая работа 
сярод удзельнікаў - юнакоў і дзяўчат, якія сваім стараннем і захапленнем 
развіваюць свае здольнасці, а таксама далучаюць да фальклорнага 
мастацтва шматлікіх гледачоў. Дзякуючы стараннасці ўдзельнікаў і 
працаздольнасці кіраўнікоў фальклорныя музычныя і песепныя 
кампазіцыі прыносяць радасць, цікавяць і духоўна ўзбагачаюць людзей 
рознага ўзросту.

Асаблівыя словы ўдзячнасці кіраўнікам гурта "Берагіня" - Антаніне 
Абрамовіч і Міколе Козенку, дзякуючы апантанасці якіх фальклорны 
калектыў пераўтварыўся ў цікавы самабытны гурт народных побытавых 
танцаў, вядомы ў нашай краіне і за яе межамі.

Прыміце шчырыя пажаданні творчых здзяйсненняў, перамог на 
конкурсных спаборніцтвах. плёну ў дзейнасці па захаванні чыстых крыніц 
народнай творчасці, і каб вашы канцэртныя выступленні заўсёды дарылі 
гледачам цяпло і добры настрой.

Міністр культуры
Рэспуолікі Беларусь Б.У.Святлоў

mailto:ministerstvo@kultura.by


8 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Пасол Рэспублікі Беларусь 
у Французскай Рэспубліцы 
Пастаянны прадстаўнік 
Рэспублікі Беларусь пры ЮНЕСКА

Ambassadeur de la Republique du Belarus 
en Republique Fran^aise
Delegue Permanent de la Republique du Belarus 
aupres de I’UNESCO

Мастацкаму кіраўніку заслужанага 
калектыву Рэспублікі Беларусь 
фальклорнага гурту“Берапня” 
Козенка М.А.

г. Парыж, 20 снежня 2016 года

Паважаны Мікалай Аляксеевіч,

Дазвольце перадаць Вам і ўсім членам калектыву “Берагіня” 
самыя шчырыя віншаванні з нагоды 20-годдзя творчай дзейнасці.

Ваша нястомная праца па захаванню спадчыны і далейшаму 
развіццю беларускай культуры заслугоўвае самых высокіх адзнак і слоў 
павагі.

Вельмі важна, што традыцыйнае мастацтва Беларусі перадаецца 
маладому пакаленню, якое захоўвае павагу да аўтэнтычнага фальклору 
Бацькаўшчыны.

Ганаруся тым, што слава аб Вашым калектыве гучыць у розных 
краінах, у тым ліку і ў Францыі.

Абсалютна заслужана Ваша дзейнасць уганаравана дыпломам 
ЮНЕСКА “За значны ўклад у захаванне нематэрыяльнай культурнай 
спадчыны Беларусі”.

Жадаю ўсім удзельнікам калектыву творчага натхнення, яскравых 
праектаў, здароўя і дабрабыту.

Павел Латушка



МЯДОЦКАЯ «БЕРАГІНЯ»:
ТРАДЫЦЫЯ, ІНАВАЦЫЯ,

КУЛЬТУРНЫ КАНТЭКСТ

Вячаслаў КАЛАЦЭЙ
(г. Мінск)

ПРЭЦЭДЭНТ «БЕРАГІНІ» I НОВЫ ВЕКТАР 
У ЭТНАКУЛЬТУРНЫМ ВЫХАВАННІ ДЗЯЦЕЙ 
I МОЛАДЗІ БЕЛАРУСІ МІЛЕНІЎМУ

УБеларусі XXI ст., мінуўшай міленіўм (увайшоўшай у новае - III тысячагоддзе 
н.э.), дзе Рэспубліканскі фестываль фальклорнага мастацтва «Берагіня», праз 
які прайшлі тысячы дзяцей, далучаных да працэсу творчага самавыяўлення сродкамі 

каранёвай культуры сваёй Радзімы - афіцыйнае мерапрыемства з плана Міністэрства 
культуры. Яго правядзенне ўключана ў «План мерапрыемстваў па ажыццяўленню 
Канцэпцыі нацыянальнай бяспекі Рэспублікі Беларусь». Варта ўзгадаць, што было да 
гэтага. Выхаванне дзяцей і моладзі сродкамі народнага мастацтва на прыканцы XX ст. 
у традыцыйных асяродках (на вёсцы), на жаль, амаль спынілася, паколькі актыўна шлі 
працэсы ўрбанізацыі і дэбеларусізацыі, - працэсы фатальныя для айчыннага фальклору. 
У штучным для традыцыйнай культуры ўрбанізаваным гарадскім асяроддзі эталонам 
далучэння дзяцей да народнага мастацтва лічылася дзейнасць ўзорнага ансамбля 
«Зорачка» Нацыянальнага цэнтра мастацкай творчасці дзяцей і моладзі, дзе народныя 
песні развучвалі па нотах, танцы выкладалі ля станка, уніформападобныя касцюмы па 
эскізах прафесійных дызайнераў шылі на фабрыцы, а музычныя аранжыроўкі пісаў 
прафесійны кампазітар, які ніколі не быў у фальклорнай экспедыцыі. У выніку - гле- 
дачы выступаў «Зорачкі» на сцэне бачылі не беларускі фальклор, а яго с т ы л і з а ц ы ю: 
узоры прафесііінага мастацтва «па матывах» фальклору. У такім жа ключы працавалі 
ўсе дзіцячыя і моладзевыя фальклорныя гурты краіны напярэдадні міленіўму 
(з папраўкай на больш сціплыя ў параўнанні са сталічнай «Зорачкай» фінансавыя 
і кадравыя магчымасці). Натуральна, што, калі ў 1996 г. мяне і Таццяну Пладунову 
запрасілі на фальклорную імпрэзу ў Барысаўскі раён, дзе на сцэне дамінаваў фальк- 
лорны гурт з мясцовым танцавальным, спеўным і музычна-інструментальным рэпер- 
туарам, утвораны з вясковых дзяцей, акуратна апранутых у пашытыя бацькамі 
цэнтральнабеларускія строі, мы, выхаваныя на кнігах, альбомах і этнафільмах сусветна 
прызнаных прафесійных беларусазнаўцаў Арсена Ліса, Міхася Раманюка і Зінаіды 
Мажэйкі і на фальклорных фэстах Прыбалтыцы (цалкам «аўтэнтычна» скіраваных 
і інтэрактыўных яшчэ з 1970-х гг.) вырашылі (у той час - пакуль толькі для сябе): гэты 
вясковы калектыў - «першая ластаўка» новага напрамку, новага вектара ў этнакуль- 
турным выхаванні дзяцей і моладзі Беларусі, яго першы выпадак - першы прэцэдэнт. 
Як паказаў час - мы не памыліліся. Калектыў з Барысаўшчыны працаваў у вектары



10 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

захавання формы і зместу аўтэнтычнага фальклору беларусаў у працэсе яго спецыяльна 
арганізаванай пераемнасці. Фальклор (прынцыпова не стылізаванае мастацтва вуснай 
традыцыі) быў і зместам, і мэтай, і вынікам навучання ў гэтым фальклорным гурце. 
Калектыў называўся «Берагіня», быў створаны ў вёсцы Мётча завучам мясцовай школы 
Антанінай Абрамовіч і мінскім этнахарэолагам Міколам Козенкам.

У кантэксце параўнання аўтэнтычнага фальклору і яго стылізацыі варта 
падкрэсліць, што невымерная бездань паміж імі акрэслена і даказана даволі даўно. Па 
выкладках аналітыкаў культуры і мастацтва, дзве гэтыя з’явы - з’явы прынцыпова 
іншага паходжання; яны прынцыпова непараўнальныя, а замена першай на другую 
(нават пры знешнім падабенстве) немагчымая без прафанізацыі: гэта прынцыпова не 
ўзаемазаменныя рэчы, дазволю сабе аўтацытату: нават пры знешнім падабенстве. Вось 
як размяжоўваў аўтэнтычную аснову сезонна-рытуальнай дзеі і яе сцэнічную стылізацыю’ 
непераўзыдзены сусветнавядомы аўтарытэт галіны аналізу традыцыйных культур свету 
румынска-амерыканскі даследчык Мірча Эліядэ: «...відавочна якасная розніца паміж 
дзвюма катэгорыямі з’яў: рытуальная дзея... забяспечвала выратаванне суполкі, з’ядна- 
най ёю ў адзінае цэлае, а сцэнічная пастаноўка ...імкнулася да ўздзеяння зусім іншага 
кшталту (эстэтычнага, эмацыйнага) ...паміж двумя акрэсленымі планамі існуе разрыў 
...Дыстанцыя паміж тым, хто ...асабіста бярэ ўдзел у сакральным рытуале ...і тым, хто 
атрымлівае эстэтычнае задавальненне ...ад суправаджаючай яго музыкі, невымерная» 
[2, с. 142]. Першае выданне эсэ, дзе змешчаныя гэтыя цытаты - 1937 г. [3], таму калі 
я пачуў у 1999 г. ад румынскага кіраўніка фальклорнага калектыву: «У нас таксама быў 
народны балет... у 1950-я гады. Зараз - збольшага займаемся аўтэнтычным танцам», - 
я падумаў: «Румыніі з Мірчай Эліядэ - пашанцавала».

Пераключэнне на эстэтычныя арыенціры ў мастацтве і творчасці ўрбанізаванага гра- 
мадства Эліядэ сярод іншага тлумачыць комплексам непаўнацэннасці еўрапейскай куль- 
туры, які асабліва моцна праявіўся ў багатым на пераацэнку каштоўнасцей XX ст. 
3 аднога боку - творцы акадэмічнага напрамку прызнаюць за аўтэнтычным мастацтвам 
і традыцыйнай культурай шэраг пераваг, але істэрычна не жадаюць да іх звяртацца, 
ахоўваючы ўласныя эстэтычныя і мастацкія дасягненні, якія не могуць прызнаць 
недасканалымі: сапраўды «ці вартая такіх намаганняў і высілкаў іх творчасць, калі яна 
не можа больш лічыцца духоўнай вяршыняй і адзінай магчымай у XX стагоддзі культу- 
рай» [2, с. 143], Развіваючы думкі пра комплексы непаўнацэннасці еўрапейскай куль- 
туры XX ст., Эліядэ пераканаўча даказвае, што традыцыйны светапогляд і заснаваныя на 
ім аўтэнтычныя формы мастацтва мелі ў якасці асноўнай (дамінуючай) «сатэрыялагічную 
функцыю» [2, с. 142]: скіраванасць на ахову законаў самазахавання і самааднаўлення 
супольнасці носьбітаў традыцыі і на ахову законаў самазахавання акаляючага суполь- 
насць асяродку жыцця («сусвету» яе культуры), фактычна, - матчынага ландшафту 
этнасу. Адпаведным чынам, зыходзячы з такой логікі: знікае традыцыйны светапогляд 
і заснаваныя на ім аўтэнтычныя формы мастацтва - непазбежна разбураецца і гіне 
супольнасць носьбітаў традыцыі разам з уласным матчыным ландшафтам. Пагадзімся, 
што (у кантэксце аховы аўтэнтычнага фальклору) інтарэсы самазахавання этнасу і яго

1 Трэба адзначыць, што ў цытаце з эсэ Эліядэ гаворка ідзе пра старажытныя сезонныя 
(каляндарныя) рытуалы, якія з’явіліся асновай пазнейшых тэатральных пастановак на сцэне 
(аўтэнтычнымі вытокамі класічнага тэатра элінаў). Але выхад на канцэптуальныя падыходы да 
аналізу культурнай і мастацкай архаікі, да працы з праявамі традыцыйнай культуры ў эсэ 
дакладна прасочваецца (каментар В.К.).



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 11

асяродку моцна пераважваюць інтарэсы і псіхалагічныя комплексы абмежаванага кола 
стылізатараў народнага мастацтва.

На прыканцы XX ст. большасць зарыентаваных на народнае мастацтва гледачоў 
і ў Беларусі стылізацыямі «аб’елася», таму асобы і калектывы, якія ў XXI ст. пачалі пра- 
цаваць у напрамку, прапанаваным «Берагіняй» (ці часткова запазычылі яе методыкі 
і падыходы), сталі даволі запатрабаванымі, атрымалі прызнанне і поспех. Прычым - 
у самых розных сферах дзейнасці. Пацколькі вопыт «Берагіні» актыўна папулярызавалі 
(і Мётчанская школа, і Інстытут праблем культуры Беларусі праводзілі семінары, 
майстар-класы па перайманню рэгіянальнага побытавага танца, звязаных з ім гульняў, 
інструментальнай музыкі, спеваў і г.д.), новае пакаленне беларусаў, якія працавалі 
ў напрамках: а) прафесійнай мастацкай адукацыі; б) сярэдняй адукацыі; в) грамадскага 
руху; г) бізнесу - у рознай ступені паспяхова ўкаранілі новыя ідэі сістэмы комплекснага 
выхавання фальклорам, ідучую ад пераймання рэгіянальнага побытавага танца.

У напрамку прафесііінай мастацкай адукацыі з улікам новага вектара этнакультур- 
нага выхавання дзяцей і моладзі працаваў калектыў кафедры этналогіі і фальклору Бела- 
рускага дзяржаўнага ўніверсітэта культуры і мастацтваў. У адкрытай у 2004 г. 
спецыялізацыі «Этнафоназнаўства» да 30 % абітурыентаў былі дыпламанты і лаўрэаты 
фестывалю «Берагіня», прайшоўшыя змястоўную і выніковую школу жывога перай- 
мання фальклору, створаную Міколам Козенкам як змест і вынік падрыхтоўкі да фесты- 
вальных імпрэз. Патэнцыял гэтай сістэмы, узмацнёны імпэтам маладых педагогаў 
(прайшоўшых праз «берагінскія» майстар-класы і семінары), укаранёнай імі на кафедры 
сістэмай «курс майстра», методыкамі дэманстратыўнай антрапатэхнікі і экспедыцыйнай 
дзейнасцю як асновамі фарміравання вучэбнага рэпертуару і зместу навучальнага пра- 
цэсу вывеў студэнцкія калектывы «Этнасуполка», «Страла», «Раме», «Таццянка- 
Вяснянка», часам аб’яднаныя ў зводную «Талаку» на сцэну найпрэстыжных міжнародных 
фальклорных фестываляў Belfort-2003 і 2007 (Францыя); фэстаў «Покровскне коло- 
кола-2006» (Вільня), «Slaavi valgis-2013» (Эстонія), «Как на речке было на Фон- 
танке-2013» (Санкт-Пецярбург), «Laiksne 20 jubileu-2013» (Латвія), «Rudenines-2014 
і 2016» (Літва); «Etnokrakow-2015» (Польшча); «Baltica-2014 і 2015» (Літва, Латвія). Тры 
калектывы і шэсць салістаў сталі стыпендыятамі спецыяльнага фонду Прэзідэнта 
Рэспублікі Беларусь па падтрымцы таленавітай моладзі (2014, 2016). 8 выпускнікоў 
кафедры скончылі магістратуру і 5 з’яўляюцца аспірантамі НАН Беларусі і пішуць 
даследаванні па розных аспектах айчыннага фальклору.

У напрамку сярэдняй і дадатковай адукаііыі з улікам новага вектара этнакультурнага 
выхавання дзяцей і моладзі працавалі людзі, намаганні якіх афармлялі першыя навыкі 
творчасці школьнікаў - будучага пакалення пераемнікаў фальклору Беларусі. Найбольш 
вядомыя калектывы-спадкаемцы ідэй і методык «Берагіні» пры школах і цэнтрах 
творчасці дзяцей і моладзі сёння -гэта «Явар» (Мінск, педагог-лідар Святлана Балцэвіч); 
«Верабейкі» (Любань, педагог-лідар Сяргей Выскварка); «Вянок» (Ракаў, педагог-лідар 
Лізавета Пятроўская); «Гарлачыкі» (Мінск, педагог-лідар Святлана Яфімава); «Мілавіца» 
(Мінск, педагог-лідар Марыя Снітко); «Нежачкі» (Расоны, педагог-лідар Валянціна 
Ліцьвінава); «Квецень» (Мінск, педагог-лідар Таццяна Крыўко); «Рудабельскія зорачкі» 
(г.п. Акцябрскі, педагог-лідар Вольга Дульская); і, вядома, аднайменная з фэстам мёт- 
чанская «Берагіня» (педагог-лідар Антаніна Абрамовіч). Паралельна са станаўленнем 
фестывалю, абменьваючыся дасягненнямі і падыходамі да фальклору працавалі сама- 
бытныя «Калыханка» (Міханавічы, педагог-лідар Ларыса Рыжкова) і «Верас» (Мінск, 
педагог-лідар Таццяна Пладунова). Гэтыя калектывы і праца іх педагогаў далі шмат



12 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

таленавітых выканаўцаў для фальклорнай, эстраднай і рок-сцэны краіны (салісты 
і ўдзельнікі калектываў «Юр’я», «Варгін», «Кашлаты Вох», «Ягорава гара», «Омут», 
«Жвавы карчмар», «Ветах»), шэраг адораных абітурыентаў творчых і гуманітарных 
устаноў вышэйшай адукацыі Беларусі.

У напрамку грамадскагаруху з улікам новага вектара этнакультурнага выхавання дзя- 
цей і моладзі працавалі фольк-клуб «Моладзевы» і гурт «Кудмень» (Мінск, лідар Ірына 
Мазюк); «Капэла на таку» (Мінск, лідар Міхаіл Крукоўскі); «Княжыч» і «Варган» (Нава- 
полацк, лідар Волыа Емельянчык); чыі заснавальнікі ці некаторыя ўдзельнікі 
прысутнічалі на першых фэстах «Берагіні» і творча пераасэнсоўвалі іх вопыт. Калек- 
тывы вельмі шмат зрабілі для мастацкай рэканструкцыі народных свят і абрадаў Беларусі, 
паспрыялі станаўленню Рэспубліканскага грамадскага моладзевага аб’яднання «Сту- 
дэнцкае этнаграфічнае таварыства», якое акрэдытавана як эксперт па нематэрыяльнай 
культурнай спадчыне ад Беларусі пры ЮНЕСКА, актыўна праводзіць экспедыцыйную 
і выставачную дзейнасць. На хвалі, узнятай грамадскай дзейнасцю, у краіне пасталеў 
і нарасціў моц айчынны постфальклор (як актуальнае моладзевае мастацтва на 
аўтэнтычным падмурку), які сёння актыўна вывучаюць даследчыкі [1],

У напрамку бізнесу з улікам новага вектара этнакультурнага выхавання дзяцей 
і моладзі, адчуўшы змену ў кан’юнктуры рынку этнатавараў і паслуг Беларусі працавалі 
школа этнавыхавання «Гуда» (Мінск, лідар Вікторыя Міхно); «Рада» (Мінск, лідар Алесь 
Жукоўскі); аб’яднанне майстроў і выканаўцаў на народных музычных інструментах 
«Дудзрскі клуб» (Мінск, лідар Яўген Барышнікаў); крама этнатавараў «Рагна» (Мінск, 
лідар Ігар Міхно). Пласт дзейнасці, які закранала актыўнасць гэтых і блізкіх да іх супо- 
лак і аб’яднанняў спрыяў фарміраванню айчыннага рынку этнатавараў і паслуг, ства- 
рэнню агра- і этнасядзіб, камерцыйных клубаў, устаноў і пляцовак з беларускай музыкай 
і побытавым танцам. Усё гэта - формы захавання традыцый, якія спантанна фарміруе 
грамадства шмат у чым пад уплывам светапогляду і паводзін, транслюемых з пляцоўкі 
«Берагіні» яе заснавальнікамі, экспертамі, удзельнікамі. Прычым фестывальныя падзеі 
фарміруюць масавую моду і запатрабаванні людзей на ўсё аўтэнтычнае, сапраўднае, 
якаснае, што ёсць у традыцыйнай культуры беларусаў, адсоўваючы другасныя 
«стылізаваныя» формы з прыярытэтаў аматараў і знаўцаў мастацтва і фальклору. Такім 
чынам - паляпшаецца якасць жыцця грамадства, нетаропка, але непазбежна мяняецца 
парадыгма ў айчынных культуры і мастацтве, знітаваных з этнаідэнтыфікацыяй і фальк- 
лорам. Аўтэнтыка і яе перайманне становяцца актуальнымі, трэндавымі, а стылізацыя 
фальклору павольна пераходзіць у шэраг неактуальнага рэтра.

Тое, што традыцыі варта захоўваць - сёння мала хто аспрэчвае ў адкрытую, іншая 
справа - што і як рабіць, каб не дапусціць падмены (а ў перспектыве - вынішчэння) 
аўтэнтычнай песні, танца, абрадавай дзеі іх жа стылізацыямі? Для разумення архаічных 
і не характэрных сучаснасці культурных праяў Мірча Эліядэ, чыё імя носіць кафедра 
антрапалогіі Чыкагскага ўніверсітэта, слушна раіць «наперад таго, каб іх судзіць ...іх 
зразумець, зліцца з іх традыцыяй, якімі б не былі сродкі яе выразнасці...» [2, с. 143]. Ён 
сцвярджае, што комплексы непаўнацэннасці «вынішчаюцца самім ходам гісторыі», калі 
з’явы традыцыйных культур будуць «вывучацца і трактавацца ў іх уласным кантэксце» 
[2, с. 144] - іншымі словамі, без «эстэтызацыі і паляпшэння» стылізацыяй, калі трады- 
цыя становіцца і мэтай, і сродкам пераемнасці, выхавання, навучання. Таму - толькі 
калі асобы, якія займаюцца этнакультурным выхаваннем і этнамастацкай адукацыяй 
Беларусі будуць трымацца вектара, прапанаванага ў іх дзейнасці «Берагіняй», - новыя 
пакаленні беларусаў будуць мець магчымасць далучыцца да аўтэнтычнага мастацтва



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 13

сваіх прокаў, а не да яго штучных сурагатаў. Сёння (дзякуючы «Берагіні», працы яе 
заснавальнікаў Антаніны Абрамовіч і Міколы Козенкі, намаганням некалькіх пакаленняў 
удзельнікаў калектыву - дзяцей з Мётчы і навакольных вёсак) зрабіць гэта значна прас- 
цей - было б жаданне.

Літаратура

1. Дарашэвіч, Э. Тэорыя фальклору : вучэб.-метад. дапам. / Э. К. Дарашэвіч; 
М-ва культуры Рэсп. Беларусь, Бел. дзярж. ун-т культуры і мастацтваў. - Мінск : 
БДУКМ, 2016. -78 с.

2. Элнаде, Мнрча. Азнатская алхнмня. Сборннк эссе / Мнрча Элнаде // пер. 
с рум., фр., англ. - М. : Янус-К, 1998. - 604 с.

3. Элнаде, Мнрча [Электронны рэсурс]. - Рэжым доступу : 
 

D0%B5,_%D0%9C%D0%B8%Dl%80%Dl%87%D0%B0. - Дата доступу: 
12.02.2016.

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%AD%D0%BB%D0%B8%D0%B0%D0%B4%

https://ru.wikipedia.org/wiki/%25D0%25AD%25D0%25BB%25D0%25B8%25D0%25B0%25D0%25B4%2525


14 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Энгельс ДАРАШЭВІЧ
(г. Мінск)

АЎТЭНТЫКА
ЯК ПРАЕКТ РАТАВАННЯ БЫЦЦЯ

Вызначэнні аўтэнтыкі, аўтаідэнтыфікацыі, этнічнай ідэнтычнасці і прыклады іх 
ужывання ў сацыякультурных рэаліях Беларусі ўжо разглядаліся мной 
у папярэдніх артыкулах, у прыватнасці ў дакладзе на юбілейнай канферэнцыі 

«Аўтэнтычны фальклор» [1], Таму, не спыняючыся на вызначэннях, перайду да некато- 
рых новых аспектаў праблемы сапраўднага, каранёвага, аўтэнтычнага ў мастацтве, 
паводзінах, думках беларусаў і іх наваколля, якія раней не былі разгледжаны.

Разгледзім аўтэнтыку як своеасаблівы камертон пры вырашэнні важных праблем 
сучаснасці. Магчыма, менавіта праз зварот да сапраўднага і адмову ад сурагатаў будзе 
ў XXI ст. ажыццяўляцца мара людзей аб перамозе светлага пачатку быцця над цёмным, 
аб пераадоленні бясконцых войн, нядолі і катастроф, якімі інтэнсіўна «катавала» чала- 
вецтва XX ст., і ад якіх мы, нешта, ніяк не пазбавімся і сёння, знаходзячыся ў пераход- 
ным ад індустрыяльнага да інфармацыйнага грамадства стане. Паспрабуем 
канспектыўна акрэсліць і ахарактарызаваць гэтыя памкненні нашых сучаснікаў, 
разгледзім станоўчыя прыклады руху ў гэтым напрамку, напрыклад, ў фальклорным 
мастацтве Беларусі.

У свядомасці кожнага чалавека ёсць падзеі, уражанні ад якіх з цягам часу становяцца 
ўсё больш яскравымі і значнымі. У мяне так - з фестывалем фальклорнага мастацтва 
«Берагіня», на які я быў запрошаны ў чэрвені 2013 г. у пасёлак Акцябрскі, былую Руда- 
белку (вядомую як цэнтр партызанскага руху на Палессі ў час Айчыннай вайны). 
Уражанні незабыўныя: сотні ці, нават, тысячы маладых і прыгожых твараў, народныя 
песні, танцы, музыка, беларускія строі, узнёслы настрой, паэзія і жыццё побач, - здаецца, 
тут уся маладая Беларусь...

Тры насычаныя дні, дзе конкурсы фальклорных калектываў (адзін за другога лепш, 
прыгажэй і таленавіцей) спалучаны з індывідуальнымі і парнымі спаборніцтвамі ў фальк- 
лорных мастацтвах. Адметнасць гэтага відовішча - тое, што ўсё, што адбываецца на 
фестывальных пляцоўках - не сурагатная фольк-папса, не абрыдлая постсавецкая 
мастацкая самадзейнасць. Дзякуючы пісьменнай пабудове адборачных этапаў фэсту, 
гэта - каранёвыя фальклорныя спевы, танцы, абраднасць Беларусі - аўтэнтычная куль- 
тура і мастацтвы нашай Радзімы. Менавіта, аўтэнтыка забяспечвае эфектыўнасць ура- 
жання ад «Берагіні». Я ўпэўнены, што малададым удзельнікам фальклорных 
спаборніцтваў фестывалю ў будучым дарослым жыцці не пагражае бездухоўнасць, 
сацыяльная апатыя і разгубленасць. «Берагіня» робіць з іх спрытных, камунікабельных, 
упэўненых у сябе, маючых навыкі «працы ў камандзе» асоб. Але - гэта вынікі праекта 
на асабістым узроўні, узроўні выхавання грамадзяніна з дакладнай самаідэнтыфікацыяй 
(ці, калі выкарыстаць аднакарэннае з аўтэнтыкай слова - аўтаідэнтыфікацыяй).

На сацыяльна-грамадскім узроўні, узроўні дзяржаўнага будаўніцтва сувярэннай 
Беларусі я лічу, што гэты фестываль - адзін з лепшых прыкладаў культуратворнай 
дзейнасці, працуючай на стабільнасць беларускай дзяржавы. Вёска заўсёды была 
крыніцай чалавечага рэсурсу для краіны, а без традыцый яна быць такой крыніцай не 
зможа. Нават некаторыя палітыкі суседняй Літвы вымушаны канстатаваць поспехі 
Беларусі ў захаванні вясковай інфраструктуры і аграрнай сферы грамадства (як пры-



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай кулыуры беларусаў 15

клад - можна прывесці інтэрв’ю з Томасам Тамілікасам у «Народная волі» 2013 г.). 
Гэта - аб’ектыўны гістарычны факт, і вельмі лагічна вызначыць ролю нацыянальнага 
аўтэнтычнага фальклору наогул, і фестывалю «Берагіня» (як сродку перадачы спадчыны 
паміж генерацыямі беларусаў) у сацыякультурнай падтрымцы працэсу стабілізацыі 
і кансалідацыі айчыннай вёскі.

Як сведчыць сусветная практыка мяжы XX - XXI стст., неатрадыцыяналізм, фальк- 
лорны рух, рух да каранёў у кожнай нацыянальнай культуры, перайшоўшай ад стадыі 
індустрыяльнага да стадыі інфармацыйнага грамадства (японскай, скандынаўскай, бал- 
тыйскай) заўсёды спрыяе захаванню экалогіі (і прыроднай, і экалогіі культуры). Існуюць 
як мінімум два вялікія наступствы ад звароту людзей да аўтэнтычных матэрыялаў, тра- 
дыцыйных тэхналогій і традыцыйных мастацтваў [3],

Па-першае: экалагічныя праблемы ў значнай ступені вырашаюцца, таму што людзі 
(этнасы) абмяжоўваюць засмечванне штучнымі матэрыяламі і рэчывамі свайго ланд- 
шафту, вельмі ашчадна ставяцца да прыроды, жывуць паводле экалагічных законаў, 
выпрацаваных іх продкамі і інтэгруюць гэтую спадчыну ў сучасныя энерга-захоўваючыя 
тэхналогіі.

Па-другое: аналізуючы сваё жыццё з пункту гледжання традыцыйнай этыкі, агульна- 
чалавечых каштоўнасцей, інтэграваных у аўтэнтычны фальклор кожнага народа, этнасы 
(нацыі, дзяржавы і іх аб’яднанні) доўжаць найлепшыя традыцыі сяброўства і ўзаемапавагі 
са сваімі суседзямі - іншымі народамі.

Такім чынам, перад чалавецтвам XXI ст. з дапамогай звароту да каранёвых, 
аўтэнтычных каштоўнасцей (не дэфармаваных сурагатнай рэлігійнай і палітычнай пра- 
пагандай) у значнай ступені здымаюцца пагрозы міжнацыянальных канфліктаў, сацы- 
яльных катастроф, у тым ліку - сусветных войн. Агульнае быццё (праз упарадкаванне 
свядомасці сродкамі праверкі аўтэнтычнасці і каранёвасці свайго светапогляду) можа 
быць значна палепшаным, камфортным, пазбаўленым небяспек і канфліктаў.

Я прадбачу пытанне: «А калі ў аўтэнтычнай традыцыі закладзены не зусім экалагічныя 
і добразычлівыя каштоўнасці?». Адказваю: у наш час інфармацыйнага грамадства любы 
працэс у культурным жыцці з’яўляецца агульнадасціпным для аналізу, параўнання, 
ацэнкі. Як правіла, ён кіруецца людзьмі і іх аб’яднаннямі, якія, у сваю чаргу, адкрытыя 
для крытыкі і заўваг. Так, што многія працэсы ў звароце да аўтэнтычных каштоўнасцей, 
культур і мастацтваў у XXI ст. непазбежна падпадуць пад аналіз і селекцыю, а сучасныя 
інфармацыйныя тэхналогіі зробяць такія аналіз і селекцыю хуткімі і эфектыўнымі.

Філасофскі далягляд чалавецтва ўжо зараз адрознівае глыбінныя сапраўдна-гене- 
тычныя ўяўленні адносна вырашэння канфліктных сітуацый і карэлюе іх рэпрезента- 
цыю ў сучасным жыцці. Напрыклад, гісторыя двух сусветных войн дыктуе нам адмовіцца 
ад бескантрольнага ўхвалення ваяўнічага патрыятызму (напрыклад, нямецкага, рускага, 
ангельскага, французскага і г.д.) і прапануе засяродзіцца на пытаннях прафілактыкі 
канфліктаў.

3 цягам часу многае з таго, што адбывалася ў гэтых буйных сацыяльных катастрофах, 
у прыватнасці, у час Першай сусветнай вайны, цяжка ахарактарызаваць як гераізм, хаця 
такія спробы былі. У мяне заўсёды ўзнікаюць думкі пра гэты «гераізм», калі я бачу неда- 
лёка ад возера Нарач парослыя дрэвамі могілкі нямецкіх салдат і афіцэраў з ухваляючымі 
іх як герояў 1916 г. надпісамі... Безумоўна, прынцыпова інакш мы павінны ставіцца да 
ацэнкі савецкіх воінаў, якія выратавалі сваю краіну, і, у значнай ступені, Еўропу ад 
нямецка-фашысцкіх захопнікаў у Другой сусветнай. Яны гэта зрабілі на падставе 
архетыпічных для кожнай традыцыйнай культуры ўяўленняў пра непазбежнасць пака-



16 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

рання зла, цёмнага пачатку рэчаіснасці, у якасці якога ў Другой сусветнай выступаў 
фашызм. Але, і ў гэтай сітуацыі трэба быць асцярожнымі і не вінаваціць сучасных 
немцаў у тым, што было ў гады Другой сусветнай вайны, паважаць асазнанне віны гра- 
мадствам, часова падпаўшым пад негатыўны ўплыў сурагатнай прапаганды...

Безумоўна, ставіцца з павагай да суседзяў, не спазнаўшы сябе самога - немагчыма. 
Таму ў сучасным глабалізаваным свеце праблемы аўтаідэнтыфікацыі, самасвядомасці 
становяцца жыццёва-значнымі і маюць непасрэдны выхад на праблему культурнага 
тэзаўруса народа і яго асэнсавання чалавекам, належным да гэтага народа. Сёння 
ў культурным тэзаўрусе беларусаў іх народная культура, на жаль, не заўсёды займае 
адпаведнае месца. Нашы даследаванні па культурным тэзаўрусе ў розных рэгіёнах 
Беларусі 2010-2015 гг. сведчаць значныя разыходжанні ў веданні культуры сваёй 
Радзімы ў розных сацыяльных і ўзроставых групах. Большасць дарослых рэспандэнтаў 
добра ведаюць толькі блізкія да іх (рэгіянальна) культурныя каштоўнасці - матэрыяль- 
ныя і нематэрыяльныя. На жаль, школьнікі і маладыя людзі, як правіла, дрэнна веда- 
юць народную культуру і сваёй мясцовасці, і Беларусі ўвогуле. Хаця апошнім часам 
гэта становішча паступова змяняецца ў пазітыўны бок. I гэта звязана і з сацыякультур- 
нымі праектамі кшталту «Берагіні», і са з’яўленнем інфармацыйных парталаў, прысве- 
чаных традыцыйнай спадчыне. Трэба аднак, папярэдзіць: мы захаваем традыцыйную 
культуру і мастацтвы, толькі калі яны будуць актыўна прадстаўлены ў сённяшняй сям’і 
і ў школе.

Людзі часоў інфармацыйнага грамадства, маючы шмат узаемадапаўняльных звестак 
пра любую з’яву, імкнуцца абраць асабіста для сябе лепшае і сапраўднае. Адсюль 
імкненні да аўтэнтыкі ў розных сферах жыцця, гігіены, харчавання, адукацыі, мастацкіх 
тавараў і паслуг. У XXI ст. гэта імкненне абумоўлена агульнымі працэсамі глабалізацыі 
і інфарматызацыі, але мае ў розных краінах свае асаблівасці. Калі на страціўшым трады- 
цыйную культуру Захадзе, гэта ў асноўным праблема набліжэння да дакладнага 
гістарычнага аналага апрацаванай цягам стагоддзяў з’явы ўрбанізаванай культуры 
(напрыклад, выкананне клавірнай музыкі Баха больш адпавядае яго творчасці, калі 
адбываецца на клавесіне, а не на фартэпіяна і г.д.), то для беларусаў - гэта набліжэнне 
да знакавых праяў спадчыны этнічнай культуры, якую мы «пераадкрываем» для сябе 
пасля суверэнітэту: да дударскай і смыковай музыкі, побытавага танца, рэгіянальнага 
народнага строя. А ў многіх краінах Азіі, дзе традыцыйная культура не перарывалася, 
гэта - папулярызацыя розных лакальных традыцый. Напрыклад, у Кітаі - каля паўсотні 
этнасаў з «жывой» этнічнай традыцыяй, часам не выдзеленай з паўсядзённасці, таму 
ў кітайскіх слоўніках нават няма слова «фальклор»: там гэта - не мастацкая архаіка, 
а актуальнае мастацтва.

У народаў, якія знаходзяцца ў пераходнай фазе ад індустрыяльнага грамадства да 
«грамадства трэцяй хвалі» (інфармацыйнага), звычайна відавочна дамінуе масавая куль- 
тура (яна з’яўляецца падманлівым квазісімвалам будучыні, а рэсурсаў для пісьменнай 
актуалізацыі сваёй спадчыны - не хапае) [2]. Таму вельмі важнай задачай для нас 
з’яўляецца ахова і папулярызацыя (сродкамі фестывальнай дзейнасці, выхавання, 
адукацыі, інфарматызацыі) яшчэ жывой фальклорнай спадчыны, якая ўсходзіць з самых 
глыбінь народнага быцця. Таму, для нас абарона яе аўтэнтычнасці - сёння самая акту- 
альная задача. Толькі такім шляхам мы будзем паступова рухацца да агульнага паляп- 
шэння быцця ў грамадзе іншых народаў.



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў

17

Літаратура

1. Дарашэвіч, Э. Метафізіка, аўтэнтычнасць і аўтаідэнтыфікацыя, фальк- 
лор (змены ў зыходнай і актуальнай карэляцыі паміж паняццямі) / Э. Дарашэвіч // 
Аўтэнтычны фальклор : праблемы захавання, вывучэння, успрымання (памяці 
антраполага Зінаіды Мажэйкі): зб. навук. прац /М-ва культуры Рэсп. Беларусь, 
Беларускі дзяржаўны ўніверсітэт культуры і мастацтваў ; рэдкал. : Языковіч 
В.Р. (старш.) [і інш.]. - Мінск : БДУКМ, 2017. - С. 9 - 11.

2. Toffler, Alvin. A Future Shock, 1970 = Тоффлер, Элвнн. Шок будушего / 
пер. на рус. яз. А. Мнрер, й. Москвнна-Тарханова, В. Кулагнна-Ярцева, Л. Бур- 
мнстрова, К. Бурмнстров, Е. Комарова, А. Мнкнша, Е. Руднева, Н. Хмелнк 
[Электронная публнкацня] // Центр гуманнтарных технологнй. - Дата доступа : 
26.01.2011.

3. Lindholm, Charles. Culture and Authenticity / Charles Lindholm. - Australia : 
Blasitwell Publishing, 2008. - 176 p.



18 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Аляксеіі РАГУЛЯ
(г. Мінск)

ГОДНАСЦЬ

Мінула ўжо 20 год з таго часу, калі ў беларускай культуры з’явіўся фальклорны 
гурт «Берагіня». Яго стваральнікамі сталі настаўнікі Мётчанскай школы 
ў Барысаўскім раёне. Харэограф Мікола Козенка - аўтар канцэпцыі і арганізатар творчай 

дзейнасці гурту. Музычнай падрыхтоўкай кіруе настаўніца беларускай мовы і літаратуры 
Антаніна Абрамовіч.

«Берагіня» сёння - шырока вядомы ў культурным і педагагічным асяроддзі гурт, 
заслужаны аматарскі калектыў Рэспублікі Беларусь. Асветніцкая ідэя «Берагіні» 
выходзіць далёка за межы прафесійных клопатаў падрыхтоўкі навучэнцаў да выступ- 
лення на сцэне ці, тым больш, да перамогі ў фестывалях і конкурсах. Гэтыя задачы 
ў «Берагіні» вырашаюцца, і з нязменным поспехам, як бы самі сабою.

Удзельнікі «Берагіні» не дэманструюць назнарок ні вывучку, ні пластыку, ні лексіку 
танца. Тэхналогія падрыхтоўкі ў цэлым і ў прыватных яе момантах падпарадкавана 
дасягненню вышэйшай мэты - фарміраванню пачуцця чалавечай годнасці асобы на 
аснове гаспадарскага стаўлення да скарбаў беларускай духоўнай нівы. Такім быў шлях 
заснавальніка беларускага новага народнага тэатра Ігната Буйніцкага. Такім быў шлях 
заснавальніка вандроўнага тэатра У. Галубка з яго «галубянятамі». Дарога «да людзей 
ідучы» (А. Пысін) - гэта ўвогуле жыццёвы шлях беларускага культурнага героя 
ў мадыфікацыях Задумнага і Цікаўнага тыпаў. I не толькі ў міфалогіі і фальклоры, але 
і ў рэальным сацыяльным часе.

«Назло крывавым перашкодам» (Купала), беларуская народная культура сфарміравала 
ў XIX ст. свядомасць культурнага героя, здольнага да цэласнага мыслядзеяння ў формах 
дзеі - канцэпта, сэнсавыя аналагі якога бачацца і актыўна дзейнічаюць сёння ў культуры 
народаў, што паспяхова вызваляюцца ад стэрэатыпаў каланіяльнай залежнасці.

У Індыйскай цывілізацыі такой дзеяй з’яўляецца дынаміка, абазначаная канцэптам 
йога, які дзейнічае ў сілавым полі закона-дхармы, у кітайскай - дэ ў філасофскай пра- 
сторы дао, у нямецкай класічнай філасофіі - абсалютны дух у мацярынскім улонні 
абсалютнай Ідэі. У беларускім варыянце - гэта Дух Непрыгонны (Купала), які на ран- 
няй стадыі існуе ў форме першапачатковага пачатку «ўсё яно». У ім патэнцыяльна існуе 
нерасчлянёная святая тройца - Яна, Я, Яно. Сансаматорная дынаміка духоўнай асновы 
гэтага адзінства пачынае фазу сэнсоўна мэтанакіраванага існавання:

Had сонечным мацерыком разліта
Духмянасць ніў спякотным летнім днём.
Ен і яна ў цяньку сядзяць, дзе жыта 
Шуміць зялёнай хваляіі за гумном, 
Як за кармою карабля. Пясчынкаіі 
Адпачывае на руках ралля.
Ганяецца дзіця іх за пушынкай, 
Падобнай на жывога матыля, 
Сапраўднага, што ловіцца за крылы. 
А можа гэта не яны, а іх 
Далёкія патомкі, што ў сваіх 
Абліччах іх абліччы паўтарылі?



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў

19

Хто б ні былі яны, а толькі зноў 
Яны - жыцця людскога сувязныя, 
Дзве долькі неразлучныя, якія 
Вякам перадаюцііа ад вякоў.

А. Куляшоў «Цунамі» (1968)

Народная харэаграфія М. Козенкі нейкімі нябачнымі сувязямі далучае трэцяе пака- 
ленне да вопыту беларускай душы, які пачынаўся недзе на пачатку этнагенезу і фарміраваў 
пачуццё далучанасці асобы да дзеяння стваральнай і ачышчальнай сілы космасу. У аснову 
сваёй творчай дзейнасці М. Козенка кладзе культуру парнага танца. Менавіта гэтая пер- 
шаклетка творчага працэсу фарміруе пачуццё годнасці і адказнасці за самы вялікі пада- 
рунак ад усеагульнай Маці-Прыроды - магчымасць жыць і ціха радавацца, што існуеш 
у вялікім Сусвеце. У індыйскай народнай натурфіласофіі адчуванне і ўсведамленне гэтай 
апекі ўсясветнай мацярынскай душы трактуецца як САМО-аснова і дух Невыказнага. 
У беларускай фальклорнай антрапалогіі Само і Сам-сітуацыя звязаны з разуменнем 
самой прыроды чалавека, яго здольнасцю адчуваць ў пачуццёвым рысунку быцця сэнсы, 
якія выходзяць за межы пачуццёвай, фізічнай практыкі. У слоўнай культуры на пачатку 
XX ст. гэты стан быў азначаны катэгорыяй радасць існавання. На гэтым псіхалагічным 
базісе М. Козенка-харэограф фарміруе ў навучэнцаў здольнасць да спасціжэння 
каштоўнасна-анталагічнага аспекту быцця. Адначасова ў яго шматфігурных кампазіцыях 
заўсёды інтэнсіўна і разам з тым мэтанакіравана нарастае дынаміка карагодных форм, 
логіка якіх вядзе да ўсеагульнага трыумфу жыццятворных сіл комплекса САМАСЦІ. 
А на грунце перажывання адзінства асобы з быццём харэограф у старэйшых школьнікаў 
фарміруе высокі, духоўны ўзровень міжасобасных, і, значыць, і інтымных адносін. 
У наш час, калі рэдукцыя зместу становіцца вялікай пагрозай самому існаванню мала- 
дой сям’і, раскрыты М. Козенкам стваральны патэнцыял народнай харэаграфіі мае 
выключна важнае значэнне ў педагогіцы выхавання эмацыянальнай культуры новых 
пакаленняў беларускага этнасу.



20 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Таццяна ВАЛОДЗІНА
(г. Мінск)

БЕЛАРУСКАЯ МОВА I ДЫЯЛЕКТЫ 
Ў ФАЛЬКЛОРНЫМ МОЛАДЗЕВЫМ РУХУ 
НА БЕЛАРУСІ

Мова - не толькі сістэма знакаў, але і духоўная актыўнасць чалавека, цесна звяза- 
ная з яго светабачаннем. 3 аднаго боку мова паўстае як арганізуючы стрыжань 
культуры, з іншага, выяўляецца, як культура, фальклор скарыстоўваюць мову для заха- 

вання і трансляцыі інфармацыі, звязанай з канцэптуалізацыяй свету і соцыуму. Класік 
савецкай і сусветнай фалькларыстыкі Уладзімір Проп у 30-я гг. XX ст. напісаў: «Гене- 
тычна фальклор... збліжаем не з літаратурай, а з мовай, якая таксама нікім не выдуманая 
і не мае ні аўтара, ні аўтараў. Ён узнікае і змяняецца цалкам заканамерна і незалежна ад 
волі людзей, усюды там, дзе для гэтага ў гістарычным развіцці народаў стварыліся адпа- 
ведныя ўмовы». Можна зноў і зноў казаць пра тое, што мова фальклору - інфарматыўна 
ёмістая ў сваёй актыўнай памяці аб духоўнай і матэрыяльнай культуры продкаў.

Моўныя адзінкі (словы) у кантэксце культуры часта валодаюць, акрамя агульнамоўных 
значэнняў, яшчэ і культурнай семантыкай, а, з іншага боку, мова і фальклор (рытуал) 
часта выступаюць як дапаўняльныя або дублюючыя адзін аднаго: адны і тыя ж сэнсы 
выяўляюцца то вербальна, то рытуальна, то прадметна і г.д. Словы і выразы, будова 
сказаў і сэнсаў - найперш тое, што закансервавала, данесла да нас у нязмененым выглядзе 
веру і погляды нашых самых далёкіх продкаў. I не толькі данесла, а і сёння на роўні 
падсвядомасці і архетыпаў вызначае нашы стэрэатыпы мыслення і паводзін, а значыць, 
транслюе іх надалей.

I другі аспект - сучаснасць, фальклор і мова. Тое, што ў фальклоры з’яўляюцца 
адзінкі, так бы мовіць, мовы сучаснай, зусім заканамерна. Трасянку ва ўсіх яе градацыях 
асабліва выразна можна даследаваць на прыкладзе жорсткіх рамансаў. «Куплю я каро- 
бачку сьпічак / і ў цёплай вадзе распушчу / Атрава мая ўжо гатова / і жызьні маей ужо 
канец». Фальклор сучаснага горада яшчэ не стаў аб’ектам айчыннай фалькларыстыкі, 
а ён бы прадэманстраваў выразна сённяшнія моўныя працэсы.

Але больш падрабязна хацелася б сказаць не гэта. Ужо штампам сталі выказванні пра 
тое, як фальклор, прыказкі вучаць любіць родную мову, радзіму і г.д. Гэтыя прыказкі 
дзеці паспяхова праходзяць на ўроках і адразу ж пасля званка забываюць. Многа больш 
дзейснымі становяцца афарыстычныя выказванні саміх дзяцей, неістотна, пачутыя ад 
дарослых ці прыдуманыя самімі. Як правіла, мова адносіцца да найбольш выразных 
прыкмет свайго, чалавек, які гаворыць не так, як усе, у народнай традыцыі аўтаматычна 
пераводзіцца ў разрад чужых і нават нячысцікаў. 3 вясковага дзяцінства 70-х выразна 
запомнілася дзіцячае даволі жорсткае цкаванне тых, хто, павучыўшыся год у горадзе, 
прыязджаў з новым вымаўленнем. «He русі, a то выганюць з Беларусі» - па-дзіцячаму 
і катэгарычна сустракалі такога вясковыя падшыванцы, каб назаўтра самім паехаць 
у горад і загаварыць па-іншаму.

Але ў гэтым горадзе, гарадах, ужо з добры дзясятак гадоў выразна назіраецца зварот- 
ная тэндэнцыя. Учорашнія вяскоўцы са старанна вывучанай рускай ці рафінаваныя 
гарадскіядзеткі-выдатнікі,якіяшкольнуюбеларускуюнадзейназабыліся,аб’ядноўваюцца 
на падставе цікаўнасці да фальклору, менавіта фальклору. У асноўным гэтым займаюцца 
студэнцкія, моладзевыя суполкі і таварыствы, асобныя энтузіясты, людзі, якім неабыя-



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 21

кавы лёс культурнай спадчыны народа. Найбольш моцныя «этнаграфічныя» асяродкі 
існуюць у Мінску, Полацку, Гомелі, Барысаве, Пінску. Музычныя фэсты, мастацкія 
выставы, этнаграфічныя і фальклорныя экспедыцыі, навуковыя выданні і канферэнцыі - 
пералік культурных ініцыятыў можна доўжыць. Вялікі творчы патэнцыял, культурная 
і сацыяльная актыўнасць аб’ядноўваюць гэтых маладых людзей і ў рэчышчы цікаўнасці 
да фальклору, цаС в а й г о, падштурхоўваюць да таго, што беларуская мова становіцца 
асноўнай і любімай. Таленавітая, адораная моладзь, неабыякавая да сваіх этнічных тра- 
дыцый, разбурае манаполію рускай мовы ў сучасным горадзе. Прыкладам можа быць 
Студэнцкае этнаграфічнае таварыства, гісторыка-культурны клуб «Княжыч», які 
аб’ядноўвае моладзь Полацка і Наваполацка, апантаную беларускай традыцыйнай куль- 
турай у разнастайных яе праявах (фальклор, абрадавасць, народныя рамёствы). Маладыя 
людзі, студэнты далёка не толькі гуманітарных спецыяльнасцей гаворуць па-нашаму 
і ў сумесных фальклорных экспедыцыях, і па-за імі. I ў гэтым - велізарнейшая, яшчэ 
дасюль не ацэненая значнасць і каштоўнасць фальклору, традыцыйнай культуры.

Важна і тое, што ўключэнне мастацкіх форм у сучасную побытавую практыку, далу- 
чэнне дзяцей і моладзі да працэсу культуратворчасці паводле традыцыйнага канона 
садзейнічае асучасніванню самога фальклору, прыстасаванню да новых умоў бытавання, 
чым яму гарантуецца жыццяздольнасць і захаванне.

Безумоўна, папулярызаванню мовы садзейнічаюць і фальклорныя імпрэзы розных 
узроўняў. Асабліва хацелася б узгадаць рэспубліканскі фестываль народнай дзіцячай 
творчасці «Берагіня». Фестываль, аднак, радуе нас не толькі таленавітымі дзецьмі 
і адданымі сваёй справе арганізатарамі, але і дэманструе сітуацыю афіцыйнага 
ўспрымання фальклору ў краіне. Традыцыйнага беларускамоўнага фальклору 
ў рускамоўна-трасянкавым горадзе, ды і не толькі. Калі дзіця завучвае песню 
з рускамоўнай кіраўніцай і атрымлівае прыз з рук рускамоўнай начальніцы, яно змалку 
засвойвае: фальклор і мова - гэта прыгожа і патрэбны толькі на сцэне, не ў жыцці.

Форум такога ўзроўню заканамерна адлюстроўвае стаўленне да этнічнай 
культуры і зрухі ў грамадстве ў самых розных кірунках. На фоне ўзрастання 
прафесіяналізму асобных удзельнікаў ці калектываў моцна засмучае той факт, 
што ўсё радзей можна пачуць - не са сцэны, вядома ж - беларускую мову. Чаго 
прыхоўваць, колькі рускамоўных сяброў экспертнай рады, рускамоўных 
кіраўнікоў работнікаў аддзелаў культуры... I тут не папрок, проста канста- 
тацыя факта. Чаго чакаць ад дзяцей, калі яны змалку назіраюць сітуаііыю, 
што мова толькі на сцэне. А ўжо як балюча, што з кожным годам усё менш 
пачуеш мясцовых дыялектаў. Раней у гэтым плане заўважна вылучаліся 
заходнепалескія, прынамсі кобрынскія дзеці, што і між сабой гаварылі 
па-свойму. Памятаю, як на пачатку 2000-х пераказваў бабіну казку лепельскі 
хлопчык, імправізуючы і дэманструючы найшырэіішы дыяпазон мясцовых 
моўных асаблівасцеіі... Цяпер таго і блізу няма.

3 якім захапленнем мы вітаем рэгіянальныя адметныя строі ці варыянты той жа 
полькі, але пры гэтым ігнаруюцца асаблівасці значна больш важнага ў плане захавання 
этнічнага коду элемента - мясцовай гаворкі. Таму і ў часе так званага конкурсу народнай 
прозы - завучаныя, нейкія драўляныя фразы.

На сёння і работнікамі культуры, і навукоўцамі, і проста зацікаўленымі асобамі мусіць 
распаўсюджвацца ідэя аб тым, што дыялекты не толькі жывяць літаратурную мову, але



22 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

складаюць важкі і абавязковы падмурак яе існавання ў цэлым. На раённых узроўнях 
свята, абрад, песня мусяць развучвацца выключна на мясцовай гаворцы.

Выснова застаецца той жа: менавіта фальклор выступае адной з самых 
дзейсных крыніц для заахвочвання моладзі да беларускамоўнае гаворкі. 
А арганічнае, натуральнае карыстанне сваёй мовай на глыбінных роўнях 
актуалізуе арыентаііыю на культурную традыцыю, г.зн. такую тактыку (пра- 
граму) паводзін, якая, з аднаго боку, садзейнічае ўразуменню нашаіі 
самабытнасці, непадобнасці на іншых народаў, з другога - гарантуе 
стабільнасць, устоіілівасць, магчымасць захоўваць душэўную раўнавагу, жыц- 
цёвы дабрабыт.



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў

23

Тамара ВАРФАЛАМЕЕВА
(г. Мінск)

ВЯРТАННЕ ЭТНІЧНАЙ ПАМЯЦІ 
(Мётчанская «Берагіня» 
на старонках рэспубліканскага друку)

W-ra студзеня 1997 г. у адным з перыядычных выданняў Барысаўскага раёна - 
газеце «Борнсовскнй курьер» - было змешчана інтэрв’ю з тагачасным дырэк- 
тарам Барысаўскага раённага цэнтра народнай творчасці і вольнага часу Мажэнай Сла- 

буха, дзе паведамлялася аб прыняцці Мінскім аблвыканкамам доўгатэрміновай мэтавай 
рэгіянальнай праграмы «Традыцыйная культура Барысаўскага раёна Мінскай вобласці. 
Адраджэнне, развіццё, пераемнасць», разлічанай на 1997-2000 гг. Называліся кіраўнік 
праграмы (тагачасны загадчык аддзела кулыуры Барысаўскага райвыканкама 
Ю. Варанцоў), яе стваральнік (М. Козенка - на той час выкладчык Вялікаўхалодскай 
дзіцячай школы мастацтваў), склад творчай групы, характарызаваліся мэты і задачы пра- 
грамы, шляхі яе рэалізацыі і метадычнага забеспячэння.

Магчыма трох-чатырохгадовая праграма на разуменне чыноўнікаў і была доўга- 
тэрміновай, аднак аўтар ідэі праграмы і яе распрацоўшчык М.А. Козенка, як гэта стала 
асабліва відавочна менавіта цяпер, спыняцца на гэтым не збіраўся. Але так ці інакш 
старт працы быў дадзены і яна пачалася.

Як зараз добра вядома, усё пачалося са стварэння ў сярэдняй школе вёскі Мётча 
Барысаўскага раёна Мінскай вобласці дзіцячага фальклорнага гурту, назву якому Мікола 
Аляксеевіч даў не адразу: даволі доўгі час гартаў даведнікі, энцыклапедыі, пакуль 
аднойчы не спыніўся на слове БЕРАПНЯ. I вось ужо 20 гадоў культурная грамадскасць 
Беларусі і замежжа ведаюць яго змест і сэнс.

Першая буйная мастацкая акцыя гурту «Берагіня» адбылася ў маі-чэрвені 1997 г., 
усяго праз год пасля заснавання калектыву - гэта быў рэгіянальны фестываль «Мядоцкі 
край і яго таленты». 3 гэтага часу і пачаўся летапіс гурту «Берагіня», а потым 
і знакамітага рэспубліканскага (больш дакладна - нацыянальнага) фестывалю з аднай- 
меннай назвай.

Такога роду падзея, якім быў фестываль «Мядоцкі край і яго таленты», на Беларусі 
ладзіўся ўпершыню, быў з’явай незвычайнай і таму, натуральна, прыцягнуў увагу прэсы. 
Спачатку раённая газета «Адзінства» аддала яму цэлую паласу, змясціўшы матэрыялы 
насустрач фестывалю і падборку разнастайных звестак аб гісторыі Мётчанскага краю 
і сярэдняй школы, мясцовай каляндарна-абрадавай культуры, спонсарах фестывалю; 
была надрукавана праграма фестывалю, а таксама вершы маладых мясцовых паэтаў- 
пачаткоўцаў Янкі Лайкова і Алеся Нінько, прысвечаныя Мядоцкаму краю. У першай 
палове чэрвеня 1997 г. на гэтую падзею адгукнуліся і рэспубліканскія газеты - «Зорька», 
«Мінская праўда», «Советская Белоруссня», «Беларуская ніва», «Культура». I што 
асабліва хочацца адзначыць, публікацыі гэтыя насілі далёка не фармальна-інфармацыйны 
характар. 3 самага пачатку сваёй дзейнасці берагінцы выклікалі ў самых разнастайных 
гледачоў пачуцці шчырага захаплення. Вось толькі некалькі водгукаў з першых 
публікацый на выступленні «Берагіні»: «Гледзячы, як танцуюць дзеці, не верылася, што 
менш за год спатрэбілася для таго, каб з “брыдкага качаня” ператварыцца ў “цудоўнага 
лебедзя”» («Зорька»); у фінале конкурсу народнага побытавага танца «вопытныя 
эксперты-прафесіяналы - члены журы часам нават вымушаны былі ставіць самыя



24 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

высокія ацэнкі адразу дзвюм парам танцораў» («Мінская праўда»); «Адчуванне свята 
нікога не пакідала. А яшчэ мяне ўразіла: тут так шмат таленавітых дзяцей!» («Бела- 
руская ніва»). «Маленькі цуд», «беларускае дзіва», «кожны чалавек - адметная асоба» - 
гэта ўсё пра іх - першых берагінцаў ужо далёкага зараз 1997 г. Але самай галоўнай 
публікацыяй пачатку дзейнасці гурту стаў даведнік фестывалю «Мядоцкі край і яго 
таленты». Як і сам фестываль даведнік гэты ўнікальны. Па форме і змесце гэта прататып 
даведнікаў, якія потым Мікола Аляксеевіч, кожны раз нешта ўдасканальваючы, рыхтаваў 
да кожнага рэспубліканскага фестывалю «Берагіня». Карэспандэнт «Советской Белорус- 
снн» Ірына Гурыновіч у поўную меру ацаніла нінаштонепадобнасць даведніка: «Гэта 
незвычайны даведнік, - пісала яна, - такіх выданняў мне бачыць не прыходзілася... Тут 
і публіцыстыка, і гістарычныя замалёўкі, ноты і тэксты песень пра родны край, вершы 
мясцовых паэтаў пра любоў да Айчыны і пайменные спіскі ўсіх да аднаго юных 
удзельнікаў першага танцавальнага фестывалю, фота і звесткі пра народных майстроў 
і музыкантаў і партрэты арганізатараў фестывалю. Гэты даведнік як сямейны альбом 
цэлага Мядоцкага краю».

Фестывалю «Мядоцкі край і яго таленты» была прысвечана і грунтоўная публікацыя 
пісьменніцы і журналісткі Галіны Багданавай «Сонца над мядоцкім краем», змешчаная 
ў 1-м нумары часопіса «Мастацтва» за 1998 г. Упершыню тут прагучалі словы мінскіх 
навукоўцаў і практыкаў, якія падтрымлівалі Міколу Аляксеевіча ў пачатку яго працы 
ў Мётчы: «Вандруючы па Беларусі, я бачыла шмат варыянтаў выканання беларускіх 
танцаў, але фестываль у Мётчы мяне проста ўразіў. Каб такія танцы ды на кожную 
маладзёжную вечарыну!» (Таццяна Кухаронак); «3 фестывалю я прывезла надзею, што 
побытавы народны танец будзе існаваць не толькі як сцэнічна-паказальны, ён абавязкова 
забытуе ў нашым жыцці, на нашых святах у той простай, дасягальнай для кожнага чала- 
века форме, у якой ён, гэты спадчынны танец, убачылі мы ў Мётчы» (Ірына Мазюк); 
«Мы сёння нібыта нанова адкрываем механізмы захавання культуры. Навучанне народ- 
наму танцу вусным шляхам дае плённыя мастацкія і выхаваўчыя вынікі: дзеці вучацца 
з большай ахвотай, бо імітацыя больш нагадвае гульню, чым “муштроўку”, да таго ж ім 
значна прасцей раскрыцца ў пластыцы, якая вызначаеца абсалютнай натуральнасцю 
і свабодай і разам з тым дэманструе менавіта народны тып эстэтыкі, які можна назваць 
“прыгажосцю разняволенасці”» (Тамара Варфаламеева).

Пачынаючы з 1999 г., беларуская прэса рэгулярна асвятляе творчае жыццё «Берагіні». 
Да вышэйназваных выданняў далучаюцца «Рэспубліка», «Чырвоная змена», «Наша 
слова», «Голас Радзімы», «Раніца», «Гомельская праўда«, «Чырвоны кастрычнік», 
«Чачэрскі веснік», «Народная газета» - усяго каля 70 публікацый і фотарэпартажаў. 
I ўсюды водгукі толькі станоўчыя, поўныя шчырага захаплення, здзіўлення і ўдзячнасці 
ўдзельнікам і кіраўнікам гурту, падзякі за тую праўду народнага танца, якую адчулі ўсе, 
хто хаця б аднойчы бачыў берагінцаў.

У 2001-м калектыў пераступіў першы у сваім жыцці рубеж - пяцігоддзе дзейнасці. 
Гэтая падзея ў ліку іншых мерапрыемстваў, была адзначана выхадам зноў-такі незвы- 
чайнай, па-добраму амбіцыйнай кнігі «Мы - “Берагіня”». Падрыхтаваная А. Абрамовіч 
і М. Козенкам, яна змяшчае 8 раздзелаў, у якіх з розных бакоў асветлены першыя гады 
творчага жыцця «Берагіні». Тады ўсё для славутага зараз гурту было ўпершыню: першы 
яго склад, першыя танцы і гульні, першае выступленне па-за межамі Мётчы, першыя 
фальклорныя вандроўкі па Мядоцкай зямлі і першыя фальклорныя чытанні як форма 
падсумавання вынікаў даследавання духоўнай і матэрыяльнай спадчыны Бацькаўшчыны, 
паездкі за межы рэгіёна для ўдзелу ў рэгіянальных і рэспубліканскіх фальклорных



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 25

фестывалях, першыя перамогі на Рэспубліканскім конкурсе пар-выканаўцаў народных 
побытавых танцаў у Чачэрску... Якое насычанае і плённае творчае жыццё!

Кніга расказвала аб гісторыі калектыву, арганізацыі ў ім вучэбна-выхаваўчага пра- 
цэсу, аб мясцовых носьбітах традыцый, якія перадавалі берагінцам свае веды і ўменні, 
аб дзіцячых гуртах, створаных на базе дзіцячага садка і пачатковых класаў Кніга так- 
сама раскрывала адметнасць і самабытнасць калектыву, якія перш за ўсё праявіліся 
ў прынцыпова новым кірунку ў методыцы далучэння дзяцей да народнай спадчыны - 
вусным шляху перадты-пераемнасці фальклорных традыцыіі. Аўтары таксама адзначалі, 
што, згодна з прынцыпамі этнапедагогікі, дзейнасць «Берагіні» ўяўляе сабой комплекс- 
ную, сістэмную працу дзяцей, настаўнікаў і бацькоў у рамках пастаўленай мэты, якую 
яны сфармулявалі так: «вывучаючы традыцыйную танцавальную і музычную культуру 
беларусаў, зберагаць і распаўсюджваць мастацкія традыцыі свайго наваколля»1. Дзей- 
насць «Берагіні» - працягвалі аўтары, - «накіравана на тое, каб кожны з нас, усведам- 
ляючы сябе часцінкай Сям’і, Роду, Радзімы і Сусвету, -

• змог у працэсе творчай мастацкай дзейнасці раскрыць свае прыродныя здольнасці, 
развіць і ўдасканаліць іх;

• прыклаў уласныя намаганні для захавання мясцовых скарбаў традыцыйнай куль- 
туры;

• з дзіцячых год “прывязаў” сваю душу да спрадвечнага, блізкага, каранёвага, каб 
з цягам часу негатыўныя ўздзеянні і чужародныя плыні не адарвалі яе ад зямлі 
і роду, не ператварылі ў “перакаціполе”» .2

Кожны, хто спрычыніўся да «Берагіні», будзь то кіраўнікі гурту, носьбіты мясцовых 
традыцый, вучні, выкладчыкі, навукоўцы, журналісты - усе былі прадстаўлены годна, 
з той неабходнай ступенню павагі, якая сведчыла: сярод людзей, што згуртаваліся вакол 
«Берагіні», няма выпадковых, усе яны і сапраўды - асобы, пра што нястомна напамінаў 
і працягвае напамінаць сваім вучням Мікола Аляксеевіч.

Асаблівы інтарэс выклікаюць раздзелы «Што для мяне “Берагіня”?!», «3 успамін 
удзельнікаў “Берагіні” пра падзеі ў іх творчым жыцці» і «Пра нас пісалі... (водгукі 
і рэцэнзіі на мастацка-творчую дзейнасць “Берагіні”)».

3 першага раздзела не магу не прывесці словы настаўніка гісторыі Мётчанскай школы 
Міхаіла Ісакавіча Вінакурава: Калі «стварылі “Берагіню”, - піша настаўнік, - да яе, як 
звычайна бывае ў такіх выпадках, аднесліся без асаблівага захаплення і з абгрунтаванай 
сур’ёзнай доляй скептыцызму - звычайныя адносіны настаўнікаў з вопытам да сваіх 
вучняў. I сапраўды, калі ўсё “...занадта знаёма, што можа быць асаблівага ў хаце?”

Калі ж я пабываў на канцэрце “Берагіні” у Чырвоным касцёле (г. Мінск), які ладзіўся 
з нагоды святкавання 10-годдзя прыняцця Закона аб мовах у Рэспубліцы Беларусь, і дзе 
можна было сустрэць і Генадзя Бураўкіна, і Ніла Гілевіча, і Ігара Лучанка, і багата нашых 
шырока вядомых у рэспубліцы дзеячаў культуры і мастацтва - нацыянальную эліту, 
я ўбачыў трыумфальнае (інакш не скажаш) выступленне нашых школьнікаў; у мяне, 
даволі моцнага характару чалавека, з вачэй пырскнулі слёзы... Гэта было вялікае май- 
стэрства, сапраўднае мастацтва!

А як нашых рабят прымала гэта шаноўная і высокаінтэлектуальная аўдыторыя! У зале 
бясконца грымелі бурныя авацыі! Гледачы доўга не адпускалі са сцэны нашых юных 
артыстаў. Гэта незабываема!...

1 «Мы - “Берагіня”». 3 гісторыі фальклорнага гурту «Берагіня» Мётчанскай адукацыйна- 
выхваўчай установы Барысаўскага раёна Мінскай вобласці. Мінск, 2001. - С. 17.

2 Там сама. С. 18.



26 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

He пералічыць, колькі нашымі вучнямі было дадзена такіх канцэртаў па рэспубліцы. 
“Берагіня” - гэта гонар нашай школы, раёна і, не памылюся сказаць, усёй Беларусі»1. 
А вось некаторыя выказванні першых берагінцаў: «“Берагіня” для мяне - вялікая 

сям’я. Дзякуючы Міколе Аляксеевічу і Антаніне Анатольеўне гэта сям’я прыгожа жыве 
і працуе. Я вельмі задаволена тым, што ўдзельнічаю ў “Берагіні”. Для мяне не галоўнае, 
каб мяне паглядзелі, а галоўнае - які вынік: ці прыгожа танчым, ці зліліся галасы 
ў песні, ці засталіся задаволены гледачы. А потым - усё астатняе» (Наталля Касцюковіч, 
на той час вучаніца 7-га класа); «Прыйшоў у ансамбль “Берагіня” я з самага пачатку яго 
заснавання. Наведваю заняткі з вялікім жаданнем і цікавасцю. Гэта мне дапамагае 
пазбавіцца многіх комплексаў у маім характары і лепш вучыцца» (Іван Радзюк, таксама 
тагачасны вучань 7-га класа); Іван прывёў у «Берагіню» і свайго малодшага брата 
Віктара, які прызнаваўся: «Радуюся, калі ёсць магчымасць паказаць сябе ў розных 
мастацтвах. Атрымоўваю вялікае задавальненне ад сольнага выканання. Маці і тата, 
а таксама настаўнікі кажуць, што я мяняюся ў лепшы бок. Магчыма так яно і ёсць. Ад 
гэтага я і сам радуюся» (у той час Віктар вучыўся ў 5-м класе). Што і казаць, тут што ні 
выказванне, то прызнанне ў любові да «Берагіні», разуменне яе дабратворнай значнасці 
ў жыцці кожнага ўдзельніка.

Такія ж хвалюючыя эмоцыі напаўняюць і наступныя раздзелы кнігі. Працытую толькі 
некаторыя выказванні, нават без спасылак на аўтараў, бо пад імі мог паставіць сваю 
подпіс кожны, хто знаёмы з творчасцю «Берагіні»: «Мы ганарымся нашымі дзецьмі - 
удзельнікамі “Берагіні”, іхнімі талентамі і поспехамі. Выдатна, што менавіта ў нашай 
Мётчы ёсць такі калектыў!»; «Я шчаслівая, што мае сыны маюць магчымасць навучацца 
сапраўднаму мастацтву - мастацтву нашага народнага танца!»; «Незвычайна ўражаны 
высокім майстэрствам, сапраўднай “аўтэнтычнасцю” Козенкавых дзетак. Вялікі дзякуй 
за адраджэнне сапраўднае традыцыі, за ўзровень, з якім цяжка каго-небудзь паставіць 
побач!»; «Ад убачанага я застаўся ў зачараваным захапленні»; «Гэта цуд! Гэта гонар за 
наш край!»; «Хай сто гадоў яшчэ міне, а “Берагіня” хай жыве!» - і гэтак далей.

А потым былі дзесяці- і пятнаццацігадовы юбілеі. Былі новыя склады ўдзельнікаў, 
новыя даследаванні традыцыйнай культуры Мядоччыны, былі новыя фальклорныя 
чытанні, у якіх прымалі актыўны ўдзел берагінцы і матэрыялы якіх потым друкаваліся 
ў спецыяльных зборніках і на старонках рэспубліканскіх СМІ, было творчае сяброўства 
з іншымі беларускімі калектывамі такога ж кірунку, быў удзел у розных фестывалях, 
новыя творчыя перамогі, узнагароды і званні, павялічвалася колькасць прыхільнікаў 
з боку навуковай і творчай інтэлігенцыі. Фальклорны рух, начале якога стаяла «Берагіня», 
пачаў разрастацца, захопліваючы ўсё новыя рэгіёны Беларусі - Міншчыну (Любанскі, 
Салігорскі, Валожынскі, Слуцкі, Вілейскі раёны), Гомельшчыну (Акцябрскі, Петрыкаўскі, 
Лельчыцкі, Кармянскі, Жыткавіцкі, Лоеўскі, Буда-Кашалёўскі, Калінкавіцкі, Гомельскі 
раёны); Брэстчыну (Маларыцкі, Бярозаўскі, Драгічынскі, Іванаўскі, Лунінецкі, Столінскі 
раёны); Гродзеншчыну (Смаргонскі, Ваўкавыскі, Шчучынскі раёны); Віцебшчыну 
(Расонскі, Лепельскі, Полацкі раёны); Магілёўшчыну (Асіповіцкі, Клімавіцкі раёны). 
Пачала даваць свой плён сапраўды тытанічная падзвіжніцкая праца заснавальнікаў 
гурту- Мікалая Козенкі і Антаніны Абрамовіч, пачалі, хаця і з цяжкасцямі, рэалізоўвацца 
асноўныя пункты рэспубліканскай праграмы «Традыцыйная культура і дзеці». Сведкамі 
тут з’явіліся новыя кнігі: «Народная спадчына Бацькаўшчыны» (асноўную яе частку

' «Мы - “Берагіня”». 3 гісторыі фальклорнага гурту «Берагіня» Мётчанскай адукацыйна- 
выхваўчай установы Барысаўскага раёна Мінскай вобласці. Мінск, 2001. - С. 49.



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 27

складаюць даклады і паведамленні Першых (2001) і Другіх (2002) Мядоцкіх чытанняў - 
матэрыялаў даследчай і краязнаўчай працы ўдзельнікаў «Берагіні» і настаўнікаў Мёт- 
чанскай адукацыйна-выхаваўчай установы «Школа-садок» Барысаўскага раёна Мінскай 
вобласці; тры выпускі матэрыялаў адпаведна II, III і IV Рэспубліканскіх навукова- 
практычных канферэнцый «Традыцыйная культура і дзеці: праблемы этнавыхавання» 
(2004, 2006, 2008); у 2005 г. з’явілася сумеснае даследаванне Антаніны Анатольеўны 
і Міколы Аляксеевіча «Традыцыйнае вяселле Мядоцкага краю», у 2007 - выйшла кніга 
«DUM SPIRO SPERO (Пакуль жыву, спадзяюся)», прысвечаная 30-гадовай творчай 
дзейнасці і 50-годдзю Антаніны Анатольеўны Абрамовіч. Штогод - новая кніга. Агульны 
аб’ём гэтых выданняў - амаль 103 друкаваныя аркушы. Цяжка сабе ўявіць, што такая 
праца зроблена па сутнасці дзвюма людзьмі, якія да таго ж занятыя і на асноўных сваіх 
работах. А Мікола Аляксеевіч у той жа час выдаваў яшчэ і даведнікі да першых пяці 
рэспубліканскіх фестываляў «Берагіня».

У гэтыя дні мы адзначаем 20-годдзе Мядоцкай «Берагіні». Сёння яна - гэта заслу- 
жаны аматарскі калектыў Рэспублікі Беларусь (2012), сярод шматлікіх узнагарод якога - 
дыплом ЮНЕСКА «За значны ўклад у захаванне нематэрыяльнай культурнай спадчыны 
Беларусі» (2008). За гэты час праз школу «Берагіні» прайшлі больш за 200 навучэнцаў 
Мётчанскай установы адукацыі; дзейнасці «Берагіні» прысвечана каля 200 артыкулаў 
і фотарэпартажаў; у навуковых, навукова-папулярных выданнях, СМІ апублікавана каля 
70 даследчых прац, артыкулаў, вершаў непасрэдна саміх удзельнікаў гурту «Берагіня».

Па добрай традыцыі да юбілею падрыхтаваны дзве кнігі. Першая - гэта «Асоба 
ў народнай культуры і педагогіцы», куды ўвайшлі выбраныя даклады і паведамленні 
ўдзельнікаў «Мядоцкіх чытанняў» (1997-2012) - вядомых беларускіх вучоных 
і практыкаў, работнікаў адукацыі і культуры. У кнізе шырока прадстаўлены вопыт фальк- 
лорных, краязнаўчых, радаводных даследаванняў настаўнікаў і вучняў Мётчанскай 
школы. Другая кніга - «Мядоцкая “Берагіня” ў прасторы і часе» - раскрывае метадалогію, 
прынцыпы, метады, змест творчай дзейнасці ў вясковым асяроддзі фальклорнага 
дзіцячага гурту, які даў штуршок да нараджэння ў нашай краіне нацыянальнага фальк- 
лорнага руху «Берагіня».

На гэтым можна было б і скончыць артыкул, каб не адна акалічнасць, якая падаецца 
мне не менш важнай, чым афіцыйнае прызнанне дзейнасці гурту. Маю на ўвазе некато- 
рыя думкі былых берагінцаў, якія зараз сталі дарослымі і свядомымі людзьмі і могуць 
з неабходнай ступенню глыбіні асэнсаваць і значнасць «Берагіні», і ролю берагінскіх 
настаўнікаў у сваім жыцці. Прывяду толькі два прыклады.

Першы - артыкул Дар’і Колбік «“Берагіня” як сістэма выхавання», надрукаваны 
ў нумары 47 (снежань 2016 г.) рэспубліканскага выдання «Краязнаўчая газета». «Цяпер 
мы разумеем, - піша Даша, - што гурт “Берагіня” быў для нас не толькі танцавальным 
“гуртком”, а ў большай ступені моцным выхаваўчым інстытутам, у шэрагу такіх, як 
сям’я ці школа». У «Берагіню» «мог прыйсці кожны без адбору па таленавітасці 
ці матэрыяльнай забяспечанасці сям’і і заняць сваё месца. Адзіныя крытэрыі - 
зацікаўленасць, працаздольнасць і магчымасць быць лепшым, чым падаецца на першы 
погляд...»

I далей - «мастацтва - гэта заўсёды індывідуальны падыход, шліфаванне самых про- 
стых навыкаў да ўзроўню майстэрства і канешне ж эмоцыі! Думаю, што менавіта эмоцыі 
ў сілах крануць душу і прымусіць чалавека працаваць над сабой, над сваёй справай 
з натхненнем “і дзень, і ноч”... Выхаванне мастацтвам не прайшло міма нас бясследна. 
Мы засвоілі шмат урокаў падчас напружаных рэпетыцый, размоў з нашымі бабулямі



28 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

і дзядулямі для збору матэрыялаў песень, танцаў, звестак мінулага аб нашым краі. 
А колькі мы пабачылі мясцін падчас выступленняў, з якімі эмоцыямі кожны раз чакалі 
паездак. Нас вучылі сябраваць па-сапраўднаму, адносіцца адзін да аднаго з цярпеннем 
і павагай. Я думаю, што нават танцавальныя пары фарміраваліся не проста так, а з улікам 
таго, каб дзеці адзін у аднаго нечаму навучыліся...

I «вырасла ўнікальная сістэма выхавання, якая была сапраўды патрэбная, асабліва 
ў вёсцы, дзе дзеці несправядліва пазбыты хоць якіх варыянтаў дадатковага развіцця. 
Увасобіўшы ў сабе традыцыйную мастацкую культуру, заняткі шматлікімі народнымі 
рамёствамі, даследчую дзейнасць па вывучэнню самабытнага танца, песні, збору 
інфармацыі аб родным краі, “Берагіня” за параўнальна кароткі час заявіла аб сабе, як аб 
унікальным праекце...

Зараз нават цяжка уявіць, на якім энтузіязме нашыя настаўнікі, перш за ўсіх Мікола 
Аляксеевіч і Антаніна Анатольеўна, прыводзілі ў жыццё гэты праект сваімі сіламі 
і ў палове выпадкаў - сродкамі. I рабілі гэта не па загаду “зверху”, а па сваёй ініцыятыве 
і насуперак абставінам».

Другі прыклад - даклад Сяргея Мацюшонка, падрыхтаваны да VII Мядоцкіх чытанняў. 
Пакінуўшы «Берагіню» напярэдадні выпускных іспытаў, Сяргей потым зноў вярнуўся 
ў гурт. Як ён сам гаворыць, «аднойчы Антаніна Анатольеўна прапанавала мне 
акампаніраваць у гурце. У мяне былі нейкія навыкі ігры на гармоніку, але каб 
акампаніраваць? Аднак згадзіўся. Спачатку проста іграў разам з музыкамі. Але аднойчы 
захацелася, як кажуць, успомніць маладосць, і я папрасіў дазволу танцаваць.

I мне гэта па-сапраўднаму спадабалася, не так, як у дзяцінстве, а па-іншаму, 
па-сапраўднаму! Вось тады я і пачаў задумвацца аб тым, наколькі гэта складаная 
і тытанічная праца - вырасціць з маленькага дзіцяці па-мастацку адораную асобу...

Я назіраў за паводзінамі некаторых маіх “калег па “Берагіні” і не разумеў, як можна 
адмахвацца ад парад, крыўдзіцца на заўвагі, ігнараваць просьбы? Няўжо цяжка 
ўсвядоміць, што кіраўнікі рупяцца пра тое, каб мы не проста выраслі, а выраслі 
патрыётамі, адметнымі людзьмі. Размаўляючы з намі на роднай мове, яны выказваюць 
нам сваю павагу, паказваюць, што мы вартыя гэтай мовы, вартыя скарбу, які адваявалі 
для нас Кастусь Каліноўскі і яго паплечнікі, пісьменнікі і паэты 30-х гадоў, пакараныя за 
любоў да Беларусі. Гэтым трэба ганарыцца, а не адварочвацца, не здраджваць агульнай 
справе, у якую ўкладваюць душу твае настаўнікі...»

Вось такая моладзь вырасла ў «Берагіні», а значыць «Берагіні» і яе ідэалам жыць 
і далёй. Наперадзе новыя вучні, новая праца, новыя канцэрты і публікацыі, новыя ўзлёты 
і новыя цяжкасці. Нязменнымі застаюцца толькі пачуццё велізарнай адказнасці за лёс 
берагінцаў і любоў да сваёй справы, сваёй малой радзімы, любоў да Беларусі.



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў

29

Алена КРАЧКОУСКАЯ
(в. Старая Мётча, Барысаўскі раён)

РАБІ ТОЕ, ШТО ТЫ ЛЮБІШ, 
I ЛЮБІ ТОЕ, ШТО ТЫ РОБІШ

Памяць чалавечая - загадкавы і непрадказальны інструмент. Яна падводзіць 
і выручае нас у самы нечаканы момант. Тое, па чым так востра балела твая душа, 
што, здавалася, ніколі не дасць табе спакою, сыходзіць у нябыт. I, наадварот, імгненне, 

замацаванае пахамі, смакам ці колерамі, прыходзіць нечакана на ўспамін.
Змяняюцца пакаленні людзей: тыя, што былі вучнямі, становяцца выпускнікамі, 

выпускнікі ператвараюцца ў бацькоў, з’яўляюцца новыя вучні, якіх ты працягваеш назы- 
ваць імёнамі тых, першых. А ты ўсё вучыш і вучыш адвечнаму і добраму, і чым далей, 
тым усё больш сумняваешся ў сабе, таму што параўноўваеш, аналізуеш, успамінаеш...

Пайшоў 26-ты год, як Мётчанская школа расчыніла для мяне свае дзверы. Было 
шмат чаго за гэты час: цікавага, руціннага, трагічнага, вясёлага, сумнага, павучальнага, 
непаўторнага, шчаслівага, радаснага, святочнага і будзённага. За кожным выпадкам 
стаяць асобы, твары, позіркі людзей. У школе я сустрэла свайго мужа, у школе я знайшла 
надзейных і вечных сяброў, у школе вучыліся і выраслі мае сыны, школай я жыла 
і жыву.

Успамінаю 1991 год. У краіне перабудова, галоснасць, ідэі нацыянальнага адра- 
джэння, пераасэнсаванне многіх і многіх гістарычных фактаў. На педагагічным савеце 
абмяркоўваецца пытанне беларускай самасвядомасці, патрыятызму, грамадзянскасці, 
лёсу беларускай мовы. Агульным рашэннем мы прымаем прапанову перайсці на бела- 
рускую мову выкладання ўсіх вучэбных прадметаў Мётчанская школа становіцца 
беларускамоўнай. Безумоўна, гэта падзея стала асновай для далейшай, ужо новай, 
гісторыі нашай установы адукацыі.

1996 год быў запамінальным і багатым на падзеі ў маёй бясконцай і, як можа пака- 
зацца, аднастайнай прафесійнай біяграфіі. Аднойчы пасля ўрокаў увесь педагагічны 
калектыў запрасілі ў кабінет рускай мовы і літаратуры. Тагачасны дырэктар школы 
Уладзімір Піліпавіч Лайкоў часта практыкаваў рабочыя нарады для вырашэння 
тэрміновых пытанняў і пастаноўкі агульных задач. Нам прадставілі вядомага ў Беларусі 
чалавека, навуковага супрацоўніка Інстытута праблем культуры, харэографа Міколу 
Аляксеевіча Козенку (неабходна зазначыць, што госці ў нашай школе былі частай з’явай). 
Чалавек загаварыў на беларускай мове з «французскім акцэнтам» прыемным нягромкім 
голасам. Гэта быў агітатар. Я не ўспомню дакладна, аб чым была прамова: беларускія 
народныя традыцыі, родная мова, нематэрыяльная культура, спадчына... Але завяршы- 
лася яна тым, што «кожны з нас асоба, якая мае свае творчыя і мастацкія здольнасці». 
Іншыя госці раз’язджаліся, а гэты застаўся працаваць у школе. I пачалося!

Кожны павінен быў развіваць свае разнастайныя здольнасці і таленты, пра якія раней 
не ведаў і не здагадваўся. Для вясковых дзетак былі наладжаны самыя сапраўдныя 
заняткі па харэаграфіі, якія выкладаў самы сапраўдны этнахарэограф. Дагэтуль танцы 
былі самым неасвоеным відам мастацтва ў школьнай самадзейнасці. Школа «заіграла» 
на музычных інструментах: дудках, цымбалах, гармоніках, скрыпках, барабанах і буб- 
нах. Школа шыла і вышывала, бо апрануцца неабходна было ў аўтэнтычныя народныя 
касцюмы. Школа ткала паясы на бердзечках, бо гэты элемент касцюма займае вельмі 
сімвалічнае месца ў народным строі. Школа ляпіла з гліны, бо ганчарства - наша



30 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

традыцыйнае рамяство. Школа пляла з лазы і саломы, бо гэтым займаліся нашы продкі. 
Школа займалася фальклорным тэатрам і народнай прозай. Школа праводзіла даслед- 
чую работу па вывучэнню, распаўсюджанню і папулярызацыі народнай культуры 
і мастацтва. Дарэчы, гэтае самае традыцыйнае народнае мастацтва стала ў нашай школе 
надзейным сродкам выхавання дзяцей і падлеткаў на доўгі час, што было афіцыйна 
засведчана як доўгатэрміновая мэта работы педагагічнага калектыву.

Апагеем усёй дзейнасці стала стварэнне фальклорнага гурту «Берагіня». Гэта была 
рознаўзроставая суполка дзяцей, педагогаў і бацькоў, якія ўчора былі звычайнымі 
вяскоўцамі, а заўтра ім неабходна было стаць артыстамі. Я не магу ўспомніць нейкіх 
асаблівых перашкод і цяжкасцей на гэтым складаным шляху. Помню толькі бясконцыя 
рэпетыцыі па пятніцах і суботах, выступленні, канцэрты і спакойныя парады Міколы 
Аляксеевіча гуртоўцам: «Любі мастацтва ў сабе, а не сябе ў мастацтве».

Мікола Аляксеевіч аднолькава сур’ёзна, на навуковым узроўні падыходзіць да аргані- 
зацыі фестываляў рэспубліканскага ўзроўню і справаздачных канцэртаў мядоцкай 
«Берагіні» ў яблыневым садзе падчас правядзення Тыдняў традыцыйнай культуры 
і мастацтва, падрыхтоўкі фальклорнага гурту «Берагіня» да ўдзелу ў рэспубліканскіх 
Святах пісьменства і друку і выязных канцэртах у суседніх школах. Пад яго кіраўніцтвам 
дзіцячы фальклорны гурт «Берагіня» спачатку атрымлівае найменне «узорны», а затым - 
«заслужаны аматарскі калектыў Рэспублікі Беларусь».

Намаганнямі Міколы Аляксеевіча дзіцячы гурт атрымаў магчымасць удзельнічаць 
у міжнародных і рэспубліканскіх фестывалях фальклорнага мастацтва «Сожскі кара- 
год», «Палескі карагод», «Барысаўскі прыстанак», «Беларуская полька», «Берагіня». 
Былі здзейснены гастролі ў Францыю. За захаванне нематэрыяльнай духоўнай спадчыны 
беларускага народа «Берагіня» ўзнагароджана дыпломам ЮНЕСКА.

Толькі пералічаныя факты даюць падставы меркаваць, што немагчымае магчыма. 
Вынікам з’яўляецца тое, што на працягу дваццаці гадоў ідзе складаная высакародная 
няспынная праца вывучэння мастацкай спадчыны свайго народа. Мікола Аляксеевіч 
Козенка - чалавек, які дазволіў сабе раз і назаўсёды рабіць тое, што любіць, і любіць 
тое, што робіць. Тым самым заслужыў бясконцую павагу да сябе і вынікаў сваёй 
дзейнасці.

Народная мудрасць сцвярджае: «Адзін у полі - не воін» і адваротнае «Гуртом добра 
і бацьку біць». Мікола Аляксеевіч трапіў у патрэбнае месца ў патрэбны час. У нашай 
школе былі ўсе перадумовы для таго, каб адбылося тое, што адбылося. У той далёкі 
перыяд настаўніцкі калектыў быў здольны да змен і пераўтварэнняў. He магу не ўспомніць 
маіх любімых «пачаткоўцаў»: вопытных і мудрых Аліну Якаўлеўну Ржавуцкую, Вольгу 
Іванаўну Іванову, Ганну Міхайлаўну Грук, самых маладых Святлану Мікалаеўну Мацю- 
шонак, Ганну Міхайлаўну Абрамовіч, Алену Уладзіміраўну Сусолкіну. Карыфеяў раён- 
най філалогіі Галіну Станіславаўну Палонік і Уладзіміра Піліпавіча Лайкова. Маладых 
спецыялістаў: настаўніка геаграфіі Дзмітрыя Аляксандравіча Абрамовіча і настаўніка 
фізікі Марыю Іванаўну Колесень. Бібліятэкара Галіну Якаўлеўну Каптур і любімага 
ўсімі пакаленнямі вучняў настаўніка фізічнай культуры Валерыя Раманавіча Каптура. 
Краязнаўцу, летапісца і гісторыка Міхаіла Ісаакавіча Вінакурава. Залатых рук майстра 
Зінаіду Васільеўну Паўлавец і нястомнага арганізатара і выдумшчыцу Ніну Яўгенаўну 
Касцюковіч. Своеасаблівую і загадкавую Тамару Сцяпанаўну Коскіну. Настаўніка музыкі 
і спеваў Ігара Анатольевіча Курэўлева, які меў вельмі далёкае дачыненне да фальклору, 
але, з’яўляючыся баяністам-віртуозам, доўгі час быў акампаніятарам фальклорнага гурту 
«Берагіня». I ўсіх тых, хто нястомна працаваў у «ліхія 90-тыя». Многіх няма ўжо на



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 31

гэтым свеце, ім - светлая памяць. Некаторыя пайшлі на заслужаны адпачынак. Некато- 
рыя звольніліся, чым даказалі, што настаўніцкая прафесія - гэта прызванне і талент, а не 
магчымасць бюджэтнага заробку. Колькі людзей - столькі меркаванняў і лёсаў.

Праз дзесяцігоддзі я бачу яшчэ адну перадумову ўсіх далейшых поспехаў Мётчан- 
скай школы ў асобе тагачаснага завуча Антаніны Анатольеўны Абрамовіч, бо працаваць 
з такімі рознымі педагагічнымі кадрамі здольныя не многія адміністратары.

Колькі сябе памятаю ў Мётчанскай школе, столькі побач - Антаніна Анатольеўна. 
Яна зусім не мяняецца: спакойная, граматная, простая, прыгожая, вясёлая, мудрая, сме- 
лая, творчая, заклапочаная планамі і перспектывамі. Асаблівасць Антаніны Анатольеўны 
ў тым, што яна з вялікай павагай ставіцца абсалютна да любога чалавека, які сустрака- 
ецца на яе шляху: будзь то малы ці стары. Гэта якасць дазваляе ёй бачачы ўсе нашы хібы, 
настойліва сцвярджаць толькі добрае ў адрас кожнага з нас. За 25 гадоў прафесійнага 
сяброўства я ніколі не бачыла ў Антаніне Анатольеўне крыўды на лёс і злосці на 
абставіны. Яна заўсёды знаходзіцца ў творчым пошуку, у працы, у адукацыі і сама- 
адукацыі, у праблемах і радасцях сваёй сям’і, у цікаўнасці да людзей і агульначалавечых 
падзей у свеце. Такому чалавеку нестае часу на тое, каб зайздросціць, ненавідзець ці 
абвінавачваць. Часам мне здаецца, што гэта жанчына прымае ўсе жыццёвыя абставіны 
і жыве па прынцыпу «Рабі тое, што трэба, і няхай будзе, што будзе» з надзеяй толькі на 
лепшае. Антаніна Анатольеўна ўмее быць незалежнай і абасобленай у сваіх думках пры 
цеснай узаемасувязі з калектывам. Чалавек аналізуе кожнае сваё слова, позірк, выступ- 
ленне, шмат сумняваецца, і ад гэтага толькі вышэй узнімаецца маральна над будзённым 
жыццём.

Вучні, берагінцы, дзеці Антаніны Анатольеўны атрымліваюць не толькі глыбокія 
веды па беларускай мове і літаратуры ад настаўніка-майстра, лёс даруе ім надзейнага 
сябра і дарадца на ўсё жыццё. Гэтаму спрыяюць унутраныя правілы педагога, якія грун- 
туюцца на вечных чалавечых каштоўнасцях: такіх як павага да бацькоў, хлеб, чалавеч- 
насць, праца, сям’я, любоў да Радзімы.

Мне здаецца, што Антаніна Анатольеўна надзелена генетычнай памяццю беларускага 
народнага мастацтва. Яна абсалютна гарманічна выглядае ў традыцыйным народным 
жаночым адзенні. Музычныя інструменты для яе не з’яўляюцца прадметам авалодвання 
нечым новым, а толькі прыладай для таго, каб нагадаць тое ўменне, якое ў табе сакрыта. 
Спевы выдаюць спрадвечныя інтанацыі і пачуцці. Жарты і анекдоты ў яе выкананні - 
самы сапраўдны народны гумар. У танцы ідзе як царыца. Рухі, жаночая прывабнасць, 
сціпласць, рахманасць выдаюць у ёй Берагіню, якая ў сваёй Этнагасцёўні збірае, выву- 
чае, назапашвае, ахоўвае, зберагае невычэрпныя скарбы народнай душы.

У XXI ст. Антаніна Анатольеўна ўвайшла з перакананнем таго, што знайшла сваё 
прызначэнне. Яна пакідае пасаду завуча для таго, каб плённа займацца фальклорным 
мастацтвам, вывучаць і распаўсюджваць народную культуру, стаць музычным кіраўніком 
фальклорнага гурту «Берагіня», каб мець магчымасць плённа і самааддана рабіць тое, 
што любіш і любіць тое, што робіш.

У склад фальклорнага гурту прымаюцца вучні, якія маюць вялікае жаданне займацца 
народным мастацтвам, іншых патрабаванняў да іх асаблівасцей і здольнасцей кіраўнікамі 
наўмысна не прад’яўляецца. Зразумела, што калі ўзнікае неабходнасць шмат і старанна 
працаваць, многія ўдзельнікі выбываюць са складу «Берагіні». 3 аднаго боку, у сувязі 
з гэтым узнікае вельмі многа праблем, звязаных з арганізацыяй канцэртных выступленняў 
і мастацкіх імпрэз. Крыўдна, што, дасягнуўшы пэўнага мастацкага ўзроўню ў сваіх 
уменнях, вучні пакідаюць калектыў. На змену, канешне, прыходзяць іншыя, часцей



32 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

малодшыя. I працэс авалодання майстэрствам танца пачынаецца спачатку. 3 іншага боку, 
зменны склад «Берагіні» спрыяе распаўсюджанню фальклорнага мастацтва сярод падра- 
стаючага пакалення і няспыннаму развіццю і ўдасканаленню самога фальклорнага гурту. 
На працягу 20-ці гадоў мастацкія кіраўнікі фальклорнага гурту не змяняюць сваім прын- 
цыпам, пакладзеным у аснову стварэння творчага калектыву, што не перашкаджае гурту 
адраджацца і кожны раз быць па-новаму прыгожым і таленавітым. Цікава назіраць за 
тым, як у кожным новым складзе з агульнай колькасці ўдзельнікаў нараджаюцца 
сапраўдныя зоркі і зорачкі: Абрамовіч Аляксей, Чаравічнік Ірына, Абрамовіч Паліна, 
Касцюковіч Юрый, Касцюковічы Наталля і Ірына, Колбік Дар’я, Кудрашова Ганна, 
Касцюкевіч Марыя, Шышко Яўген, Бярозка Дар’я. Я не магу ўспомніць усіх тых, хто 
радаваў нас сваім мастацтвам, хто сёння жыве сваім дарослым жыццём, выхоўвае 
ўласных дзяцей, але ўпэўнена, што і для іх «Берагіня» з’яўляецца незабыўнай старонкай 
школьнага жыцця. Сёння мы з замілаваннем глядзім на вучняў IV класа Кавальчука 
Аляксея і Дрозд Надзею, Касцюковіча Мікіту і Кандратаву Вікторыю, на васьмікласніц 
Вольгу Якавец і Сашу Прыну, на дзяўчат-дзевяцікласніц Таццяну Абрамовіч і Юлію 
Кудзін, Палько Валянціну і Тамко Яўгенію, падобных да кветак ва ўсёй сваёй прыгажосці, 
грацыі і юнацтве. He памылюся, калі скажу, што сваім стараннем і сапраўднаю чалаве- 
чай вернасцю выклікае павагу да сябе адзінаццацікласнік Мацюшонак Сяргей, які 
прайшоў з калектывам усе адзінаццаць прыступак сваёй мастацкай гісторыі ад круглень- 
кага няўмелага малышыка да стройнага прыгожага юнака.

Сапраўды, скарбы народнай культуры і мастацтва - незаменны сродак выхавання 
Чалавека: патрыёта, інтэлектуала, працаўніка, творцы.

Хочацца верыць, што нашы разумныя і таленавітыя дзеці будуць шчаслівымі і ў дарос- 
лым жыцці, што часцінка душы, падораная кожнаму з іх роднай школай, прарасце 
кветкамі дабрыні і хараства.

Якое шчасце быць самім сабоіі!
Рабіць - што любіш, і любігіь - што робіш! 
Тым самым адчуваць у душы спакой 
За тое, што жыццё сваё не губіш.

He бавіш час на тое, што пастыла, 
Хаця і важнасці таго не адмяніць.
I ўсміхаешся ўсім таму што адчуваеш - 
Як здорава на свеце гэтым жыць!

(Алена Крачкоўская)



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 33

Ірына ТАМАШЭЎСКАЯ
(г. Мінск)

НАСУПЕРАК ГЛАБАЛНЗАЦЫІ: 
ТРАДЫЦЫЙНАЯ КУЛЬТУРА 
ЯК СВЕТАПОГЛЯДНА-ВЫХАВАЎЧЫ КОМПЛЕКС

Захаванне і развіццё традыцыйнай культуры беларусаў у прасторы сучасных 
працэсаў - адна з галоўных задач грамадства і дзяржавы. Сапраўды задача вельмі 
важная, але і вельмі складаная. I на гэта ёсць шэраг прычын.

Па-першае, традыцыйная культура - культура сельская, вуснага тыпу (з вуснаў 
у вусны). Вусны спосаб засваення традыцый адбываецца пры непасрэдных нефармаль- 
ных кантактах з жывымі носьбітамі традыцый, гэта значыць тым самым натуральным 
шляхам «з вуснаў у вусны», «з нагі на нагу».

Аднак, горад з яго ўстаноўкай на пісьмовыя формы культуры і засваенне іх выключна 
праз пісьмовыя крыніцы, арыентацыяй на сцэнічныя формы папулярызацыі каштоўнасцей 
гэтай кулыуры зусім не знаёмы з метадамі і формамі пераемнасці і трансляцыі культуры 
вуснай традыцыі - тымі метадамі і формамі, дзякуючы якім народная культура шмат 
стагоддзяў захоўвалася і перадавалася з пакалення ў пакаленне ў натуральным асяроддзі 
свайго існавання - на вёсцы. Між тым, трэба памятаць, што пры вусных спосабах 
пераемнасці сапраўдная (аўтэнтычная) народная культура можа зрабіцца часткай 
асабістага жыццёвага вопыту гарадскіх дзяцей і моладзі, на аснове якога выспяваюць 
і пэўныя каштоўнасныя арыенціры.

Па-другое, глабалізацыя і «выбух камунікацыі» мяжы XX - XXI стст. значна ўсклад- 
нілі працэсы выхавання асобы. Відавочна, што гарантыя захавання аўтэнтычнага фальк- 
лору, асабліва ў гарадскім асяроддзі па словах Э. Дарашэвіча імкліва дэфармуецца 
і прагназаваць яго далейшы лёс сёння складана, але трэба. Асабліва ва ўмовах сучаснасці, 
калі натуральныя міжпакаленныя сувязі аказваюцца часта разарванымі, а інстытут сям’і 
знаходзіцца ў крызісным стане, пераемнасць традыцый вусным шляхам трэба аднаўляць 
і спецыяльным чынам арганізоўваць. Узнавіць гэтыя працэсы немагчыма без удзелу 
ў іх адукаваных і свядомых людзей. Як паказвае практыка, такімі асобамі часта стано- 
вяцца работнікі адукацыі і культуры, неабыякавыя да стану глыбіннай беларускай куль- 
туры і разумеючыя, як яе мастацкія якасці, так і велізарны адукацыйна-выхаваўчы 
патэнцыял.

Найбольш актыўны працэс уваходжання ў традыцыйную культуру беларускага этнасу 
распачаўся на пачатку 1990-х гг. Гэта звязана са стварэннем Беларускага інстытута праб- 
лем культуры і ў яго структуры лабараторыі традыцыйнага мастацтва, якая паралельна 
з даследаваннем традыцыйнай творчасці беларусаў стала актыўна распрацоўваць 
інавацыйныя праекты па праблеме адраджэння-трансляцыі мясцовай традыцыйнай куль- 
туры. Так з’явілася вялікая колькасць фестываляў аматарскай творчасці канца XX - 
пачатку XXI ст., сярод якіх яскрава вылучаецца Рэспубліканскі фестываль фальклорнага 
мастацтва «Берагіня». Адметнасць менавіта гэтага фестывалю ў тым, што ён грунтуецца 
на прынцыпах выяўлення, аднаўлення, захавання, пераймання розных праяў традыцый- 
най мастацкай кулыуры (народнай песні, інструментальнай музыкі, харэаграфічнага 
мастацтва, народнай прозы, дэкаратыўна-прыкладнога мастацтва) сваёй малой радзімы. 
Фестывальны рух «Берагіня», які ў 2018 г. адзначыць сваё 20-годдзе, за гэты час далучыў 
да сваіх творчых радоў шмат дзіцячых фальклорных калектываў, сярод якіх і творчая



34 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

групоўка цэнтра «Ветразь». Фестываль падараваў шмат узнагарод, сярод якіх Дыплом 
лаурэата II ступені IX Рэспубліканскага свята народнай творчасці «Рудабельскі кірмаш» 
у намінацыі «Традыцыйны народны касцюм», што атрымала Марыя Снітко ад Міністра 
культуры Рэспублікі Беларусь Б.У. Святлова.

У ходзе фестываляў «Берагіня» ў рэгіёнах рэспублікі створаны своеасаблівыя дзіцяча- 
маладзёжныя цэнтры традыцыйнай культуры. У г. Мінску - гэта цэнтр дадатковай 
адукацыі дзяцей і моладзі «Ветразь», які ва ўмовах сучаснага горада правозіць вялізарную 
справу па вывучэнню, засваенню і распаўсюджванню традыцыйнай мастацкай спад- 
чыны. На базе Цэнтра існуе шмат калектываў, якія ў сваёй выхаваўчай дзейнасці звярта- 
юцца да праблематыкі захавання народнага мастацтва і далучэння да яго сучаснай 
моладзі.

Педагагічны калектыў ЦДАДіМ «Ветразь» г. Мінска, начале з вядомым этнахарэогра- 
фам М.А. Козенкам і кіраўніком фальклорнага калектыву «Мілавіца» М.В. Снітко, мае 
рацыю ў гэтым кірунку і бярэ на сябе адказнанасць азнаямлення з традыцыяй, этнакуль- 
турай праз рэалізацыю ў выхаваўчай прасторы Кастрычніцкага раёна і наогул сталіцы 
культурна-адукацыйнай праграмы «Традыцыйная культура і моладзь». Праграма праду- 
гледжвае далейшае развіццё і пашырэнне форм работы з моладдзю праз выкарыстанне 
інавацыйных метадаў засваення каштоўнасцей традыцыйнай культуры беларусаў.

Рэалізацыя Праекта ажыццяўляецца ў адпаведнасці з Планам мерапрыемстваў па 
выкананню Праграмы на 2016-2020 гг., а таксама мерапрыемствамі рэспубліканскіх 
і рэгіянальных праграм, накіраваных на падтрымку традыцыйнай народнай культуры, 
работу з моладдзю.

Змястоўная частка Праграмы ўключае ў сябе калектыўныя і індывідуальныя формы 
творчасці па засвойванню вусным шляхам узораў абрадавай спадчыны, пазаабрадавай 
песеннай, харэаграфічнай, гульнёвай творчасці. Сярод базавых праектаў Праграмы - 
Агляд фальклорных калектываў, фестываль-конкурс па народных рамёствах, конкурс 
інструментальных ансамбляў народнай музыкі і інш.

Адзін з інавацыйных праектаў Праграмы - конкурс апавядальнікаў беларускай народ- 
най прозы, мэтай якога з яўляецца падтрымка творчасці дзяцей, моладзі, настаўніцтва 
ў сферы вывучэння і засваення традыцый народнай апавядальнай культуры ў этнаграфічна 
дакладнай форме, а таксама дзейнасці настаўнікаў, педагогаў, кіраўнікоў гурткоў апавя- 
дальнага жанру, якія развіваюць гэты кірунак на базе школ, устаноў дадатковай адукацыі, 
сярэдніх спецыяльных і вышэйшых навучальных устаноў.

На наш погляд, у далучэнні дзіцяці да кулыурнай спадчыны, фальклор - мастацтва 
вуснай традыцыі - адыгрывае асаблівую ролю ў сучасным выхаванні. Таму ўкараненне 
ў гарадскую культуру новых сродкаў, метадаў і форм засваення каштоўнасцей народнай 
культуры беларусаў праз знаёмства і вывучэнне вуснай народнай творчасці мае велізарны 
сэнс ў сістэме выхавання падрастаючага пакалення.

Натуральна, што ў традыцыйным грамадстве асноўныя сродкі фарміравання светапо- 
гляду - галоўным чынам гульня, праца, абрад, матчына мова, песня, казка і г.д. Як сцвяр- 
джаюць аналітыкі: «На Беларусі да з’яўлення пісьменнасці першасныя элементы асветы 
базіраваліся на канонах і ведах народнай педагогікі. Яны былі арганічнай часткай усяго 
жыцця грамадства, найбольш праяўляліся ў працоўным навучанні», - з чаго зразумела, 
што традыцыйная культура як светапоглядна-выхаваўчы комплекс паспяхова і этна- 
экалагічна перадавалася вусным шляхам «з пакалення ў пакаленне». Таму роля глыбока- 
карэнных традыцыйных ведаў кожнай этнічнай супольнасці, якія багата прадстаўлены 
ў фальклорных жанрах народа - сапраўды выключная.



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў |

Народная паэтычная творчасць, вусная народная творчасць, фальклор - важныя 
і неад’емныя часткі духоўнай культуры народа. Яна ўключае празаічныя эпічныя творы - 
казкі, легенды, апавяданні, анекдоты і жарты. I адзін з самых старажытных жанраў 
нацыянальнага фальклору - замовы, якія ўзніклі ў той час, калі першабытны чалавек 
адухаўляў прыроду. Багаццем паэтычных фарбаў і разнастайнасцю зместу характэрызу- 
ецца каляндарна-абрадавая і сямэйна-абрадавая паэзія. А працоўны і жыццёвы вопыт, 
народная мудрасць, светапогляд працоўных, іх эстэтычныя і маральна-этычныя ідэалы 
трапна і лаканічна адлюстраваліся ў прыказках, прымаўках, загадках, крылатых выразах.

Таму конкурс павінен стаць той творчай пляцоўкай, дзе адбываецца знаёмства з такім 
разнастайным этнагарафічным матэрыялам, як казкі, забаўлянкі, заклічкі, лічылкі, 
легенды, паданні і г.д. 3 маленства творы гэтых жанраў уваходзяць у духоўнае жыццё 
дзяцей, фарміруюць іх мастацкі густ, даюць уяўленне аб навакольнай рэчаіснасці, вучаць 
пазнаваць дабро і зло.



«БЕРАГІНЯ»
I АДУКАЦЫЙНЫ ПРАЦЭС

У СУЧАСНЫМ МЕГАПОЛІСЕ

Таццяна КРЫЎКО
(г. Мінск)

ЭТНАКУЛЬТУРНАЕ ВЫХАВАННЕ 
ДЗЯЦЕЙ I МОЛАДЗІ Ў СУЧАСНАЙ ПРАКТЫЦЫ 
ДАДАТКОВАЙ АДУКАЦЫІ

Пошук магчымасцей дыялогу паміж мінулым і сучасным, спалучэнне сучасных 
педагагічных дасягненняў з тым, што назапашана ўласным народам - актуальная 
задача сістэмы дадатковай адукацыі дзяцей і моладзі. Адным з надзённых застаецца 

пытанне выхавання навучэнцаў сродкамі беларускага народнага мастацтва і традыцый- 
най культуры ва ўмовах урбанізацыі.

Дзейнасць Нацыянальнага цэнтра мастацкай творчасці дзяцей і моладзі (НЦМТДіМ) 
у галіне этнакультурнага выхавання навучэнцаў накіравана на стварэнне спрыяльнага 
этнакультурнага асяроддзя ва ўстановах дадатковай адукацыі дзяцей і моладзі, удаскана- 
ленне прафесійных этнакультурных кампетэнцый педагогаў дадатковай адукацыі, пад- 
трымку і развіццё творчых аб’яднанняў дзяцей і моладзі, скіраваных на вывучэнне, 
перайманне і трансляцыю беларускай народнай культуры.

Па выніках маніторынгу, які быў праведзены аддзелам навукова-метадычнага 
і псіхолага-педагагічнага суправаджэння дадатковай адукацыі НЦМТДіМ, ва ўстановах 
дадатковай адукацыі дзяцей і моладзі і агульнай сярэдняй адукацыі на I кастрычніка 
2015 г. дзейнічала 365 аб’яднанняў па інтарэсах фальклорнага (музычнага) кірунку, 
з іх 10,4 % маюць найменне ўзорны, народны, заслужаны (заслужаны аматарскі 
калектыў Рэспублікі Беларусь фальклорны ансамбль «Дударыкі» ДУА «Гімназія № 14 
г. Мінска»; заслужаны аматарскі калектыў Рэспублікі Беларусь фальклорны гурт 
«Берагіня» ДУА «Мётчанскі вучэбна-педагагічны комплекс дзічяцы сад-сярэдняя 
школа Барысаўскага раёна»; заслужаны аматарскі калектыў Рэспублікі Беларусь 
ансамбль народнай песні «Ярыца» ДУДА «Абласны цэнтр творчасці» г. Магілёва; 
заслужаны аматарскі калектыў Рэспублікі Беларусь ансамбль песні і танца «Зорачка» 
НЦМТДіМ).

У аб’яднаннях па інтарэсах музычна-фальклорнага кірунку займаецца больш за 
8180 навучэнцаў, з якімі працуюць 390 педагогаў дадатковай адукацыі.

Аналізуючы вынікі маніторынгу, творчую дзейнасць аб’яднанняў па інтарэсах і пады- 
ходы ў рабоце з фальклорным матэрыялам, можна вызначыць тэндэнцыі, якія сёння 
існуюць у дзіцячым і моладзевым фальклорным руху ў сістэме дадатковай адукацыі дзя- 
цей і моладзі.



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 37

Найбольшая колькасць аб’яднанняў па інтарэсах фальклорнага кірунку дзейнічае 
ў Брэсцкай вобласці - гэта 28,5 % ад усіх фальклорных аб’яднанняў ва ўстановах дадат- 
ковай адукацыі дзяцей і моладзі і агульнай сярэдняй адукацыі. Дастаткова высокая коль- 
касць такіх аб’яднанняў у Гродзенскай, Гомельскай, Віцебскай абласцях (15,6 %, 15,3 %, 
14,8 % адпаведна); найменшая колькасць на Магілёўшчыне (каля 5 %), па 10,4 % - 
у Мінскай вобласці і ў Мінску.

26 % ад агульнай колькасці аб’яднанняў па інтарэсах фальклорнага кірунку ва 
ўстановах дадатковай адукацыі дзяцей і моладзі і агульнай сярэдняй адукацыі займаюць 
калектывы этнаграфічнага кірунку. Гэта фальклорныя калектывы, якія арыентаваны на 
вывучэнне, захаванне і выкарыстанне рэгіянальнай (мясцовай) народнай спадчыны 
беларусаў, засвойваюць лакальныя традыцыі праз непасрэдны кантакт з аўтэнтычнымі 
выканаўцамі (носьбітамі фальклору) вусным шляхам, выкарыстоўваюць аўдыявізуальныя 
матэрыялы і дакладна транслююць тыя ці іншыя формы традыцыйнай беларускай куль- 
туры, рэпертуар складаецца выключна з традыцыйнага фальклору рэгіёна. Найбольшая 
колькасць калектываў этнаграфічнага кірунку ў Брэсцкай вобласці - 31,6 % ад усіх 
аб’яднанняў этнаграфічнага кірунку, невялікая колькасць у Магілёўскай вобласці - 5,3 % 
і ў Мінску - 7,4 %.

24,4 % ад агульнай колькасці аб’яднанняў фальклорнага кірунку ва ўстановах дадат- 
ковай адукацыі дзяцей і моладзі і агульнай сярэдняй адукацыі займаюць калектывы 
народна-сцэнічнага кірунку. Гэта фальклорныя калектывы, якія выкарыстоўваюць 
у сваёй творчасці стылізаваны музычны, музычна-харэаграфічны фальклорны матэ- 
рыял, стылізаваны народны касцюм, не імкнуцца да дакладнага ўзнаўлення форм тра- 
дыцыйнай народнай культуры, але прапагандуюць беларускую народную творчасць. 
Рэпертуар калектываў складаецца з апрацаванага фальклору, але і часткова 
выкарыстоўваюцца ўзоры беларускай традыцыйнай творчасці пэўнага этнаграфічнага 
рэгіёна.

Найбольшая колькасць (49,6 % ад агульнай колькасці аб’яднанняў фальклорнага 
кірунку) займаюць калектывы народна-сцэнічнага змешанага тыпу. Гэта калектывы 
(ансамблі), якія выкарыстоўваюць у сваёй творчасці аўтарскую музыку, стылізаваны 
музычны, музычна-харэаграфічны фальклорны матэрыял, стылізаваны народны касцюм, 
народна-песенную манеру выканання. Яны злучаюць у сваёй творчасці розныя музыч- 
ныя кірункі і стылі, не абапіраюцца на пэўную лакальную традыцыю, выкарыстоўваюць 
элементы сучаснай эстраднай практыкі.

Прыведзеныя лічбы сведчаць аб тым, што дзіцячы і моладзевы фальклорны рух 
развіваецца, але ж у большай колькасці ва ўстановах адукацыі пераважаюць калектывы 
народна-сцэнічнага кірунку, якія і фарміруюць сёння погляд нашых сучаснікаў-слухачоў, 
а таксама навучэнцаў (удзельнікаў творчых аб’яднанняў) і іх бацькоў на фальклорнае 
мастацтва.

Неабходна, каб з’яўляліся новыя аб’яднанні фальклорнага кірунку, асабліва тыя, 
якія б працягвалі вывучэнне і перайманне традыцыйнага фальклору беларусаў вусным 
шляхам, а тыя фальклорныя калектывы, якія існуюць і працуюць у гэтым кірунку, мелі 
прыхільнікаў сваёй дзейнасці і неабходную падтрымку педагагічнай і творчай 
грамадскасці.

Спецыфіка этнакультурнага выхавання ў сучасных умовах патрабуе і бесперапыннага 
прафесійнага станаўлення, удасканалення этнакультурнай кампетэнтнасці і майстэрства 
педагагічных работнікаў, а таксама развіцця этнакультурна-адукацыйнай прасторы ва 
ўстановах адукацыі.



38 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

3 улікам актуальнасці і надзённасці гэтага пытання, было прынята рашэнне стварыць 
прафесійную супольнась, якая б аб’ядноўвала педагагогаў дадатковай адукацыі ў галіне 
народнай творчасці. У выніку пачала сваю дзейнасць рэспубліканская лабараторыя 
народнай творчасці - метадычнае аб’яднанне педагагічных работнікаў устаноў 
дадатковай адукацыі дзяцей і моладзі і агульнаіі сярэдняіі адукацыі, форма арганізацыі 
прафесійнага ўзаемадзеяння, накіраваная на сумеснае рашэнне задач этнакультурнага 
выхавання навучэнцаў. Каардынацыя дзейнасці рэспубліканскай лабараторыі народнай 
творчасці здзяйсняецца аддзелам навукова-метадычнага і псіхолага-педагагічнага супра- 
ваджэння дадатковай адукацыі НЦМТДіМ. Удзельнікі лабараторыі - педагогі дадатковай 
адукацыі аб’яднанняў па інтарэсах фальклорнага (музычнага) кірунку і аб’яднанняў па 
інтарэсах народнай дэкаратыўна-прыкладной творчасці.

Асноўны напрамак дзейнасці лабараторыі народнай творчасці - выяўленне, заха- 
ванне, пашырэнне і трансляцыя вопыту этнакультурнага выхавання дзяцей і моладзі ва 
ўстановах дадатковай адукацыі дзяцей і моладзі і агульнай сярэдняй адукацыі, а таксама 
вывучэнне праблем і тэндэнцый развіцця дадзенага кірунку ў сучасны перыяд.

Рэалізацыі праекта рэспубліканскай лабараторыі народнай творчасці папярэднічала 
доўгачасовая аналітычная і арганізацыйна-метадычная работа.

У 2012-2013 гг. Нацыянальным цэнтрам мастацкай творчасці дзяцей і моладзі быў 
праведзены Рэспубліканскі конкурс праграм аб’яднанняў па інтарэсах фальклорнага 
кірунку ўстаноў адукацыі, які выявіў тэндэнцыі развіцця адукацыйных паслуг для дзя- 
цей і моладзі ў галіне этнакультурнага выхавання, узровень этнакультурнай кампетэнтнасці 
педагогаў дадатковай адукацыі, сучасныя падыходы да выхавання асобы сродкамі 
беларускіх народных традыцый.

Вынікам конкурсу стаў дапаможнік «Аб’яднанні па інтарэсах: выхаванне сродкамі 
беларускага фальклору» (пад рэдакцыяй В.А. Кляцовай, Т.М. Крыўко, І.П. Шаўчэнка), 
які выдадзены ў 2015 г. з грыфам «Рэкамендавана навукова-метадычнай установай 
“Нацыянальны інстытут адукацыі” Міністэрства адукацыі Рэспублікі Беларусь» у выда- 
вецтве «Пачатковая школа». Дапаможнік змяшчае 9 лепшых праграм - пераможцаў 
Рэспубліканскага конкурсу праграм аб’яднанняў па інтарэсах фальклорнага кірунку 
ўстаноў адукацыі. Яны рэалізуюцца на базавым узроўні, складзены на аснове тыпавой 
праграмы дадатковай адукацыі дзяцей і моладзі (мастацкі профіль).

Для інфармацыйна-метадычнага забеспячэння дзейнасці аб’яднанняў па інтарэсах 
фальклорнага кірунку на працягу 2012-2016 гг. НЦМТДіМ выдадзены шэраг навукова- 
метадычных і практычных зборнікаў з вопыту работы педагогаў дадатковай адукацыі 
і ўстаноў адукацыі ў галіне выхавання навучэнцаў сродкамі народнай культуры беларусаў.

У лістападзе 2015 г. адбылося першае пасяджэнне рэспубліканскай лабараторыі 
народнай творчасці, у межах якой быў прадстаўлены вопыт педагогаў дадатковай 
адукацыі ў галіне этнакультурнага выхавання дзяцей і моладзі. Для ўдзельнікаў пася- 
джэння была арганізавана школа майстэрства, якая ўключала майстар-класы, творчыя 
майстэрні і сустрэчы, трэнінг па беларускай спеўнай этнафоніі, а таксама адбылося зна- 
ёмства з пляцоўкай вопыту па этнакультурным выхаванні ва ўмовах вялікага горада, 
якую прэзентаваў фальклорны калектыў «Мілавіца» ЦДАДіМ «Ветразь» Кастрычніцкага 
раёна г. Мінска (кіраўнік - педагог дадатковай адукацыі М.В. Снітко).

У межах лабараторыі былі абмеркаваны пытанні выхавання асобы сродкамі бела- 
рускага фальклору, вызначаны праблемы і перспектывы работы ў гэтым напрамку.

Дзейнасць рэспубліканскай лабараторыі народнай творчасці працягваецца. У лютым 
2017 г. адбыўся педагагічны форум «Культуралагічны падыход у развіцці прафесійнага



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 39

майстэрства педагогаў дадатковай адукацыі». Сёлета стартавалі праекты «Культурная 
спадчына майго краю» (у межах Рэспубліканскай грамадзянска-патрыятычнай акцыі 
«Збяры Беларусь у сваім сэрцы») і Рэспубліканскі конкурс праектна-даследчых работ 
навучэнцаў устаноў дадатковай адукацыі дзяцей і моладзі і ўстаноў агульнай сярэдняй 
адукацыі «Выхаванне на аснове традыцый беларускага народа. Беларуская народная 
цацка», якія накіраваны на вывучэнне народнай спадчыны, даследча-прадуктыўную 
дзейнасць навучэнцаў і педагогаў.

Стварэнне культурна-выхаваўчай этнічнай прасторы ва ўстановах адукацыі - гэта 
мэтанакіраваная дзейнасць, якая з’яўляецца вынікам узаемадзеяння ўсіх зацікаўленых 
удзельнікаў адукацыйнага працэсу на аснове прынятых у народзе прыкладах паводзін 
і каштоўнасцей беларускай народнай кулыуры. Рэспубліканская лабараторыя народнай 
творчасці дала добры кірунак для далейшай арганізацыі прафесійнага ўзаемадзеяння 
педагогаў дадатковай адукацыі, сумеснага вырашэння задач этнакультурнага выхавання 
дзяцей і моладзі ў сучасных умовах, развіцця этнакультурна-адукацыйнага асяроддзя ва 
ўстановах адукацыі.



40 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Наталля ПЕТУХОВА
(г. Мінск)

МЁТЧАНСКАЯ «БЕРАГШЯ» -
ШЛЯХ ДА ЭТНАКУЛЬТУРНАГА ВЫХАВАННЯ

Уапошнія гады на тэрыторыі Беларусі назіраецца рост інтарэсу грамадства да 
фальклорных традыцый. Гэта выяўляецца праз адраджэнне старадаўніх свят 
і абрадаў, аснову якіх складае народнае музычнае і харэаграфічнае мастацтва. Значнае 

месца ў гэтым працэсе адыгрываюць дзіцячыя фальклорныя калектывы, дзейнасць якіх 
грунтуецца на аўтэнтычных узорах пераймання і засваення этнакультурнага вопыту, 
сярод якіх вылучаецца заслужаны аматарскі калектыў Рэспублікі Беларусь «Берагіня» 
Мётчанскага навукова-педагагічнага комплексу дзіцячы сад-сярэдняя школа Бары- 
саўскага раёна.

У гэтым калектыве дзеці займаюцца па аўтарскай праграме, якую распрацаваў у своё 
час старшы навуковы супрацоўнік Беларускага дзяржаўнага інстытута праблем куль- 
туры Мікола Козенка. Яна ўяўляе сабой цэласную сістэму, накіраваную на далучэнне, 
засваенне, спасціжэнне і аднаўленне дзецьмі фальклорнай спадчыны. Варта вылучыць 
яе асноўныя напрамкі: пазнавальны, канцэртна-выканальніцкі, рэкрэацыйна-асветніцкі.

Пазнавальны напрамак дзейнасці фальклорнага калектыву «Берагіня» прадугледжвае: 
знаёмства ўдзельнікаў з асаблівасцямі матэрыяльнай і духоўнай традыцыйнай культуры 
беларускага народа; вывучэнне народна-песеннай творчасці Беларусі, яе рэгіянальных 
асаблівасцей; засваенне іншых жанраў народнай творчасці - прыказак, прымавак, легенд, 
паданняў, казак; авалоданне навыкамі народнай манеры спеваў; знаёмства з танцавальна- 
гульнёвым і музычна-інструментальным фальклорам.

Канцэртна-выканальніцкі напрамак адлюстроўвае актыўны ўдзел калектыву ў кан- 
цэртах і конкурсах, фестывалях, шэсцях і масавых святах, падчас якіх дзеці могуць пра- 
дэманстраваць адмысловую і самабытную фальклорную спадчыну.

Рэкрэацыйна-асветніцкі напрамак праграмы этнавыхавання фальклорнага калек- 
тыву «Берагіня» мае на мэце наведванне ўдзельнікамі калектыву экскурсій, выстаў 
народнай творчасці, канцэртаў, удзел у этнаграфічных экспедыцыях і краязнаўчых 
вандроўках.

Згодна з ёй удзельнікі калектыву вывучаюць мясцовыя традыцыі Мядоцкага краю, 
збіраюць ад тутэйшых жыхароў звесткі пра абрады і звычаі, пераймаюць ад іх танцы 
і песні, творы вуснай народнай спадчыны. На наш погляд, цесная сувязь удзельнікаў 
калектыву з творчасцю носьбітаў старажытнага фальклору ў значнай ступені абумоўлівае 
педагагічную эфектыўнасць методыкі Міколы Козенкі.

Даўно вядомыя сведчанні збіральнікаў фальклору аб тым, што паўнавартаснае эма- 
цыянальнае ўздзеянне фальклорны твор аказвае толькі падчас яго «жывога» 
аўтэнтычнага выканання і непасрэднага ўспрымання ад носьбітаў. Незвычайная прыга- 
жосць фальклорных твораў, узмоцненая натуральнасцю трансляцыі, усведамленне 
сваёй роднасці з тымі, хто некалі жыў і выконваў гэтыя творы, аказвае незабыўнае 
ўражанне на асобу, адкрывае новыя эмоцыі, асацыяцыі, гарманічныя структуры, 
драматургічныя камбінацыі і г.д. Непасрэднае ўспрыманне ўдзельнікамі фальклорнага 
калектыву «Берагіня» «жывога» выканання паглыбляе іх жыццёвы і эстэтычны вопыт, 
садзейнічае павышэнню інтарэса да ўспрымання фальклоных твораў і ўдасканаленню 
выканальніцкага майстэрства, а непасрэдныя стасункі з носьбітамі фальклору ўзбагачае



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 41

жыццё калектыву, спрыяе выхаванню павагі да людзей, якія жывуць побач, абуджаюць 
жаданне берагчы і працягваць мастацкія традыцыі Беларусі.

Спевакі і выканаўцы на народных інструментах, казачнікі і народныя майстры, 
узаемаадносіны паміж людзьмі ўтвараюць народна-творчае выхаваўчае асяроддзе, якое 
дазваляе аднавіць спецыфіку камунікацыйнага акта, асаблівасці ідэйна-эстэтычнай 
макрасферы традыцыйнага соцыуму падчас узаемадзеяння дзяцей з фальклорнымі 
артэфактамі. У яго межах ажыццяўляецца трансляцыя сацыяльнага і эстэтычнага вопыту, 
аднаўляюцца і засвойваюцца найбольш устойлівыя і сцверджаныя супольнасцю стэрэа- 
тыпы паводзін. Так, удзельнікі калектыву не проста сутыкаюцца час ад часу з тымі ці 
іншымі мастацкімі ідэямі і вобразамі фальклору, фрагментамі калектыўнай творчай 
дзейнасці, яны з маленства назіраюць за падзеямі абрадаў, пагружаюцца ў эмацыянальны 
стан песень, карагодаў і паступова пачынаюць усведамляць іх глыбінны змест. 3 часам 
яны становяцца актыўнымі ўдзельнікамі фальклорных дзей і ўжо самі імкнуцца пера- 
даць свой вопыт нашчадкам. Сярод іх народныя музыканты А. Крачкоўскі, П. Шчэрба, 
спявачка і расказчыца В. Абрамовіч.

Народна-творчае выхаваўчае асяроддзе аматарскага фальклорнага калектыву 
«Берагіня» спалучае: этнічнае (мову народа, яго светапогляд, матэрыяльную і духоўную 
культуру, сістэму звычаяў, абрадаў і свят), музычнае (народная музыка ў запісе, 
у выкананні носьбітамі вуснай традыцыі і прафесійнымі музыкантамі) і выхаваўчае 
(калектыў аднагодкаў, творчыя стасункі з удзельнікамі іншых фальклорных калектываў, 
узаемадзеянне з сям’ёй) атачэнне. Варыятыўнае і разнастайнае па змесце, яно дазваляе 
найбольш эфектыўна далучаць дзяцей да засваення фальклору, актывізаваць працэс 
успрымання, усведамлення і інтэрпрэтацыі яго каштоўнасцей. Пры гэтым пражыванне 
творчага акта гадаванцамі суправаджаецца станоўчымі эмоцыямі, падтрымкай з боку 
аднагодкаў і дарослых, што спрыяе творчай самарэалізацыі ўдзельнікаў аматарскага 
фальклорнага калектыву, станаўленню свабоднай і актыўнай асобы. Дзякуючы 
арганізаванаму такім спосабам асяроддзю ў калектыве замацаваўся спрыяльны маральна- 
псіхалагічны клімат, маюць месца ўзаемадзеянне і ўзаемападтрымка, што ўплывае на 
самаадчуванне дзяцей, стварае камфортную, эмацыянальна і інтэлектуальна насычаную 
атмасферу супрацоўніцтва, бяспекі і добразычлівасці.

На наш погляд, менавіта такая форма засваення фальклору найбольш эфектыўная, бо 
грунтуецца на стагоддзямі апрабіраваным метадзе: ад старэйшага малодшаму, з «вуснаў 
у вусны». Як слушна падкрэслівае В.С. Болбас, «гэта адзін з істотных момантаў, які мы 
сёння павінны запазычыць у педагагічнага генія народа і пакласці ў падмурак тэорыі 
і практыкі выхавання падрастаючых пакаленняў» [1, с. 7],

Педагагічны падыход Міколы Козенкі прадугледжвае арганізацыю працэсу засва- 
ення фальклору ў сінкрэтычных формах яго традыцыйнага бытавання (сукупнасці 
песень, танцаў, карагодаў, казак, легенд, паданняў), якія садзейнічаюць развіццю круга- 
гляду, асацыятыўнага мыслення ўдзельнікаў фальклорнага калектыву «Берагіня». 
Сінкрэтызм фальклору адлюстроўвае старажытную еднасць рэлігіі, мастацтва, 
філасофіі, маралі. Адсюль і своеасаблівасць прыроды фальклору: побач з вуснай пра- 
мовай у ім прысутнічаюць музычныя, мімічныя, драматургічныя знакі, якія вызнача- 
юць імправізацыю і вар’іраванне танцавальных рухаў, паэтычных тэкстаў і інш. 
Менавіта таму і ў педагагічным працэсе дзіцячага фальклорнага калектыву 
выкарыстоўваецца ўся разнастайнасць гучання народных спеваў, жэстаў і мімікі танцаў, 
гульняў, карагодаў, якія актуалізуюць эстэтычны вопыт, мастацкія ўражанні, асацыяцыі 
і аналогіі дзяцей.



42 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Засваенне разнастайных фальклорных твораў дапамагае ўсвядоміць значнасць 
і мастацкую вобразнасць народнага мастацтва, асацыятыўнасць і метафарычнасць яго 
мовы, што спрыяе мэтанакіраванаму развіццю этнакультурнай творчасці ўдзельнікаў 
калектыву. Выкарыстанне сінкрэтызму фальклору як сістэмы педагагічнага ўздзеяння 
значна ўзбагачае досвед, актывізуе эмацыянальны настрой, удасканальвае эстэтычныя 
патрэбнасці дзяцей.

Варта адзначыць, што «Берагіня» з’яўляецца лаўрэатам шматлікіх фестываляў 
і конкурсаў, сярод якіх Міжнародны фестываль харэаграфічнага мастацтва «Сожскі 
карагод» (Гомель, 1999), «Палескі карагод» (Пінск, 2000), «Беларуская полька» (Чачэрск, 
2000); Рэспубліканскі фестываль фальклорнага мастацтва «Берагіня» (г.п. Акцябрскі, 
1999); абласны фестываль традыцыйнага танца «Мінская кадрыля» (Барысаў, 2015) 
і інш.

Аднак, берагінцы, удзельнічаючы ў шматлікіх конкурсах, фэстах і канцэртах, 
рэалізуюць сябе не толькі як артысты, але, даследуючы мастацкую культуру свайго 
рэгіёна, пішуць навуковыя працы, выступаюць на навукова-практычных канферэнцыях 
(«Традыцыйная культура і дзеці», «Мядоцкія чытанні» і інш.), чым пацвярджаюць 
педагагічную эфектыўнасць аўтарскай праграмы Міколы Козенкі, яе ўнікальнасць і 
жыццяздольнасць.

Літаратура

1. Болбас, В.С. Этычная педагогіка беларусаў / В.С. Болбас. - Мінск : Бел. 
навука, 2004. - 175 с.



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 43

Алена БОГАНЕВА
(г. Мінск)

ВЫХАВАЎЧЫ ПАТЭНЦЫЯЛ НАРОДНАЙ ПРОЗЫ

Казка, па меркаванню К.В. Чыстова, з’яўляецца самым раннім і разам з тым самым 
верным і магутным спосабам далучэння дзяцей да культуры - і агульначалаве- 
чай, і нацыянальнай1. Тое ж можна сказаць пра народную прозу ў цэлым, і ўвогуле пра 

традыцыйную культуру.
Усе жанры і віды народнай прозы праецыруюцца на адвечныя катэгорыя дабра і зла, 

на іх канфлікт. Разрашэнне гэтага канфлікту будзе розным для розных жанраў, бо кожны 
жанр па-свойму мадэлюе свет. Напрыклад, у казкавых жанрах ёсць такі сюжэт 
(СУС2 804 B): Саламон (салдат або каваль) пугае чарцей тым, што пабудуе царкву (кас- 
цёл), і такім чынам ратуецца з пекла. Або шырока вядомая з дзяцінства казка пра вяршкі 
і карэнькі (СУС 1030), дзе разумны і хітры чалавек падманывае дурнога чорта. У мадэлі 
свету казак такое ёсць: чалавек перамагае нячыстую сілу, той жа цар Саламон 
у міжнародным казкавым сюжэце (СУС 803) садзіць самаго сатану на ланцуг, і той не 
можа з гэтага ланцуга сыйці. У былічках такое ў прынцыпе немагчыма. Калі герой 
і ратуецца ад нячыстай сілы, то з вялікімі цяжкасцямі і стратамі для сябе: былічкі 
па-іншаму мадэлююць свет.

Такім чынам, разрашэнне згаданага канфлікту дабра і зла будзе розным для розных 
жанраў. У няказкавых жанрах далёка незаўсёды дабро перамагае зло, але нават перамога 
зла (бяды, шкоды, няшчасця, нястачы) заўсёды мае выразную дыдактычную мэту. 
Разгледзім рэалізацыю гэтага базавага канфлікту ў жанрах казак і легенд - народна- 
біблейскіх і небіблейскіх.

Казкі - жанр, уласцівы ўсім народам свету, і хоць у кожнага народу свой лёс і свае 
традыцыі, але, перакрываючы нацыянальныя і этнічныя асаблівасці і адрозненні, 
у многіх народаў на розных прасторах свету існуе адзіная канцэпцыя, якую можна 
ўмоўна назваць канцэпцыяй «актыўнага дабра»3 - дапамогі слабаму, узаемадапамогі, 
спачування. 3 другога боку, у казцы вобразна і пераканаўча дэманструюцца адмоўныя 
якасці адпаведных персанажаў (зноў жа ў розных народаў гэтыя якасці інтэрнацыя- 
нальныя): карыслівасць, чэрствасць, абыякавасць, зайздрасць і да т.п.

Для казак пра жывёл асноўны сэнсавы аспект - маральны, яны прасякнуты гумарам, 
для іх характэрны яркі аптымізм, калі слабыя выходзяць пераможцамі са складаных 
становішчаў і спаборніцтваў.

Паэтыка казкі - гэта паэтыка ўзнагароджання дабра і пакарання зла. Гэта асноўная 
рухавая спружына казкавага апавядання, асноўны закон пабудовы казкавага сюжэту 
і сэнс самога існавання казкі. У чарадзейных казках казкавага героя могуць прымаць 
не за таго, які ён ёсць, але сам герой не мяняецца, ён заўсёды роўны сабе. Як правіла, 
казкавага героя спачатку неправільна ўспрымаюць па знешніх прызнаках: бедны, 
апрануты ў лахманы, непрыгожы і да т.п., але з развіццём сюжэта раскрываецца яго 
сапраўдная сутнасць. Духоўнай эвалюцыі ў казкавага героя не адбываецца, гэта

1 Чнстов, К.В. Японская сказка н русскнй чнтатель // Фольклор. Текст. Траднцня : [сб. ст.] 
[Рос. гос. гуманнтар. ун-т, йн-т высш. гуманнтар. нсследованнй, Центр тнпологнн н семнотнкн 
фольклора; подгот. текста к нзд. А.С. Архнповой]. - М. : ОГЙ, 2005. - С. 226.

2 СУС - (з рус.) параўнальны ўказальнік сюжэтаў.
3 Вызначэнне прапанавана К.В. Чыстовым. Гл. тамсама, с. 234.



44 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

ў прынцыпе чужародна для казкі і для фальклору ўвогуле. I ў гэтым сэнсе казка - не 
прымітыў, а традыцыйнае стэрэатыпнае абагульненне асноўнага, сутнаснага, самага 
важнага.

Для казак выключна важнай была сітуацыя выканання. «Па сабраных дадзеных 
XVIII - XX стст., казка расказвалась як мужчынамі, так і жанчынамі ў наступных жыц- 
цёвых абставінах: у час работы і адпачынку, у памяшканні і на адкрытым паветры (дома, 
у час гаспадарчага вольнага часу, у дарозе, і да т.п.), у рознай пола- і соцыяўзроставай 
аўдыторыі (сям’я, суседзі, свае і чужыя, дзіцячы, моладзевы, мужчынскі, жаночы, зме- 
шаны і прафесійныя колы), у святочных і абрадавых сітуацыях»1. Прыкладна тыя ж тра- 
дыцыйныя сітуацыі выканання былі ўласцівымі і для былічкі.

Казкі былі папулярныя не толькі ў дзіцячай аўдыторыі яшчэ два стагоддзя назад: 
з казачнікамі заключалі своеасаблівыя дамовы арцелі лесарубаў і рыбакоў, каб па веча- 
рах казачнік расказваў казкі да таго часу, пакуль не засне апошні чалавек з арцелі2.

Менавіта таму ўсходнеславянскім казкам уласцівыя разнастайныя кантамінацыі, 
рэтардацыі (запаволенні) дзеянняў, увага да дробязей і падрабязнасцей.

Дыдактыка таксама ляжыць у самой сутнасці «народнай Бібліі» - вусных апавяданняў 
на тэмы Свяшчэннага Пісання. Апошняя ўся прасякнута выхаваўчымі інтэнцыямі. Як 
выказаўся адзін з нашых старэйшых інфармантаў Васіль Ёвіч 1923 г.н. прав. з в. Залюцічы 
Жыткавіцкага р-на (зап. 2004 г.): «А факцічэскі оно і не положано расказываць тое, што 
ў Вангеліі. ЧытаІі і знаіі. <...> Цывілізацыя в Бібліі не сказана. Это і не надо. Там ска- 
зываецца, какой чоловек должон быць, у што верыііь, што панімаць і што дзелагіь. Это 
Закон. Дзесяць заповедзей надо ізучать і дзержацца». Пра гэта ж гаворыць Баляслаў 
Ракоўскі, 1926 г.н., катал. з г. Смаргонь (нар. у засценку Палястына) (зап. 2009 г.): 
«<А якім павінен быць чалавек, каб увайсці ў Царства Нябеснае, а неў пекла?> На гэта 
есьць дзесяць запаведзей Божых і есьлі чалавек спалняе запаведзі, ён спаўняе прыказ 
Божы. Нарушыць прыказ начальніка або воінсканга начальніка - гэта праступленне. 
А тут жа ж тожа ёсьць прыказ. I вот любы прыказ чалавек нарушае - праступленне! 
А за праступенне што? Наказваюііь. Bom в чом дзела».

Вуснай Бібліі належыць вобласць не толькі пэўных традыцыйных ведаў пра светапа- 
будову, паходжанне розных відаў істот, з’яў, прадметаў, устанаўленняў, але таксама 
вобласць агульных сэнсаў і ўяўленняў аб этычных катэгорыях дабра і зла, справядлівасці, 
шкоды, граху, дабрадзеі3. Вельмі часта народнабіблейскія расказы суправаджаюцца 
разважаннямі і каментарамі на тэмы маралі, веры, выратавання. «Гэта дзесяць запаве- 
дзеіі. Каб Бога -любі, уважай і немеіі чужых богаў перад сабой. Вон сколька сектантаў 
ёсьць, і кажны мае сваііго бога. I імена падаваўшы, вон тут Ёгай называюііь бога... 
Вот мы Богам называем, а ісламцы - у іх Алах. Па-разнаму называюць сваіх багоў. От 
віш: не будзеш мець чужых багоў перада Мноіі. Будзеш любіць Бога з цэлаіі душы, 
з цэлага сэрца. I любі бліжняга сваііго - як сам сябе самога. А ў нас сваім эгаізмам 
чалавек забывае этыя прыказы Божыя. <...> Чці ouya свойго і матку свою. Другой 
жаны не прыводзь - чужога, свайго прыяцеля. He убівай. I не гавары фальшывага 
свідэіітва проці бліжняга свого. Бліжні - есьць кажны чалавек. He звяртай увагі: ілі ён

1 Бернштам, Т.А. Сказка в быту н культуре русского крестьянства // Траднцнонная куль- 
тура - № 1 - 2000. - С. 27.

2 Гл. тамсама, с. 233.
’ Больш падрабязна пра гэта: Боганева, Е.М. Ценностные представлення белорусов о вере : 

белорусская «народная Бнблня» н комментарнн к ней носнтелей традвцнн // Категорня оценкн 
н снстема ценностей в языке н культуре / отв. редактор С. М. Толстая. - М., 2015. - С. 285-303.



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 45

бліжні, ілі ён бомж. Чалавек жывы - значыць бліжні. Яго нада цаніць, нада уважаць 
кажнага чалавека. He жадаіі жаны чужой - эта я сказаў... I не крадзі, во. I калі чала- 
век будзе спаўняць гэтыя дзесяць запаведзей, ён свабодна мае права знаць, што ён не 
нарушыў <1 тады можа папасць у Царства Нябеснае?> От тады можа папасьць...» 
(зап. А.М. Боганева ў 2009 г. ад Б. Ракоўскага, 1926 г.н., катал., 4 кл., нар. у засц. Паля- 
стына, Смаргонскага р-на, жыве ў г. Смаргонь).

Носьбіты традыцыі, як правіла, не адрозніваюць запаведзяў «закона» - Старога Запа- 
вету і запаведзяў Евангельскіх, Новага Запавету. Уласна з новазапаветных запаведзяў 
найбольш часта называецца прабачэнне. «Вот ён на цябе каменем, а ты на йго хлебам. 
He злуй. Далі Бог, праўду. Ой, нашто, хай злуюць, хай клянуць. А я хочу каб маім дзіцям 
здароўя было да ўнукам. <...> Без Бога ні да парога. Што ні зробіцца - Бог з табою, 
Бог вам суддзя, но не я» (Зап.А.М. Боганева і Т.Б. Варфаламеева ў 2003 г. ад Марфы 
Іванаўны Туцінай, 1928, прав., в. Гулічы, Ляхавіцкі р-н, Брэсцкая вобл.).

Этыялагічныя легенды небіблейскага характару - гісторыі пра паходжанне з’яў, 
прадметаў, устанаўленняў, не звязаныя напрамую з біблейскімі сюжэтамі і тэмамі. 
Гістарычна гэтыя легенды выконвалі функцыю тлумачэння свету - што як і адкуль 
пайшло. Паказаць першапачатковую сітуацыю стварэння жывых істот (прадметаў, пры- 
родных і культурных аб’ектаў, звычаяў, прадпісанняў і да т.п.) азначала прадэманстра- 
ваць прычыну не толькі набыцця імі пэўных якасцей, але і адносінаў да іх з боку людзей.

У сучасны час інфармацыйная функцыя перастае пераважаць у этыялагічных леген- 
дах: і старэйшыя, і, тым больш, маладзейшыя інфарманты не абавязкова вераць у іх 
абсалютную праўдзівасць. I на першы план выходзіць менавіта дыдактычна-выхаваўчая 
функцыя. «Калісыр мне бабця казала, што баііян да палавіна белы, am палавіна чорны. 
Бог сабраўусё гэтаеў ворак: ну жужлу якую, зьмяі, жабы каторыя, - і даў бабе нясьці. 
Сказаў: “Толька не аглядывайся і не развязуй ні за што ”. А баба ж, знаеце, якая цікавая. 
Яна ж не выдзержала. Панясла, і даваіі жа ўжо палядзіць. I як развязала еты ворак 
і выпусьціла ўсё назад. Так Бог зазлаваўся, і яе пераўраціў у бацяна. Вот за тое яна ходзя 
і жабы гэтыя сабірае, і жукі, і зьмяю можэць бацян задушыць. <...> Так <бабця> 
казала: "He будзь цікавая! Бо будзеш, як бацян хадзіць пабіраць усё”. Баба ж была 
цікаеая, так відзіш, цяпер перавярнуў Бог у бацяна і ходзя сабірае і жаб, і ўсяго» (Зап. 
А.М. Боганева і Т.Б. Варфаламеева ў 2002 г. ад Марыі Макевіч, 1940 г.н., 7 кл., катал., 
в. Быстрыца, Астравецкі р-н, Гродзенская вобл.).

Што тычыцца духоўна-этычных легенд, то дыдактычная функцыя ў іх была і заста- 
ецца першапачатковай. Духоўна-этычныя легенды ў вобразна-прытчавай форме 
выяўляюць духоўна-маральныя законы чалавечага жыцця на зямлі, разважаюць пра 
грахі і дабрадзеі, спалучаюць у сабе алегорыю і дыдактыку. Асноўныя матывы духоўна- 
этычных легенд - багацце і беднасць, ганарлівасць і пакорнасць, упэўненасць у сваіх 
магчымасцях і спадзяванне на Бога, скупасць і шчодрасць, жорсткасць і міласэрнасць. 
Пры тым, першыя і другія члены пералічаных апазіцый у легендах узаемна карэліруюць: 
багацце - значыць ганарлівасць, упэўненасць у сваіх магчымасцях, скупасць, жор- 
сткасць; адпаведна беднасць - пакорнасць, цярплівасць, спадзяванне на Бога, шчодрасць, 
міласэрнасць. Асноўны змест гэтых легенд заключаецца ў выпрабаванні людзей, 
і ў залежнасці ад вынікаў гэтага выпрабавання Бог узнагароджвае міласэрных 
і спагадлівых, карае скупых і жорсткіх. «Бог прыйшоў а пякла хлеб хазяйка. 1 Ён гавора: 
“Дай, я так есьці хачу, што прама ад голаду гатоў памярці”. Так яна тады: "Ай, ідзіце 
Вы к чорту, у нас хватае такіх многа галодных! Усё толькі есьці і есьці... ” Атказалася. 
I Богужо пайшоў. А яна думае: трэба ж павярнуць еты хлеб ужо другім канцом, каб ён



46 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

запёкся xapauio. А там адны гады з хлеба палучыліся. А яна тады: “Ай, гэта чараўнік, 
гэта чараўнік! ” А гэта быў не чараўнік, а сам Бог. Пробоваў якія людзі. Чы яны ска- 
рынкай хлеба падзеляцца, чы яны не. А да другога пайшоў там ужо бедненькі такі быў 
старычок. Але ён гавора: “Я жалею”... I там што меў тое даў. Так ён збагацеў тоіі 
старычок. Бо ён астатняю скарыначку пачаставаў, і даў Яму есыр. I ён усягда меў 
хлеба, а гэная <жанчына, што хлеб пякла>, бедная асталася» (зап. А.М. Боганева 
і Т.Б. Варфаламеева ў 2002 г. ад Сабіны Мацкевіч 1934 г.н., 4 кл., катал., в. Ізабэліна, 
Астравецкі р-н, Гродзенская вобл.).

На прыкладзе разгледжаных казкавых і некаторых няказкавых жанраў 
(народнабіблейскіх легенд, этыялагічных легенд небіблейскага характару, духоўна- 
этычных легенд) відавочна, што народная проза «завострана» на выхаванне - і дзяцей, 
і дарослых, таму што выхаваўча-дыдактычная функцыя (разам з камунікатыўнай 
і забаўляльнай) прысутнічае практычна ва ўсех жанрах, відах і творах, толькі па-рознаму 
праяўляецца ў залежнасці ад жанру і віду, а таксама аўдыторыі, для якой прызначана 
выкананне таго ці іншага твора.



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 47

Святлана МАЦЮШОНАК
(в. Антаневічы, Барысаўскі раён)

РОЛЯ МАЦІ Ў ВЫХАВАННІ ДАЧКІ

Маці, Матуля... Чароўнае слова!
Мама - сапраўды чароўнае, святое слова. 3 яе дабрыні, з яе любові пачынаецца жыццё 

кожнага чалавека. Мама - гэта чалавек, які не толькі бярэ на сябе клопат і адказнасць за 
наша жыццё, але і будзе заўсёды побач, ахіне нас сваім цяплом і ўвагай, павядзе па 
жыцці, будзе самым надзейным сябрам і верным дарадчыкам.

На свеце няма любові мацнейшай за любоў маці і няма адказнасці большай, чым 
быць маці.

3 даўніх часоў у сем’ях выхаванне дзяцей ляжала на жаночых плячах. Царква патра- 
бавала ад жанчын выхавання ў дзецях паслухмянасці, цярплівасці, павагі да старэйшых.

Асаблівая роля адводзілася маці ў выхаванні дзяўчынкі. Менавіта матуля павінна 
была навучыць дзяўчынку быць гаспадыняй у хаце: прыбраць, прыгатаваць ежу, пашыць 
і адрамантаваць адзенне, дагледзець агарод і гападарку. Акрамя гэтага дзяўчынка павінна 
ўмець спяваць і танцаваць, мець пачуццё густу і меры, быць жанчынай: калі трэба - сла- 
бай і безабароннай, калі тэба - валявой і моцнай духам. На мой погляд, гэтымі якасцямі 
павінны валодаць і сучасныя дзяўчаты. Так некалі выхавала мяне і мая матуля, Галуза 
Валянціна Фёдараўна, самы дарагі і блізкі для мяне чалавек на Зямлі.

Нарадзілася мама ў перадваенным 1939 г. у сям’і Кажэўкаў Фёдара Піліпавіча 
і Пелагеі Пятроўны, у в. Дроздзіна. У сям’і было васьмёра дзяцей, чатыры дзяўчынкі 
і чатыры хлопчыкі. Валечка была трэцяй па ліку, таму з самых малых гадоў даводзілася 
клапаціцца пра малодшых. Калі маме споўнілася 9 гадоў, яе аддалі ў памочніцы бабулі 
Сынклеце, якая пражывала ў в. Боркі. Дзед Петра памёр і бабулі было цяжка спраўляцца 
з гаспадаркай: каровай, свіннямі, курамі, гусямі. Нялёгка прыходзілася дзяўчынцы: бо 
раней сена на карову збіралі па ахапачку, насілі «ношкамі» сырую траву, якую жалі сяр- 
пом у балацінках, лясных палянках, а потым дома сушылі. I «ліст даводзілася шморгаць 
маленькімі рукамі, баючыся лесніка. Канешне, хацелася дадому, да братоў і сястрычак, 
матулі, якая ўжо пачала хварэць на сухоты. I вось дзяўчынка адна цераз лес ідзе праве- 
даць родных, за плячыма нясе катомку з малаком, творагам, сыраваткай. Цяпер мама 
ўспамінае, што вельмі баялася таго лесу, бо вадзіліся там ваўкі і дзікі, таму старалася 
пераадолець яго бягом.

У хуткім часе маці, Пелагея Пятроўна, памерла. Маёй матулі было чатырнаццаць, 
а малодшай сястры Тамары ўсяго чатыры гады. Клопат пра малодшых раздзяліла разам 
з бацькам і мая матуля.

Мама вельмі рана пайшла працаваць у калгас, бо трэба было дапамагаць і бацьку, 
і бабулі, якая страціла апошнюю дачку. I жыта жала сярпом, і лён брала, і бульбу садзіла, 
і капала рыдлёўкай, і кукурузу садзіла пад «шнурок», і ўсе гэта за «палачкі» (працадні).

У 20-гадовым узросце пайшла працаваць на торфараспрацоукі. Там было не лягчэй, 
але плацілі грошы, прычым даволі добрыя. Акрамя працы, успамінае мама і іншыя 
моманты. Успамінае, як ладзіліся вечарынкі ў Каляды ў хатах, бо клуба ў Борках не 
было, як танцавалі пад гармонік і «Падыспань», і «Лысага», і «Польку», і «Жыдовачку», 
як спявалі песні, калі вышывалі ручнікі, абрусы, ткалі «пасцілкі», вязалі «кануркі». 
Электрычнасці ў той час яшчэ не было, а калі і была, то да пэйнага часу, то рабілі гэта 
ўсё пры лучыне, бо керасін быў дарагі.



48 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Успамінае мама, як хадзілі на танцы ў суседнія вёскі: у Дроздзіна, Унтальянку, а калі 
там моладзі не падабалася, дабіраліся да Сморак, што за 12 кіламетраў ад Борак. I ўсё 
гэта пёхам, з песнямі і жартамі. А раніцай зноў трэба ўставаць, прагнаць карову ў поле, 
вытапіць печ і ісці на працу. Ніхто не скардзіўся, што не высыпаўся, або стаміўся.

Пасля вяселля, якое адбылося ў 1965 г., тата з мамай вырашылі пераехаць у горад 
Барысаў. Але пасля нараджэння сына Сашы вярнуліся да бацькоў у вёску Антаневічы, 
пабудавалі свой дом, нарадзілі мяне, Святлану.

Мама мая ўвесь час сумленна працавала ў паляводчай брыгадзе. Яна была першай 
з граблямі і з віламі, з матыгай і шуфлём. Праца мамы адзначана шматлікімі граматамі 
і падзякамі. He пазбаўлена яна і пачуцця гумару. Неаднойчы расказвала, як падчас сена- 
косу ў абедзенны перапынак, калі мужчыны і жанчыны спрабавалі падрамаць, звязвала 
ногі паясамі, а потым папярэджвала аб тым, што прыехаў брыгадзір. Людзі падхопліваліся, 
падалі, рагаталі...

Мама, здаецца, і не адпачывала ніколі. Клапацілася пра нас, асабістым прыкладам 
прывівала любоў да працы, вучыла не браць чужога, паважаць старэйшых, даводзіць 
пачатую справу да канца. Разам з бацькамі мы нарыхтоўвалі дровы на зіму, сушылі сена, 
даглядалі агарод, пасвілі кароў і гусей.

А якая мама гасцінная гападыня! Яна ўмее і любіць гатаваць, прымаць і частаваць 
гасцей. Раней на Пакровы, калі ў Антаневічах ладзілі «кірмашы», у нашай хаце было 
поўна гасцей. I чаго толькі не было на стале! Але асаблівай павагай карысталіся маміны 
блінчыкі, перапечкі, вушкі з творагам. Да гэтага часу маміны бліны для мяне смачней- 
шыя, чым чыесьці. Вельмі часта мае дзеці просяць яе спячы хворасту, перапечак, 
сухарыкаў.

Здаецца, матуля і не праводзіла выхаваўчых гутарак, пасадзіўшы перад сабою. Але 
ў час працы казала: «Зрабі так», або «Так рабіць нельга». I гэта было лепшым выхаван- 
нем. Мамачка не заканчвала ўніверсітэтаў (адукацыю атрымала толькі базавую), але яна 
надзелена той жыццёвай мудрасцю, якая характэрна людзям, шмат пабачыўшым на сваім 
вяку. Дзякуючы гэтаму, яна змагла вырасціць спачатку нас з братам, а потым і маіх дзя- 
цей, Леначку і Сярожу, сціплымі, працавітымі людзьмі. Яна навучыла нас працаваць, 
умець дараваць, імкнуцца дасягнуць большага і быць удзячнымі за тое, што маем.

Няхай простая сельская жыхарка Валянціна Фёдараўна Галуза не здзейсніла 
працоўных і ваенных подзвігаў, не перавярнула свет навуковымі адкрыццямі. Яна зрабіла 
больш: нарадзіла, выхавала і вырасціла дзяцей, здольных ганарыцца сваім родам, пава- 
жаць, берагчы і захоўваць як самую галоўную сямейную рэліквію імя чалавека, 
падарыўшага ім жыццё - імя Маці!

У наш час можна пачуць, што дзеці сталі іншымі, не паддаюцца выхаванню, школа 
не выхоўвае. Дзяўчаты цягнуцца да цыгарэт і алкаголю, не берагуць сваёй цнатлівасці... 
Выйшаўшы замуж, не ўмеюць гатаваць ежу, трымаць у парадку дом, не хочуць ісці на 
кампраміс. На мой погляд, ні школа, ні грамадства не здолеюць зрабіць тое, што можа 
зрабіць зацікаўленая ў лёсе свайго дзіцяці матуля. Калі маці курыць сама, як растлума- 
чыць яе дачцэ, што гэта шкодна? Калі маці сядзіць у інтэрнэце, забыўшыся пра абед 
і вячэру, пра парадак у доме, пра праблемы дзяцей, хто зможа пераканаць дзяўчынку 
ў тым, што так рабіць нельга? Бо, менавіта, матуля - і прыклад, і аўтарытэт, і самы 
галоўны чалавек у жыцці.

Таму хочацца параіць матулям часцей дарыць сваім дзецям усмешкі, ласку, пяшчоту 
і любоў, быць прыкладам для сваіх дзетак. Недарэмна ў народзе кажуць: «Яблык, ад 
яблыні далёка не падае».



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 49

Святлана ЯКАВЕЦ
(в. Старая Мётча, Барысаўскі раён)

СЦЯЖЫНКІ МАЙГО РОДУ

Каб зразумець і ацаніць спадчыну, што дасталася нам ад дзядоў, трэба ведаць 
гісторыю свайго краю, свайго роду. У памяці кожнага чалавека заўсёды зной- 
дуцца куточкі, дзе хаваюцца прыемныя ўражанні, успаміны пра сцяжынкі, па якіх 

не адзін раз даводзілася ісці ў школу, бегчы на рэчку, у лес. А зараз мы пройдземся па 
гэтых сцяжынках і ўспомнім, з чаго пачынаўся мой род, наша вялікая і дружная сям’я.

Калісьці больш за сто год назад, у далёкім 1915 г., у сям’і Арыны і Фёдара Палаўчэні 
з’явілася маленькая дзяўчынка Сцепаніда. Неўзабаве пасля нараджэння дачкі Фёдар, які 
быў добрым плотнікам, разам з іншымі мужчынамі з вёскі паехаў на заробкі ў далёкую 
Амерыку, у горад Нью-Ёрк. Засталася Арына адна. Фёдар прысылаў грошы, але вяртацца 
назад не хацеў. Прайшоў год, за ім другі, трэці. Арына - «ні ўдава, ні мужняя жана» - 
нарадзіла сына Грышу. Цяжка было жанчыне адной гадаваць дваіх дзяцей, і калі стары 
вясковы ўдавец пазваў яе замуж, Арына згадзілася. А меў гэты ўдавец ні многа ні мала 
пяцярых сыноў: Кірэя, Сяргея, Канстанціна, Хведара і Аляксея.

Сцепанідзе на гэты час было ўжо 14 гадоў. I прыглянулася маладзенькая прыгажунька 
старэйшаму, Кірэю. He дзяўчына вырашыла свой лёс - сілком аддала яе ў 16 год замуж 
за зводнага брата Кірэя родная маці Арына. А ў прыданае аддала маладым на выхаванне 
свайго сына, бязбацькавіча Грышку.

Цяжка было Сцепанідзе жыць з нялюбым мужам, які меў характар жорсткі, быў 
пануры і ўпарты, ды яшчэ і сквапны. He раз даводзілася маладзіцы хаваць акраец хлеба, 
каб цішком ад мужа пакарміць брата. Плакала Сцепаніда ад жалю да Грышкі, што пра- 
мяняла яго маці на чужых дзяцей, ды і яе не пашкадавала. А затым пасыпаліся свае 
дзеці. У 1932 г. на свет з’явіўся Мікола, праз два гады - Валодзя, затым Волька, пасля 
яе, у 1939 г., Люба. 22 чэрвеня 1941 г. Кірэй пайшоў на фронт, а ў кастрычніку нарадзілася 
Марыя, мая мама. Ніводнага пісьма не атрымала жонка ад Кірэя, а ў 1943 г. на яго 
прыйшла пахаронка.

Так мая бабуля, Гур Сцепаніда Фёдараўна, засталася адна з пяццю дзецьмі. Як маглі, 
дапамагалі брат Грышка і старэйшыя хлопцы. Часта ўпрогаладзь, працавалі з ранку да 
вечара. Акрамя работы ў калгасе (працавала бабуля даяркай, кожны дзень уручную даіла 
17 кароў), зарабляла ўдава на хлеб шыццём. Была яна добрай швачкай, неслі да яе то 
пашыць, то перашыць. Вечарамі і шыла, і прала, і ткала.

У 1946 г. гора прыйшло ў бабуліну сям’ю. Вясковыя дзеці залезлі да суседа ў сад, па 
яблыкі. Злавіў сусед самую маленькую, яе дзевяцігадовую Волечку, і з усяе злосці 
перакінуў праз агароджу. Праз некалькі тыдняў Волька памерла.

Ішоў час, дзеці падрасталі. Вучыліся жыць і выжываць у цяжкія пасляваенныя гады. 
Як расказвала бабуля, варылі суп з кармавых буракоў, збіралі вясной на полі гнілую 
бульбу, сушылі яе і пяклі аладкі. Мелі гэтыя аладкі апетытную назву - пышкі. Выратоўваў 
і дапамагаў людзям і бабулінай сям’і лес - нязменны сябар і карміцель. 3 ранняй вясны 
і да позняй восені «жылі з лесу»: бралі ягады, насілі грыбы. Усё гэта ішло ў ежу ў све- 
жым выглядзе і заставалася на зіму ў звязках, у бочках, у дзежках, у слоіках... А зімой 
цэлымі мехамі насілі з лесу шышкі.

Неўзабаве хлопцы ажаніліся, стварылі свае сем’і. Марыя, мая будучая мама, так- 
сама выйшла замуж, выйшла маладзенькай, як і яе маці Сцепаніда,- у 16 год. He



50 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

нашмат старэйшым быў і жаніх. Яму было 18. Яны і працягнулі новыя парасткі нашага 
роду.

Мой тата, Салавей Уладзімір Паўлавіч, застаўся ў вайну круглым сіратой. Родам ён 
з маленькай вёскі Дубнікі, што на Любаншчыне. Яго дзядуля (прозвішча Слінько, больш 
звестак аб ім няма) быў кулаком, меў 20 кароў, 2 кані, гадаваў шмат свіней, гусей. Наймаў 
на дапамогу людзей, якія кожны дзень даглядалі яго гаспадарку. Адным з такіх наймітаў 
быў у яго хлопец па імені Павел - Салавей Павел Мацвеевіч. Яго абавязкам было дагля- 
даць і пасвіць свіней. I, як у казцы, закахалася ў свінапаса маладая і прыгожая «кула- 
кова» дачка Жэня. Калі асмелілася яна сказаць пра гэта свайму бацьку, абурыўся ён, 
раззлаваўся, выгнаў яе з дому, даў у прыданае свінню і сказаў: «Палюбіла свінапаса, 
вось і ідзі з ім, разжывайся з свіней!»

Так і трапілі мае будучыя дзядуля Павел і бабуля Жэня ў вёску Аточка Старадарож- 
скага раёна. У 1940 г. у іх нарадзіўся Валодзя, мой тата. Таксама шмат працавалі, былі 
ў гаспадарцы і карова, і конь, і гусі. А такіх свіней, якіх вырошчвала бабуля, не было ні 
ў каго.

3 самага пачатку вайны дзед Павел пайшоў на фронт. Бабуля Жэня, як і іншыя жанкі, 
працавала, гадавала сына, чакала мужа. Так здарылася, што загінуў ён непадалёку ад 
дому - пад Слуцкам. Ішоў 1943 г. Нядоўгім быў і бабулін век. У 1947 г. Жэня захварэла 
і, не атрымаўшы патрэбнага лячэння, памерла.

Застаўся яе сынок адзін, і забраў яго да сябе дзядзька, бабулін брат, у Расію, у Растоў- 
на-Доне. Толькі несалодка было дзіцяці ў чужой сям’і. Дзядзька быццам і шкадаваў, 
і цукеркамі частаваў, ды неўзлюбіла малога дзядзькава жонка. Карміла праз раз, а біла 
за кожную правіннасць. He вытрымала дзіця, уцякло з дому і на таварных цягніках 
дабралася дадому, у Аточку. Гэта немагчыма ўявіць, але пасляваенная рэчаіснаць была 
такой: дзевяцігадовы хлопчык жыў адзін, яго кармілі суседзі, цётка, якая жыла ў вёсцы. 
Хадзіў у школу, добра вучыўся, асабліва цікавіўся гісторыяй і матэматыкай.

Тут, у Аточцы, пазнаёміўся і ўжо ніколі не разлучаўся з Марыяй. Разам гулялі, разам 
пасвілі кароў, разам хадзілі ў школу, у адзін клас. Скончылі сямігодку, і на гэтым 
дзяцінства скончылася.

Вучыцца далей не было магчымасці - не было абутку, адзення. У сваёй школе яшчэ 
неяк можна было, а хадзіць у суседнюю ў валёнках было ўжо сорамна. Трэба было пра- 
цаваць.

Пажаніліся мае бацькі ў 1957 г. Нарадзілі сына і трох дачок (у 1958 г. Валю, у 1962 - 
Толю, у 1967 - Тамару, у 1969 - мяне, Свету). Наша жыццё было ўжо інакшым, не такім 
цяжкім, не такім бязрадасным, не такім галодным. Але набытая маімі продкамі пры- 
вычка працай ствараць жыццёвы дабрабыт саслужыла і нам добрую службу. Людзі 
з вышэйшай адукацыяй, мы не баімся цяжкай вясковай працы. Як і нашы дзяды, умеем 
весці гаспадарку, вырошчваць жывёлу, даглядаць агарод, выхоўваць дзяцей. Вучымся не 
толькі на добрых прыкладах, але і памылкі бярэм пад увагу.

Адклалася ў памяці, як мы з дваюрадным братам вучылі бабулю Сцепаніду пісаць, 
каб распісвацца ў ведамасці за пенсію. Па характары яна была строгая, нават суровая, 
таму трэба было яшчэ падумаць, каб аб нечым запытацца. Але і спагады ў яе хапала на 
ўсіх. Увесь час яна была ў працы, ніколі не сядзела без справы. Калі пасыпаліся ўнукі, 
а затым праўнукі, яна і тут знаходзіла час, каб пераняць, як кажуць, рукі і пазабаўляцца 
з малымі. На ўсіх хапала ў яе добрых слоў і забаўлянак. Запомнілася і мне:

«Прыг-скок, прыг-скок, малады драздок, па вадзічку пайшоў, маладзічку знайшоў. 
Маладзічанька невялічанька, сама з вяршок, галава з гаршчок».



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 51

Любіла я разам з бабуляй хадзіць у ягады. I збіраць цікава, і бабуліны прыдумкі слу- 
хаць, і пакаштаваць смачна. Асабліва смачныя і духмяныя суніцы. He хочацца класці іх 
у кошык. У бабулі палова збанка, а ў мяне толькі на донцы. Бабуля вучыць:

- Светка, а ты збірай і кажы:
«Сунічкі, сунічкі, гарлачык невялічкі, сыпцеся роўна, каб было поўна». - Тады і набя- 

рэш хутка.
I праўда, справа хутчэй пайшла. Толькі калі падрасла, зразумела бабулін сакрэт: калі 

гаворыш, няма калі ягады есці. Помню, як цікавіла мяне тады пытанне, чаму бабуля, 
астаўшыся адна з дзецьмі на руках, так і не выйшла пасля вайны замуж. Ёй жа было 
пасля гібелі Кірэя толькі 30 гадоў! Самы час любіць, кахаць.

Спытала я ў яе пра гэта, калі была ўжо дарослая. Пастарэлая, спаралізаваная бабуля 
горка адказала:

- He ведаю я, Светка, што такое любоў. He кахала я свайго Кірэя. У шаснаццаць 
гадочкаў ужо ўсяго нацярпелася...

Можа, пагэтаму ніколі я не чула, каб бабуля пашкадавала, што муж загінуў. Жорстка, 
непрымірыма казала: «Добра, што ён не вярнуўся». He магла дараваць і сваёй маці, што 
прамяняла тая яе з братам на чужых дзяцей, што аддала за нялюбага.

Нелітасцівы быў да яе лёс і ў старасці. На працягу сямі гадоў смерць забрала двух 
сыноў, брата, унука і праўнука. Гэта гора падарвала нярвовую сістэму бабулі Сцепаніды. 
Пайшла яна аднойчы ў грыбы і заблудзілася ў лесе, які ведала да драбніц. Знайшлі 
бабулю ў Глускім раёне толькі праз трое сутак. А праз год у Слуцку, куды бабуля паехала, 
каб купіць насенне, ёй стала блага, і ў бальніцы яна апрытомнела ўжо спаралізаваная. 
Шэсць доўгіх гадоў ляжала яна прыкаваная да ложку. Зараз у яе ўжо было багата часу, 
каб расказаць пра сваё жыццё...

Наш род, які пачаўся ад бабулі Сцепаніды, налічвае 129 чалавек. Такую вялікую 
сям’ю пакінула пасля сябе на нашай зямлі маленькая, худзенькая, але такая моцная 
духам мая бабуля - Гур Сцепаніда Фёдараўна.



52 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Антаніна АБРАМОВІЧ
(в. Старая Мётча, Барысаўскі раён)

БРАМУ СКАРБАЎ ТВАІХ АДЧЫНЯЮ...

Пакой, які сёння ўжо звыкла называюць у Мётчанскай школе Этнагасцёўняй, мала- 
дзейшы за фальклорны гурт «Берагіня» на некалькі год. 3 прыстасаванага пад вучэбны 
кабінет памяшкання, якое кіраўніцтва школы некалі прадаставіла калектыву для заняткаў, 
паступова стварыўся асяродак, у якім сканцэнтраваліся духоўныя і матэрыяльныя 
каштоўнасці, напрацаваныя і здабытыя ў працэсе даследчай, мастацкай і інтэлектуальнай 
дзейнасці берагінцаў і іх настаўнікаў. Таму і лічаць яны Этнагасцёўню музеем, уклада- 
ючы ў гэта слова свае да гэтага пакоя адносіны - трапяткія, паважлівыя, беражлівыя.

Нават не абстаўлены этнаграфічнымі рэчамі, кнігамі, фотаздымкамі, сувенірамі, 
музычнымі інструментамі, ён напоўнены стваральнай энергіяй настаўнікаў, кіраўнікоў 
гурту, кіраўнікоў і работнікаў школы, бацькоў, якія масцілі падлогу, клеілі сцены, збівалі 
самаробныя паліцы і шафы, рабілі рамкі для партрэтаў, стваралі прыстасаванні для парт- 
рэтнай галерэі... усяго не пералічыш.

Змест Этнагасцёўні фарміраваўся не хаатычна, а быў падпарадкаваны ідэі, на якой 
заснавана ўласна дзейнасць «Берагіні» - вывучаць гісторыка-культурную спадчыну, 
пераймаць, засвойваць і папулярызаваць мастацкія традыцыі свайго краю, захоўваць 
скарбы нематэрыяльнай і матэрыяльнай культуры Бацькаўшчыны.

Сустракаючы наведвальнікаў, нашы юныя экскурсаводы расказваюць пра Этна- 
гасцёўню так.

«Пакой, у якім мы зараз знаходзімся, называецца цёпла і ўтульна — 
Этнагасцёўня, і назва гэта адлюстроўвае традыцыі гасціннасці і дабрыні, 
уласцівыя народу нашага Мядоцкага краю. Этнагасцёўня існуе ў школе як 
метадычны і музейны цэнтр фальклорнага гурту “Берагіня ” і як асяродак для 
інтэлектуальных і мастацкіх заняткаў вучняў нашай школы. Вялікую дапамогу 
ў стварэнні Этнагасцёўні аказалі кіраўнікам “Берагіні” самі вучні, настаўнікі 
працоўнага навучання, кіраўнікі гурткоў а таксама носьбіты мастацкіх тра- 
дыцый Мядоччыны, якія падаравалі нам для Этнагасцёўні дарагія іх сэрцу рэчы 
і прадметы. Мы ўдзячны таксама кіраўніцтву школы і раённаму аддзелу 
адукаііыі за клопат пра матэрыяльную базу і знешні выгляд гасцёўні.

Мэту існавання і сэнс дзейнасці Этнагасцёўні мы бачым у тым, каб далуча- 
ныя да народнага мастацтва дзеці ўсвядомілі любоў да Радзімы як галоўную 
святыню, што так хораша выказаў Францыск Скарына ў вечных словах:

Ад нараджэння звяры, 
што ў чашчобах блукаюць, - 
ведаюііь ямы свае;
Птушкі, паветра свідруючы, - 
гнёзды свае не губляюць;
Рыбы ў морах бурлівых - 
чуюііь свой вір без памылкі; 
Пчолы і іншая жыўнасць - 
вуллі бароняць заўжды.
Гэтак і людзі: дзе нарадзіла іх маці, 
на шчасце ўскарміўшы, - 
Ласку да месца таго 
берагуць заўсягды!»



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 53

Як своеасаблівая праграма, як эпіграф да ўсёй гісторыі фальклорнага гурту «Берагіня» 
свецяцца золатам на вышытым пано гэтыя Скарынавы словы. Пано - рукатворная праца 
берагінцаў на чале з народным майстрам Нінай Раманаўнай Бойка. 3 яго пачынаецца 
знаёмства з Этнагасцёўняй.

Першая частка пакоя - інтэлектуальная прастора Этнагасцёўні, своеасаблівы 
метадычны цэнтр. Тут вучні і настаўнікі маюць магчымасць узбагаціць свае веды пра 
айчынную і сусветную культуру, а таксама ўбачыць уласны плён у справе вывучэння 
і захавання мясцовых мастацкіх традыцый. Гэта адлюстравана ў шматлікіх фотаматэ- 
рыялах пра 20-гадовую дзейнасць «Берагіні». На стэндах і ў альбомах можна прасачыць 
шлях станаўлення калектыву, яго стасункі з мясцовымі старажыламі, удзел у раённых 
і абласных мерапрыемствах, рэспубліканскіх і міжнародных фестывалях фальклорнага 
мастацтва. Можна з гонарам і павагай знайсці знаёмыя імёны і назвы ў энцыклапедыі 
«Беларускі фальклор», у кнігах серыі «Традыцыйная мастацкая культура беларусаў», 
у даведніках Рэспубліканскага фестывалю «Берагіня» - ад першага да дзявятага, у матэ- 
рыялах перыядычнага друку, у іншых зборніках і манаграфіях.

Ганарымся мы і тым, што сярод салідных, цікавых кніжных выданняў нашай бібліятэкі 
значнае месца займаюць кнігі нашага ўласнага, «берагінскага кнігазбору»:

«Мядоцкі край і яго таленты», 1997 г.;
«Мы - “Берагіня”», 2001 г.;
«Народная спадчына Бацькаўшчыны», 2002 г.;
«Традыцыйная культура і дзеці», 2006, 2008 гг.;
«Традыцыйнае вяселле Мядоцкага краю», 2005 г.;
«Пакуль жыву, спадзяюся», 2008 г;.
«Хто, калі не я?», 2011 г.
Сваімі, берагінскімі, лічым мы і кнігі пра жыццё і дзейнасць вядомых людзей Беларусі, 

дзеячаў беларускай навукі і культуры Уладзіміра Конана, Тамары Варфаламеевай, Адама 
Чопчыца, Уладзіміра Гілепа, Энгельса Дарашэвіча, Ліліяны Анцух, таму што аўтарам 
ідэі і ўкладальнікам гэтых кніг з’яўляецца наш мастацкі кіраўнік, усімі пакаленнямі 
берагінцаў любімы і паважаны Мікола Козенка.

Пра слаўны шлях «Берагіні» сведчаць і шматлікія падарункі, сувеніры, дыпломы, 
узнагароды калектыву і яго ўдзельнікаў. Дзясяткі дыпломаў і грамат самага рознага 
ўзроўню - ад раённага да міжнароднага.

Сярод іх - дыпломы Гран-пры Рэспубліканскага фестывалю фальклорнага мастацтва 
«Берагіня», заваяваныя Ганнай Кудрашовай (2008) і Марыяй Касцюкевіч (2010), дыплом 
ЮНЕСКА «За значны ўклад у захаванне нематэрыяльнай культурнай спадчыны Беларусі» 
(2008), падзякі за ўдзел у міжнародных кніжных кірмашах (2011,2012), дыплом Лаўрэата 
спецыяльнай прэміі Прэзідэнта Рэспублікі Беларусь дзеячам культуры і мастацтва, якім 
уганараваны Мікола Козенка ў 2014 г.

Асаблівым гонарам нашай Этнагасцёўні з’яўляецца фотагалерэя «Славутыя 
постаці Бацькаўшчыны». Тут размешчаны партрэты знакамітых вучоных і дзеячаў 
беларускай культуры, многія з якіх асабіста знаёмы з нашай школай і з «Берагіняй». 
Гэта светлай памяці філосаф Уладзімір Конан, этнамузыколаг Тамара Варфаламеева, 
літаратуразнаўца Аляксей Рагуля, фалькларысты Арсень Ліс, Таццяна Кухаронак, 
Галіна Барташэвіч. Знакава, што з абодвух бакоў галерэі, бы на варце айчыннай навукі 
пра народ і яго культуру, знаходзяцца партрэты вядомых мовазнаўцаў і фалькларыстаў 
XIX ст. Яўхіма Карскага, Адама Кіркора, Паўла Шпілеўскага і дзеячаў XX ст. Рыгора 
Шырмы і Генадзя Цітовіча.



54 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

А ў цэнтры змешчаны партрэт звычайнай вясковай бабулі. Гэта - светлай памяці 
Аўгіння Іванаўна Грук, наш гонар, наша сумленне, наша любоў і павага. На працягу 
10 год бабуля Аўгіння з’яўлялася нашай сяброўкай і галоўнай настаўніцай «Берагіні». 
I таму невыпадкова звесткі пра гэту незвычайную жанчыну знайшлі сваё месца ў пер- 
шым томе энцыклапедыі «Беларускі фальклор».

Ёй жа прысвечана апавяданне «Аўгіння», якое ўпершыню пабачыла свет ў газеце 
«Звязда», а затым было надрукавана ў кнізе «Пакуль жыву, спадзяюся».

Да бабулі Аўгінні прыязджалі карэспандэнты мясцовых і рэспубліканскіх СМІ, пісалі 
пра яе жыццёвы подзвіг у газетах і часопісах, расказвалі па радыё.

Да яе, за шэсць кіламетраў ад школы, прыходзіла кожнае пакаленне берагінцаў, каб 
на свае вочы пабачыць незвычайную жанчыну - маці, жонку, працаўніцу, унікальнага 
носьбіта мастацкіх традыцый сваёй вёскі.

Прыходзілі, каб пачуць і ўжо ніколі не забыць вясельныя, радзінныя, паставыя, 
калядныя, масленічныя, велікодныя, купальскія, жніўныя песні, каб навучыцца нідзе 
больш не бачаным танцам, каб на бабуліным прыкладзе ўсвядоміць, што духоўнасць 
нашага жыцця амаль цалкам залежыць не ад таго, хто вакол нас, а ад таго, якія мы - 
добрыя ці зайздросныя, вясёлыя ці панурыя, сумленныя ці хлуслівыя, працавітыя ці 
лянівыя.

Урокі бабулі Аўгінні працягваюцца і зараз, калі ў Этнагасцёўню прыходзяць школьнікі 
з настаўнікамі гісторыі, літаратуры, музыкі і вывучаюць гісторыка-культурную спад- 
чыну Беларусі, пачынаючы з гісторыі свайго роднага Мядоцкага краю.

Яны пазнаюць на фота людзей, якія жылі або жывуць у іх вёсцы, даведваюцца, чым 
гэтыя людзі заслужылі гонар насіць імя «Носьбіты мастацкіх традыцый Мядоч- 
чыны». Менавіта так называецца другая партрэтная галерэя, на якой увекавечаны лікі 
амаль 30 старажылаў, якія захавалі ў сваёй памяці і перадалі нам бясцэнныя скарбы 
народнай мастацкай творчасці краю.

За кожным з партрэтаў - адметны лёс, адметны характар, адметны творчы почырк. 
Тут музыкі і танцоры, спявачкі і апавядальніцы, гаспадыні і рукадзельніцы. Многіх ужо 
няма з намі. 3 намі толькі бязмерны сум і шкадаванне аб не здзейсненым, не пачутым, 
не запісаным, не перанятым...

Трэцяя партрэтная галерэя прызвана захоўваць гісторыю дзейнасці нашага гурту 
ў фотапартрэтах людзей, якіх мы называем настаўнікамі і сябрамі «Берагіні». Яна ж 
вучыць нашых дзяцей быць удзячнымі да кожнага, хто спрычыніўся да станаўлення 
і творчага развіцця калектыву. Маладое пакаленне берагінцаў з цікавасцю распытвае пра 
знаёмых ім настаўнікаў, са здзіўленнем даведваецца, што Алена Валер’еўна іграе на 
цымбалах, а Людміла Віктараўна - на гармоніку, што яны былі ў свой час кіраўнікамі 
групы «Зярняткі», што Уладзімір Піліпавіч ездзіў з «Берагіняй» у Францыю, што Яўген 
Пясецкі - «гэта ж той дзядзечка, што зімой нас фатаграфіраваў!». Старэйшыя берагінцы 
ведаюць імёны тых, хто былі акампаніятарамі, касцюмерамі гурту, хто вучыў іх іграць на 
дудачках, хто рамантаваў іх музычныя інструменты, хто пісаў пра іх у газетах, хто 
спрыяў іх гастрольнай дзейнасці. Пазнаюць на партрэтах тых, з кім сустракаліся на 
фестывальных раскрэсах.

Асабліва прываблівае дзяцей фотагісторыя «Берагіні», якая месціцца на стэндах, на 
планшэтах, у альбомах. Любімы занятак наведвальнікаў - усесціся вакол вялікага аваль- 
нага стала, зробленага рукамі нязменнага на працягу 10 год акампаніятара гурту Паўла 
Еўсцігнеевіча Міцькіна, і гартаць альбомы.

Стол засцелены беленькім абрусам, які разам з касцюмерамі Зінаідай Васільеўнай 
Паўлавец і Нінай Раманаўнай Бойка вышывалі дзяўчаты-берагінкі.



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 55

Альбомы - пра рознае. Самы першы прысвечаны ўдзелу ў «Сожскім карагодзе». Ёсць 
альбом, дзе захоўваецца памяць пра адпачынак ў фальклорнай змене Рэспубліканскага 
летніка «Зубраня». Адзін з альбомаў - захавальнік фотаздымкаў, якія адлюстроўваюць 
багацце мясцовых традыцый ткацтва і вышыўкі, будаўнічых традыцый. Ёсць альбом, які 
расказвае пра гісторыю фальклорных вандровак, пра сустрэчы з носьбітамі, стасункі з імі.

Своеасаблівыя альбомы - гэта фотастэнды, якія падчас знакавых падзей і свят пера- 
сяляюцца з Этнагасцёўні ў фае школы. Кожнае пакаленне берагінцаў можа ўспомніць 
тут сваё творчае жыццё. Рэпетыцыі і канцэрты, сустрэчы і развітанні, праца і адпачынак, 
фестывалі, вандроўкі, танцы на вясковай вуліцы і на гарадскім асфальце - усё можна 
ўбачыць на фотастэндах.

Другая частка Этнагасцёўні прызначана для захавання і дэманстрацыі этнаграфічных 
матэрыялаў. На шастку развешаны саматканыя і вышываныя ручнікі і абрусы, падарава- 
ныя «Берагіні» мясцовымі старажыламі. Самы старажытны ручнік - ад Вольгі 
Аляксандраўны Абрамовіч, 1918 г.н. Яго вышывала яшчэ ў канцы XIX ст. свякроў Вольгі 
Аляксандраўны, якую звалі Дар’я. А падарыў ручнік калектыву былы дырэктар школы 
Дзмітрый Аляксандравіч Абрамовіч, праўнук майстрыхі.

Самы «сучасны» ручнік-набожнік і ікона Божай Маці вышыты і падараваны роднаму 
калектыву яго ўдзельніцай Таццянай Міхайлаўнай Паўлавец. Ёсць яшчэ адзін сучасны 
ручнік. Яго вышыла да 120-гадовага юбілею школы жанчына-легенда Мядоцкага краю 
Марыя Ціханаўна Абрамовіч, 1944 г.н.

Цікавыя для дзяцей даўнія прылады працы, прыстасаванні, інструменты. Ёсць тут 
незвычайны каромысел, ёсць крысалоўка, ёсць палоззе ад саней. Ёсць начоўкі, ёсць 
дзіцячая люлька, у якой калыхалі дзяцей на працягу 60 гадоў у сям’і Бойка Таццяны, 
удзельніцы «Берагіні». Асабліва каштоўныя кросны, іх падаравала гурту жыхарка вёскі 
Селішча Лідзія Ігнатаўна Алісіевіч, якой у наступным годзе споўніцца 100 гадоў!

Можна памацаць самапрадку, верацяно, прасніцу, можна на свае вочы ўбачыць, як 
захоўвалі нашы продкі лён і льняныя ніткі, заплятаючы іх у доўгія косы. Можна патры- 
маць у руках сарочку і андарак, падзівіцца з ніжняй самаробнай бялізны, захапіцца пры- 
гажосцю і разнастайнасцю ўзораў на тканых і вышываных вырабах... А галоўнае, 
усвядоміць, што за гэтай прыгажосцю - талент і праца людзей, якія жылі і жывуць побач 
з табой, на тваёй зямлі, на тваёй Бацькаўшчыне.

Этнагасцёўня - гэта і месца знаёмства з народнымі інструментамі, месца навучання 
ігры на іх. Тут на самаробных лаўках стаяць гармонікі, ляжаць дудкі і дудачкі, свістулькі, 
жалейкі, ударныя і шумавыя прыстасаванні. Ёсць нават беларуская дуда.

Пэўная частка гэтага арсенала набыта для «Берагіні» са сродкаў аддзела адукацыі, 
школьных сродкаў. Большасць жа інструментаў - з калекцыі мастацкага кіраўніка калек- 
тыву. Самабытныя гармонікі, дудачкі, акарыны, аўтэнтычныя цымбалы з вёскі Леванова, 
падараваныя Міколу Козенку Васілём Іванавічам Баравулем, 1922 г.н., і рэстаўраваныя 
намаганнямі народных майстроў. Этнагасцёўня - сапраўдная скарбонка нашай 
берагінскай гісторыі!

За кожнай рэччу - час, за кожнай рэччу - чалавек.
Такім чынам, наша Этнагасцёўня - гэта адзін з магчымых варыянтаў спалучэння 

матэрыяльнага і духоўнага ў сістэме вывучэння, захавання і трансляцыі традыцыйнай 
мастацкай культуры і гісторыка-культурнай спадчыны ва ўмовах агульнаадукацыйнай 
установы. З’яўляючыся месцам для творчых узаемін па форме і музеем па сутнасці, 
Этнагасцёўня акумулюе ў сабе вопыт мастацка-педагагічнай працы ў дзіцячым фальк- 
лорным калектыве ў самых розных праявах, у самых разнастайных формах.



Ill АДНАЎЛЕННЕ I ПАПУЛЯРЫЗАЦЫЯ
ТРАДЫЦЫЙНАЙ НАРОДНАЙ КУЛЬТУРЫ 

БАЦЬКАЎШЧЫНЫ

Антаніна АБРАМОВІЧ
(в. Старая Мётча, Барысаўскі раён)

«ДАЎНА ЛЮДЗІ ЗНАЛІ...»

Узаеміны з носьбітамі мастацкіх традыцый Мядоччыны - асаблівая, ні з чым не 
параўнальная старонка нашай 20-гадовай біяграфіі. Мноства пешых і аўта- 
мабільных вандровак, мноства спісаных сшыткаў, касет, дыскаў. Мноства ўражанняў, 

мноства разваг, мноства думак, параўнанняў, вывадаў... «Веданне памнажае смутак...» - 
справядлівая выснова. I зварот да персаналій пры напісанні дакладаў і сачыненняў для 
Мядоцкіх чытанняў абумоўлены незгасальнай цікавасцю дзяцей і нас, педагогаў, да тых 
людзей, хто перадаў нам у спадчыну самае дарагое багацце - багацце душы, хто перажыў 
такія падзеі і пакуты, праз якія не дай Бог прайсці нам і нашым нашчадкам.

Яны, гэтыя людзі, вельмі розныя. Але і вельмі падобныя, бо захавалі ад продкаў 
і нясуць наступным пакаленням веды пражыццё і пратое, як гэтым жыццём распарадзіцца. 
Пра адных мы згадваем часта, бо выконваем запісаныя ад іх фальклорныя творы, пра 
іншых часта расказваем, бо перажытае імі - гэта наша гісторыя. Некага ўспамінаем, 
беручы ў рукі вышываны ручнік ці вытканы абрус, называем імёны, назвы, даты... 
Невычэрпная глыбіня для выхаваўчай працы!

У гэтай сувязі хочацца падзяліцца думкамі пра чалавека, якога ўжо няма на гэтым 
свеце і перад якім засталася ў нас пэўная вінаватасць. He раз, расказваючы пра нашых 
бабуль, пра багацце і разнастайнасць іх характараў, самабытнасць іх душэўнага складу, 
іх мастацкіх уменняў, даводзілася, хочаш не хочаш, параўноўваць людзей адно з адным. 
А так як у фальклорных вандроўках удзельнічалі дзеці, звярталася ўвага на педагагічныя 
аспекты ўзаемін. Так, Аўгіння Іванаўна Грук, 1914 г.н., была для ўсіх нас настаўніцай. 
Яна была настолькі далікатнай, што не дазваляла сабе пры дзецях ні грубага слоўца, ні 
аповеду з падтэкстам. А калі і патрэбна было гэтае слоўца вымавіць, адпраўляла за 
дзверы не толькі дзяцей, але і кіраўніка - мужчыну. Кацярына Аляксандраўна Шчуцкая, 
1923 г.н., была добрай бабуляй, якая распытвала пра бацькоў, пра родзічаў, багата ведала 
сама пра мясцовых людзей. Вольга Аляксандраўна Абрамовіч, 1918 г.н., з вёскі Завалы 
была найперш бабуляй любімага настаўніка Дзмітрыя Аляксандравіча, а яе суседка 
Вольга Аляксандраўна Конан, 1932 г.н., - прыкладам вясёлага і адчайнага характару.

А вось да Вольгі Фядосаўны Кажэўка, 1929 г.н., з в. Дроздзіна мы так і не звадзілі 
дзяцей, хаця самі былі там неаднойчы. Жартам мы тлумачылі гэта тым, што Фядосаўна 
была жанчынай вострай на язык і магла ў народна-гутарковай манеры добранька 
прайсціся па асобах вяскоўцаў, родзічаў, знаёмых. Шмат расказвала яна розных гісторый, 
якія паходзілі на казкі са знаёмымі і незнаёмымі сюжэтамі. Часта акцэнт у гэтых апове- 
дах рабіўся на інтымных момантах сямейнага жыцця. Была яшчэ тая акалічнасць, што 
яна перанесла цяжкую аперацыю і не магла спяваць.



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 57

Асоба гэтай неардынарнай жанчыны раскрылася для нас пазней. Найперш тады, калі 
ўнучка Фядосаўны Вікторыя Лыскавец, удзельніца «Берагіні», напісала працу 
«Піліпаўскія вечары ў Дроздзіне», у аснову якой былі пакладзены аповеды бабулі пра 
тое, чым займаліся людзі ў Піліпаўскі пост, як яны працавалі, пра што гаварылі, да чаго 
рыхтаваліся. Праца ўтрымлівала шмат цікавых звестак пра ткацтва, пра выраб адзення, 
пра іншыя працоўныя працэсы.

Захапіўшыся ўспамінамі пра даўняе жыццё, Вольга Фядосаўна праявіла ініцыятыву 
і стала сама запісваць успомненае і перадаваць у нашу скарбонку цэлыя сшыткі з запісамі. 
У гэтых запісах таксама ўтрымліваліся «салёныя» слоўцы, але раптам паўстала надзвы- 
чай каштоўная адметнасць гэтых запісаў: сама будучы жанчынай вельмі руплівай, 
працавітай, Вольга Фядосаўна грэбавала гультаямі, няўмекамі, абібокамі, і таму памяць 
найперш падказвала ёй усё, што гаворыцца ў народзе пра такіх людзей. Прыказкі 
і прымаўкі, былічкі і аповеды гумарыстычнага характару адлюстроўваюць найбольш 
побытавыя моманты, звязаныя з вядзеннем гаспадаркі, прыгатаваннем ежы, 
міжасобаснымі ўзаемінамі.

Была ў бацькі адна дачка. 3 ліца красівая, ды лянівая.Прышлі да яе ў сваты.
А бацька вазьмі ды прызнайся, што яна некудычная. А свёкар кажа:

- У мяне будзе ўсё рдбіць!
Вот год праіішоў другі. Бацька і кажа мацеры, што трэба з ’ездзіііь праве- 

даць дочку. А маці не пускае, не едзь, кажа, бо толькі апазорышся. He паслухаў 
бацька, паехаў. Устрачае дачка бацьку - вясёлая, радасная. Нічога бацька не 
панімае. A сват яму і кажа:

-Дзякуіі, сваток, за дочку! Усё робе, не ляніцца.
- А як ты, сваток, гэтага дабіўся?
- А ў мянеў хляве многа авечак. Трэба было зарэзаць адну. Яножузяў і паіішоў 

у хлеў а нявестку папрасіў каб яна падсобіла. Баран забіўся ў вугал, а я яго 
схапіў за шэрсць ды нож да горла прыставіў. Вот так, кажу, хто мяне слухацца 
не будзе, тое самае і яму будзе. Твая дачка спужалася і стала ўсё рабіць.

Паехаў бацька дамоў давольны, што прывучылі яго дачку к рабоце.

Адметнасцю запісаў Фядосаўны з’яўляецца тое, што тэксты розных жанраў народнай 
прозы звязаны ў яе тэматычна і ўяўляюць своеасаблівыя блокі, дзе з аповеду вынікае 
прыказка альбо прымаўка, a то і загадка, наступны аповед або казка. Такі ланцужок 
адлюстроўвае асаблівасці светапогляду і мыслення расказчыка, яго характар, маральна- 
этычныя якасці. Іншы раз у такіх блоках назіраецца парушэнне логікі, але, ведаючы 
чалавека, вельмі лёгка ўявіць ход яго разважанняў, паслядоўнасць ці непаслядоўнасць 
выкладу думкі. Напрыклад, казка пра лянівую дачку заканчваецца такімі выслоўямі:

Мужык з жонкаіі сварыцца, як у гаршку трасца варыцца.
Кароеу пастух б ё за зык, мужык жонку - за язык.
Дай Бог усё ўмець, ды не ўсё рабіць.
Калі дровыўпечы добра гараць, то кажуць: «Гарыць, яку караля, а варыцца, 

як у бабыля».
Багаты дзівіцца, адкуль бедны жывіцца.

Слова багаты з апошняй прымаўкі падказвае Фядосаўне наступную былічку, і запісы 
працягваюцца:

Ішоў багаты дарогай, а на дарозе гуляе хлопчык. Усё прытопвае ды прыга- 
варвае:



58 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

- Гоп паснедаўшы, гоп паснедаўшы!
Вот багатаму і думаецца: «Чым гэта ён мог так рана паснедаць? » 
Пытаецца ў хлопчыка:
- Чым жа ты, бедны, змог так рана паснедаць?
- Дай хлеба, тады скажу!
Даў яму багаты акраец хлеба, хлопчык з ’еў і зноў заскакаў прыгаворваючы: 
- Гоп паснедаўшы, гоп паснедаўшы!
-Дык чым жа ты снедаў? - зазлаваўся багаты.
- А ты ж мне даў хлеба, вот ім і паснедаў!
Падмануў бедны багатага!

Вялікая частка казак і былічак Вольгі Фядосаўны закранае тэму смерці і адносін 
людзей да яе. Трэба сказаць, што гэтыя творы характарызуюць і саму расказчыцу - вясё- 
лую, жартаўлівую, аптымістычную жанчыну, якая ўсё сваё жыццё аддала сям’і (яна 
вырасціла чацвярых дзяцей, рана пахавала мужа і апошнія пятнаццаць гадоў шукала 
і чакала старэйшага сына, які бясследна прапаў па дарозе з работы) і сэнс жыцця бачыла 
ў працы, якой займалася да самай смерці.

Даўна людзі зналі, калі яны памруць, і перад смерцю нічога не рабілі, нічым 
не запасаліся - сядзелі і ждалі смерці. Вот у аднаго паваліўся плот, а гарадзіць 
няма чым. Узяў ён саломы і гародзіць ёю. Ідзе Бог і пытаецца:

- Што ты, чалавеча, робіш?
А ён Богу атвячае:
- Я заўтра памру, дык нашто мне крэпкі забор?
Вот з таго ўрэмя і даў Бог людзям, каб яны не зналі, калі памруць.

I тут жа тэма смерці працягваецца ў прыказках:

- Калі ў каго гора, то так людзі скажуць: «Бяду бядзі, а парадак вядзі».
- Бедавала мама, што хлеба мала. Памерла - і таго не паела.

Запісанае Вольгай Фядосаўнай дае падставу меркаваць, што пэўная частка яе запісаў - 
гэта поўная або частковая імправізацыя. Асабліва гэта відавочна ў заключных частках 
аповедаў і казак.

Напрыклад, такая былічка.

Жыла старанькая бабка. Была ў яе ўнучка, ужо вялікая, і сучка. Жылі яны 
ўтраём. Вот бабка думала, што яна скора памрэць. I ўсё ляжала на печы, 
нічога не робіла - ні поле не сеяла, ні агарода не садзіла. Людзі ідуць на поле 
з сярпамі зярно жаць, а яна ўсё на печы. Пытаюцца людзі:

- Чаму ты нічога не робіш?
А яна ім атвячае:
- Я старая, скора памру. Унучка замуж пойдзе. Сучка здохне. Так навошта 

мне робіць?
Прышла зіма. У бабкі нечага есці, і ўнучку, і сучку нечым пакарміць.
Вот вецер як засвішча! А бабка ў унучкі і пытаецца:
- Унучанька, паглядзі ў акно, можа гэта мяне жаць завуць?
Ледзь дажылі яны да цёплых дней.

Альбо такая казка.

Надакучыла старой бабцы жыць адной, ды і смерці яна баялася. Рашыла 
яна паіісціў дзіцячыя яслі. Там дзеткі маленькія, смерць па іх не скора прыйдзе,



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 59

вот там і буду жыііь. Прышла бабка ў яслі, там дзеткі абедаюць, далі і бабцы 
паесці. А смерць ужо яе паджыдае:

- Ну што ты, бабка, робіш?
- Ням-ням! - прыкідваецца бабка маленькай.
А смерць і кажа:
- Ну бабка, раз ты панямала, то сабірайся, пойдзем бай-бай! - і павяла 

бабку за сабоіі.
Куды ні хавайся ад смерці, усё роўна яна цябе знойдзе.

Многія казкі Фядосаўны - варыянты казак, якія бытуюць у народзе і сталі 
хрэстаматыйнымі. Напрыклад, казкі пра птушак, звяроў, паўзуноў.

Бог сабраў усіх паўзуноў у мех і прыказаў чалавеку, каб той занёс іх у мора 
і ўтапіў. Толькі каб мех па дарозе не развязваў. А чалавек дасужы быў не 
вытрымаў - дужа захацелася яму паглядзець, што ў мяху. Развязаў і выпусціў 
усіх. 3 той пары зрабіў яго Бог буслом і прыказаў хадзіць і лавіць вужакаў. 
А назваў яго Рыгорам. Вот ён і ходзіць і збірае, а яны яго не кусаюць.

А далей запісаны назіранні і прыкметы:

«Калі бусел сядзе высока, то будзе дождж, а калі ходзе па нізіне, то будзе 
суха».

«Варона вясной крычыць па-вясенняму: «Ня-пра-ха!» , - гэта тая вуціца, 
якая не папрала кудзельку сваю. Другая крычыць: «Ня-тка-ха!»,— гэта тая, 
якая не паткала сваіх кросен».

Паўзуны - героі і наступнай казкі:

Адзін хазяін пайшоў па полю аглядаііь свае пасевы. А на мяжы ляжала баль- 
шая змяя, якая называецца межніца. Ен узяў і забіў яе. А яго жонка хадзіла па 
лесе, збірала ягады. I чуе яна голас:

- Ідзі дамоў, скажы кутніцы, што твой хазяін забіў межніцу.
Прышла яна дамоў і стала гэта дзецям расказваць. А кутніца (гэта вуж, 

каторы ў хаце жывець) пачуў гэта, падпоўз да вядра і напусціў туды яду. He 
трэба было проста так змяю забіваііь.

А наступны аповед, сюжэт якога пераносіць нас у сучаснасць, наадварот, пачынаецца 
з уступу, які па сэнсе і тэматычна мала звязаны з сюжэтам:

Бог сказаў: He рабіце, як я раблю, а рабіце, як я вялю.
Вот бацюшка з адным вучоным паспорыў што яго кот вельмі граматны 

і што ніхто яго не перабядзіць (не пераканае). А вучоны даказвае, што пры- 
рода навуку перамагае. I вот яны вечарам сабраліся разам, паклалі кніжку 
перад сабой і пасадзілі коціка. Бацюшка чытае кніжку а коцік унімацельна 
слухае. I тут адкуль ні вазьміся - мышка. Кот і кінуўся за мышкай. Вот еучоны 
і кажа бацюшку:

- Цяпер ты бачыш, што прырода навуку перамагае?

Вялікую цікавасць уяўляюць тэксты песень, прыпевак. Песні самыя розныя - ад абра- 
давых да перакладных рускамоўных. Некаторыя тэксты песень таксама завяршаюцца 
прыказкамі і прымаўкамі па закранутай тэме. I зноў чырвонай ніткай - павага да 
працавітых і высокамаральных людзей. Таму шкадуем, што не паспелі выкарыстаць 
патэнцыял гэтай адметнай жанчыны-носьбіткі мясцовых традыцый для выхаваўчай 
працы з дзецьмі.



60 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Тамара ЗАХАРАВА
(в. Старая Мётча, Барысаўскі раён)

БЫЦЬ УДЗЯЧНЫМІ ЗА ЖЫЦЦЁВУЮ МУДРАСЦЬ

Калі распытваеш у старых людзей пра даўнія падзеі, пра даўняе жыццё, заўсёды 
здзіўляешся той духоўнай моцы, якая дапамагала выжыць у цяжкія гады, пера- 
жыць холад, голад, страту блізкіх людзей. Захапляешся мужчынскай сілай, жаночай 

мудрасцю, цярпеннем. А больш за ўсё здзіўляе і захапляе, што ніякія ліхія гады, ніякія 
беды не знішчылі ў душах маіх землякоў і родзічаў любові да дзяцей, да людзей, да 
працы, да жыцця. Мне здаецца, што менавіта гэта любоў і стварыла традыцыйную 
народную кулыуру, каб з яе дапамогай магло жыць і выжываць кожнае наступнае пака- 
ленне сям’і, роду, народу.

Мой лёс склаўся так, што ўсё добрае ў ім было і ёсць звязанае з дзецьмі. Mae дзядуля 
і бабуля, Барысёнак Ілья Пракопавіч і Рашэтнік Наталля Пракопаўна, родам з Вяляціцкага 
краю. Дзядуля нарадзіўся ў 1882 г. у Вяляцічах, а бабуля - у 1887 г. у в. Крывіца.

Мой тата, Барысёнак Уладзімір Ільіч, 1930 г.н., быў апошнім дзіцем у сям’і, дзе 
вырасла пяць дачок і трое сыноў. Яшчэ трое дзяцей памерлі ў маленстве. Лёсы маіх 
цётак і дзядзькоў склаліся па-рознаму. Аўдоцця і Надзея па вярбоўцы паехалі ў Расію 
і засталіся там - у Свярдлоўску і ў Бранску. Таццяна, Лідзія і Вольга асталяваліся неда- 
лёка ад бацькоў - на Барысаўшчыне. У цёткі Ліды не было сваёй сям’і, і таму ўсю сваю 
нерастрачаную любоў яна аддавала нам, пляменнікам - пяцярым Валодзевым і чацвя- 
рым Вользіным дзецям. Прыязджаючы ў родную вёску з Барысава, яна хадзіла з намі 
ў грыбы, у ягады, вучыла нас любіць і разумець прыроду.

Старэйшага дзядзьку, Арцёма, я ніколі не бачыла. Ён загінуў у васямнаццацігадовым 
узросце ў лесе, пры нарыхтоўцы дроў. Дзядзька Міхаіл загінуў на фронце ў 1942 г. 
у Прыбалтыцы. Лічыўся без вестак прапаўшым ажно да 1970 г., пакуль чырвоныя следа- 
пыты не прыслалі бабулі паштоўку, у якой паведамлялася, што па салдацкіх рэчах, 
знойдзеных у безыменнай магілцы, устанавілі імя воіна. Так бабуля даведалася, што 
магілка яе сына знаходзіцца ў далёкай Латвіі.

Вайной быў апалены і лёс цёткі Ліды, 1923 г.н. У пачатку Вялікай Айчыннай вайны 
яе, як і многіх мясцовых дзяўчат, загналі ў Германію, дзе яна працавала на заводзе, на 
станку. Дадому яна вярнулася праз чатыры гады. Вярнулася без двух пальцаў на правай 
і трох на левай руцэ... Перажыўшы шмат гора, пабачыўшы свет, яна насіла ў сабе безліч 
розных успамінаў. I для нас, дзяцей, у яе на ўсе выпадкі жыцця былі свае гісторыі, вельмі 
цікавыя, часта страшнаватыя, таямнічыя.

Mae дзядуля і бабуля лічыліся ў вёсцы знахарамі, умелі лячыць людзей ад розных 
хвароб. Цётачка Ліда (так называлі яе мы, дзеці) таксама ўмела гэта рабіць. У час лясных 
вандровак яна паказвала нам лекавыя расліны, расказвала, ад чаго яны, прыгаворвала 
замовы. He сакрэт, што найбольш часта дзецям баляць жываты. Цётачка Ліда дапамагала 
гэтай бядзе, гладзячы балючае месца і прыгаворваючы:

«Ішоў Ісус Хрыстос праз жалезны мост, залатым кіёчкам апіраўся, у зала- 
тых лапціках, шаўковых аборках. Лапцікі, парвіцеся, аборкі, дзяржыііеся, 
жывоцікі, суніміцеся!»

Некаторыя з яе замоў я запамінала. Аднойчы гэтыя веды прымяніла, але была за гэта 
пакарана.

Мой брат Валера захварэў на вогнік, ці агнявіцы (так называла бабуля фурункулёз). 
Ніякія лекі не дапамагалі. 1 тады за справу ўзяўся «лекар» у маім абліччы. 3 дапамогай



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў

61

бабулі я мазала болькі, шаптала замовы. I дапамагло! Назаўтра ўсе скулкі, якімі было 
пакрыта цельца чатырохгадовага дзіцяці, прарвалі, і брацік пайшоў на папраўку. 
Я падзялілася сваёй радасцю з сяброўкай, у якой бацька працаваў старшынёй калгаса. 
Вестка хутка разляцелася па вёсцы і дайшла да маёй настаўніцы. Я была пакарана за 
«несвядомасць» - увесь тыдзень павінна была заставацца пасля ўрокаў і адна сядзець 
у класе да вечара. У гэта цяжка паверыць сённяшняй моладзі, а мы - пакаленне пасля- 
ваенных савецкіх школьнікаў - былі на раздарожжы: калі паважаеш сямейныя традыцыі, 
не вынішчаныя атэізмам і іншымі «ізмамі», калі падпарадкоўваешся бацькам (а гэта аба- 
вязак кожнага дзіцяці), калі не цураешся каляднай куцці, велікоднага яйка - значыць, 
будуць непрыемнасці ў школе. Што ўжо казаць пра царкву, пра могілкі, пра лячэнне 
народнымі сродкамі! Калі ж нехта пачынаў ганьбіць спрадвечныя святыні, без ваганняў 
прымаў атэістычныя догмы - станавіўся чужым для сям’і, губляў у ёй падтрымку 
і павагу. Тым не менш сёння, азіраючыся ў мінулае, разумееш, што ўсё добрае, светлае, 
дарагое - адтуль: з сям’і, з дзяцінства, з роду. I гэта добрае дае табе падтрымку ў труд- 
ныя хвіліны, дае веды, калі яны патрэбныя, дае ўспаміны, якія грэюць і прасвятляюць.

Мой тата сустрэў сваё каханне на Поўначы, у Архангельскай вобласці, куды паехаў 
па вярбоўцы. Дзяўчыну звалі Лідзія Мікалаеўна Равякіна, 1932 г.н.. Тата павёз яе 
ў Свярдлоўск да сястры Аўдоцці, і тая адобрыла выбар. Яны заключылі шлюб, і ў 1954 г. 
на свет з’явілася я, а праз два з паловай гады - брат Валерый. Трое малодшых братоў - 
Аляксандр, Мікалай і Іван - нарадзіліся ўжо ў Беларусі, у маленькай прыгожай вёсачцы 
Унтальянка Барысаўскага раёна, куды тата прывёз сям’ю, не захацеўшы жыць на чужбіне.

Нялёгка жылося ў той час вяскоўцам. He выключэннем былі і мы, Барысёнкі. 3 ранку 
да вечара працавалі, зрэдку адпачывалі, шанавалі святы, паважалі людзей, любілі 
і шкадавалі дзяцей. He мелі вялікага дастатку, але радаваліся з’яўленню кожнага дзіцяці, 
колькі б іх ні было.

Традыцыі, звязаныя з нараджэннем дзіцяці, былі ў вёсцы самымі важнымі і шаноў- 
нымі.

Дзевяць месяцаў носіць жанчына дзіця пад сваім сэрцам. I вось надыходзіць час 
паявіцца маленькаму чалавечку на свет. У наш час дзяцей нараджаюць у спецыяльнай 
для гэтага ўстанове - радзільным доме, дзе шчыруюць над парадзіхамі ўрачы, акушэркі, 
санітаркі. А даўней у кожнай вёсцы пражывала бабуля-павітуха, якая ведала, як дапа- 
магчы маці і дзіцяці і валодала навыкамі і сакрэтамі гэтай дапамогі. Вось такой умелай 
і жаданай у хаце кожнай парадзіхі была мая бабуля, Наталля Пракопаўна. Дапамагала 
яна пры родах і сваім дочкам і нявесткам. He памятаю, пры якіх абставінах, але ад бабулі 
я чула такую замову для парадзіхі:

«Божа Маці, прыдзі рабу Таццяну ратаваці, яе цела распрастаці, яе жылкі 
выпраўляці».

Трэба адзначыць, што кожная замова пачыналася словамі, звернутымі да Госпада 
Бога, да Божай Маці, Да Святой Прачыстай. Гэта былі своеасаблівыя малітвы-просьбы 
дазволіць прыступіць да лячэння, якія, на жаль, мая дзіцячая памяць не захавала.

Лячыла бабуля і ад звіху:

«Ішоў Гасподзь па шырокаіі дарозе, па вялікіх лясах, па зялёных лугах, 
костачкі-сустаўкі сабіраў рабу Йвану ад звіху помачы даваў».

Сёння, праз шмат гадоў, як паэтычны твор, жыве ў памяці і замова, з дапамогай якой 
я лячыла некалі браціка:



62 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

«Госпаду Богу памалюся, Прачыстай Мацеры пакланюся. Прачыстая 
Божая маці, прыдзі к рабу Божаму Йваньку на помач стаці. На сінім моры- 
акіяне, на востраве Буяне медны стоўп стаіць, на ім Ганна-панна сядзіііь. 
Сядзіііь, шые-вышывае, скулкі скалвае. Скулка-скуліца, я цябе замаўляю, скулка- 
скуліца, я цябе выклікаю. Тут табе не стаяць, не бываць, цела раба Божага 
Йванькі не ламаць. Ідзі на высокія горы, у глыбокія моры. Там табе жыць- 
пражываць, у раба Божага Іванькі больш хваробы не бываііь. Амінь».

...Закончыўшы Унтальянскую васьмігодку, я паехала ў Архангельск, да мамінай 
радні, каб там пачаць свой дарослы шлях. Там выйшла замуж. Затым вярнулася ў сваю 
вёску - у родны Мядоцкі край. Нарадзіла і вырасціла траіх дзяцей. Маю трое ўнукаў. 
Трыццаць год адпрацавала ў Мётчанскім дзіцячым садку, з іх дваццаць пяць - 
выхавальнікам. Акрамя ведаў па педагогіцы і псіхалогіі дашкольнага выхавання, у рабоце 
з дашкольнікамі актыўна прымяняла свой жыццёвы вопыт. Асабліва ўдаваліся заняткі па 
азнаямленню з навакольным светам.

3 дзецьмі хадзілі мы ў розныя куточкі нашай вёскі. Але больш за ўсё падабалася нам 
мясціна Замкі, дзе асабліва прывольна было вясною і ўлетку. 3 намі заўсёды была адна 
асоба - неад’емная частка дзіцячага ўзросту - лялька. Гэта быў «хлопчык» Антон. Мы 
размяшчаліся на круглай горцы, якая носіць назву Булачка, і пачыналі гутарку пра ўсё, 
што бачылі вакол сябе.

Знаёміліся з раслінамі, у тым ліку лекавымі. Калі ў час гульні наш Антончык 
змазольваў ножку, мы прыкладалі да ранкі траву-падарожнік, спачатку абмыўшы ранку 
і лісток вадой. Адшуквалі траву-чыстацел, даведваліся, што яе нельга ўжываць унутр, 
але можна купаць у ёй дзіця, каб скура была чыстая. «Заварвалі» траву ў кубачку, умывалі 
Антончыка. Калі ён «скардзіўся» на боль у калене, абмотвалі ножку лапухом, калі на 
боль у жываце - паілі гарбатай з рамонку.

У такія светлыя хвіліны яднання з прыродай, з чыстымі дзіцячымі душамі аднекуль 
прыходзілі - ці то згадваліся, ці то нараджаліся - радкі:

Моіі край запаветны, моіі край жывапісны! 
Квітнеюць палеткі пад сонцам агністым. 
Моіі краіі рамантычны, ён самы прыгожы 
I вабіць гасцей да нас у падарожжа.
Жывуць і працуюць тут шчырыя людзі, 
I добрым гасцям мы заўжды рады будзем!

Прайшлі гады. He прайшлі, а прабеглі, праляцелі. Зараз ужо ёсць час паразважаць над 
усім, што перажылося. Ёсць час зразумець, як гэта важна - помніць свой род, свае карані, 
перадаваць дзецям і ўнукам веды пра жыццё, падараваныя продкамі. He бывае таго дня, 
асабліва летняга, каб не ступала мая нага на каляровую коўдру лугу, каб не клікала сэрца 
ў лес - любімы зялёны куточак, дзе разам з дачкой і ўнукам збіраем ягады, грыбы, лека- 
выя травы-зёлкі: зверабой, мяту, чабор, карэньчыкі калгану - усё, што ўжывалі некалі 
ў ежу і прымянялі для лячэння хвароб мае дзяды і прадзеды. Усё гэта старанна 
перапрацоўваем, захоўваем па спрадвечных рэцэптах. Калі ёсць патрэба, надзяляем сваіх 
знаёмых, радню, сяброў. I тады на душы становіцца лёгка-лёгка і радасна ад таго, што 
набытыя ў далёкім дзяцінстве веды, уменні і навыкі прыдаліся ў дарослым жыцці табе 
і пераходзяць да тваіх унукаў.

Я вельмі ўдзячна лёсу, што вырасла на гэтай любай зямлі, што ў маім жыцці былі 
мудрыя дарадцы. Дзякуй вам вялікі, мае дарагія суродзічы!



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 63

Таццяна ПЛАДУНОВА
(г. Мінск)

КУПАЛЛЕ НА ФЕСТЫВАЛІ «БЕРАГІНЯ»

Неабходнасць трансляцыі традыцыйнай культуры беларусаў як адной з культурна- 
гістарычных адметнасцей народазразумеласпецыялістам культурна-адукацыйнай 
сферы і накіроўвае іх да пошуку шляхоў і сродкаў па яе вывучэнню і адэкватнай 

прэзентацыі. Аўтару дадзенага артыкула перспектыўным уяўляецца мастацкая рэкан- 
струкцыя абрадавага свята.

He сакрэт, што ў цяперашні час перад намі паўстае праблема знікнення «жывых» 
абрадаў, і адным з рашэнняў яе з’яўляецца іх мастацкая рэканструкцыя. У рэканструява- 
най форме ўзнавіліся шматлікія абрады і святы, рэкрэацыйныя практыкі ў рэгіёнах 
і нават у гарадах1. Навуковым абагульненнем гэтай дзейнасці з’явілася эстэтычная кан- 
цэпцыя рэканструявання народных мастацкіх традыцый метадамі мастацка-практычнай 
фалькларыстыкі філосафа У.М. Конана, паводле якой магчыма актуалізацыя каляндарна- 
абрадавых свят як развітой мастацкай сістэмы праз пошук метадаў увядзення іх у кан- 
тэкст сучаснай мастацкай культуры ў якасці эстэтычна арганізаванай традыцыі 
[1,с. 483],

Аўтар дадзенага артыкула меў непасрэднае дачыненне менавіта да такой «эстэтычна 
арганізаванай традыцыі» купалавання на Рэспубліканскім фестывалі фальклорнага 
мастацтва «Берагіня», на якім з 1999 г. яна была распачата яго аўтарам М.А. Козенкам 
і дырэктарам С.А. Беразоўскай.

3 2008 г. арганізоўваць і праводзіць Рэспубліканскае Купалле на «Берагіні» маюць 
гонар студэнты і выкладчыкі кафедры этналогіі і фальклору БДУКМ  (аўтар і рэжысёр, 
хормайстар свята Т. Пладунова; музычны кіраўнік В. Калацэй).

2

Канцэпцыя і падыходы да вывучэння і ўзнаўлення Купалля як масавага свята зме- 
шчаны аўтарам дадзенага артыкула ўскладзеным ёю метадычным дапаможніку «Купаль- 
скі спеўнік» [2], у якім адюстравана этнафанічна партытура беларускага Купалля 
і прадстаўлены ўласны творчы падыход у рэчышчы мастацкага рэканструявання свята. 
Сцэнар мастацкай рэканструкцыі Купалля адлюстраваны ў структуры прапануемага 
песеннага збору, якую прадыктавала сама песня. У змесце падабраных купальскіх песень 
кожная рубрыка выбудоўвае драматургію свята: 1. Песні да збору зёлак і завівання 
вянкоў; 2. Песні на скліканне грамады на свята («абход двароў»); 3. Песні на абход жыт- 
нёвага поля; 4. Песні да абрання Купалінкі і адорвання дзяўчат вянкамі; 5. Песенная 
містэрыя распальвання купальскага агню (карагоды); 6. Песні на ўтрыманне купальскага 
агню; 7. Ігрышча (жартоўныя песні, песні-пікіроўкі дзяўчат і хлопцаў); 8. Купальскія 
балады і ўмоўна прымеркаваныя песні; 9. Песні на спальванне ведзьмы; 10. Песні на 
пусканне вянкоў па вадзе; 11. Песні да купання ў рацэ на раніцу; 12. Песні вітання сонца 
на золку.

1 Распрацоўцы тэарэтычных падыходаў да рэканструкцыі традыцыйных абрадаў, практыцы 
іх пераймання і ўзнаўлення прысвечана праца многіх фалькларыстаў-практыкаў, этнапедагогаў 
і аматараў фальклору Беларусі: В. Якімовіч, А. Галіча, I. Арыстава, Л. Рыжковай, Р. Гамзовіч, 
Н. Матыліцкай, Т. Пладуновай, В. Калацэя, А. Глушко, I. Мазюк, А. Абрамовіч, Л. Пятроўскай, 
С. Выскваркі і інш.

2 Студэнцкія гурты «Этна-Суполка» пад кіраўніцтвам Т. Пладуновай, «Кроса» - пад 
кіраўніцтвам Л. Рыжковай, «Раме» - пад кіраўніцтвам В. Калацэя, «Страла» - пад кіраўніцтвам 
Э. Шчадрыной, «Вяснянка» - пад кіраўніцтвам Н. Петуховай.



64 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Тэзісна прадстаўляе сцэнарый («па гарызанталі» і «па вертыкалі») і распрацаваная 
аўтарам-укладальнікам абрадавая карта Купалля1.

Абрадавая карта Купалля на Беларусі (фрагмент)

Акцыянальны 
код

Тэмпаральны 
код

Лакатыўны 
код

Перса- 
нальны код

Атрыбутыўны 
КОД

Музычна- 
вербальны код

Музычна- 
мнструмен- 
тальны код

Пластычны 
код

Ход абрадавых 
дзей

Час летняга 
сонцавароту - 
23—24 чэрвеня 
(06-07 ліпеня)

Месца 
адпраўлення 
абрадавых 

дзей

Кола 
ўдзельнікаў, 
персанажы

Абрадавая 
атрыбутыка 
і прылады 

ў абрадавых дзеях

Песеннае 
і вербальнае 

суправаджэнне 
абрадавых дзей

Інструмен- 
тальнае 

суправаджэнне 
абрадавых 

дзей

Пластычнае 
ўвасабленне 
абрадавых 

дзей

1. Збор зёлак 
і завіванне 
вянкоў

На працягу 
светлавога 
дня

Луг, поле, 
лес

Дзяўчаты, 
жанчыны

Святаянскія 
зёлкі і кветкі 
(рута, браткі, 
багатка, 
валошка, 
папараць, 
салодка, 
канюшына, 
лапух, 
канапляны 
цвет, рамонак, 
чарнабыльнік, 
ліпнік, палын, 
ружа)

1) Песні- 
купалкі, у якіх 
распове- 
даецца пра 
сэнс збірання 
зёлак, кветак 
і завівання 
вянкоў;
2) Купалкі 
перадшлюб- 
най тэматыкі;
3) Купалкі, 
у якіх 
выказваецца 
просьба 
добрай 
пагоды для 
купальскага 
гуляння

Пляценне 
вянкоў - 
седзячы 
(стоячы) на 
зямлі

2. Абход 
вёскі 
(двароў)- 
скліканне 
грамады на 
свята

Надвячорак 
(перад 
захадам 
сонца)

Вясковыя 
вуліцы, 
падворак 
хаты

Уся грама- 
да на чале 
з Купалін- 
кай (разам 
з Купа- 
лішам)

«Старцы» 
(травес- 
ційныя 
персанажы 
продкаў 
«Дзед» 
і «Баба»)

Шэст 
з купальскім 
колам уверсе, 
ці з мазніцай 
(прымацаванай 
ёмістасцю 
з палаючым 
агнём). 
Запаленыя 
паходні.

1) Купалкі, 
што заклікалі 
грамаду ісці 
на гулянне;
2) Дыферын- 
цыраваныя 
купалкі да 
абходу 
двароў.
Дыялогі паміж 
гаспадарамі 
і купальскай 
дружынай: 
заклікі ісці на 
Купалле 
і запыт-патра- 
баванні 
падарункаў 
«купальніч- 
кам»

Купальскія 
найгрышы 
на дудзе, 
скрыпцы

Шэсце 
шарэнгамі

1 Абрадавая карта свята распрацавана Т.А. Пладуновай у рамках вучэбнай дысцыпліны 
«Методыка арганізацыі фальклорнай дзейнасці» спецыялізацыі «Этнафоназнаўства» БДУКМ як 
метад сістэматызацыі кампанентаў свята (кодаў) на аснове методыкі гістарычнай рэканструкцыі 
абрадаў расійскіх вучоных Н.І і С.М. Толстых [3, с. 370-385],



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 65

Акцыянальны 
код

Тэмпаральны 
код

Лакатыўны 
код

Перса- 
нальны код

Атрыбутыўны 
КОД

Музычна- 
вербальны код

Музычна- 
мнструмен- 
тальны код

Пластычны 
код

Ход абрадавых 
дзей

Час летняга 
сонцавароту - 
23—24 чэрвеня 
(06-07 ліпеня)

Месца 
адпраўлення 
абрадавых 

дзей

Кола 
ўдзельнікаў 
персанажы

Абрадавая 
атрыбутыка 

іпрылады 
ў абрадавых дзеях

Песеннае 
івербальнае 

суправаджэнне 
абрадавых дзей

Інструмен- 
тальнае 

суправаджэнне 
абрадавых 

дзей

Пластычнае 
ўвасабленне 
абрадавых 

дзей

3. Абход 
жыта

Вечар (на 
захадзе 
сонца)

Межы 
жытнёвага 
поля

Жанчыны 
на чале 
з Купалін- 
кай (разам 
з Купа- 
лішам)

Шэст 
з купальскім 
колам уверсе, 
ці з мазніцай 
(прымацаванай 
ёмістасцю 
з палаючым 
агнём)

Купальскія 
песні аграр- 
нага зместу:
1) Звароты да 
Купалы 
(Мар’і, Йвана, 
Іллі) абыйсці 
жыта з мэтай 
добрага 
ўраджаю 
і перасцярогі 
ад урокаў 
ведзьмы;
2) Купалкі- 
заляцанні 
дзяўчат да 
хлопцаў 
(«Пойдзем, 
дзеўкі, кругом 
жыта»)

Шэсце 
шарэнгамі, 
парамі 
«ланцуж- 
ком»; 
карагоды: 
кругавыя, 
«крывым 
танком»

4. Адорванне 
Купалінкай 
дзяўчат 
вянкамі

Вечар, ноч 
(пасля 
захаду 
сонца)

Луг, лес, 
поле

Дзяўчына- 
Купалінка 
і незамуж- 
нія 
дзяўчаты

Вянкі, сплеце- 
ныя са 
святаянскіх 
кветак

Песні, 
звернутыя да 
Купалы і яе 
дачкі 
(Купалінкі). 
Пажаданні- 
зычэнні 
Купалінкі 
дзяўчатам 
добрага лёсу, 
жаданага 
шлюбу, інш.

Шэсце 
(шарэн- 
гамі), 
карагоды 
(кругавыя)

5. Дзеі, 
прымеркава- 
ныя да 
распаль- 
вання 
і ўтрымання 
купальскага 
агню, 
спальвання 
купальскага 
дрэва, 
бараны

Поўнач, ноч 
(да новага 
ўсходу 
сонца)

Гара, 
высокае 
месца над 
ракою, ці 
возерам, 
лес, 
перакрыжа- 
ванне 
дарог, поле 
(жыта)

Уся 
грамада, 
Купалінка 
(разам 
з Купалі- 
шам), 
ведзьмакі 
і нячысцікі, 
«старцы»

Купальскае 
вогнішча. Шэст 
з колам уверсе, 
аздобленым 
вянком 
з дубовых 
ветак 
і купальскіх 
кветак, 
усталяваны 
ў цэнтры 
вогнішча.
Запаленыя 
паходні.
Купальскія 
вянкі, букеты 
кветак.крапівы. 
Арэлі.
Барана, 
аздобленая 
кветкамі

1) Песні, 
звернутыя да 
сонца, меся- 
ца, Купалы 
(Купаліша, 
Купалінкі), 
Іллі, Бога 
з просьбай 
раскласці 
агонь;
2) Купальскія 
карагоды;
3) Купальскія 
антыфоны- 
«перапевы» 
двух і больш 
спеўных 
гуртоў;
4) Жартоўныя 
песні-пікіроўкі, 
у якіх высмей- 
валіся хлопцы 
і дзяўчаты

1-3) 
Карагоды: 
кругавыя, 
«крывым 
танком», 
«кола 
ў коле», 
«ручайком 
праз 
вароты». 
Статычнае 
спяванне 
гуртоў 
у дзве-тры 
«шоры, 
4-6) Скокі 
праз 
вогнішча



66 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

На аснове дадзенай абрадавай карты і яе этнафанічнага каментара - рэпертуарнага 
зборніка «Купальскага спеўніка» - абрадавае свята магчыма адаптаваць пад рэгіянальнае 
(міжрэгіянальнае), ці агульнанацыянальнае Купалле - шляхам вылучэння асобных абра- 
давых этапаў і падбору да іх песенных узораў (адпаведна мэце правядзення свята)1.

Менавіта на фестывалі фальклорнага мастацтва «Берагіня» аўтару артыкула як рэжы- 
сёру і хормайстру рэспубліканскага Купалля выпала магчымасць адпрацаваць алгарытм 
правядзення буйнога масавага свята з удзелам шматлікіх рэгіянальных калектываў 
Беларусі, а таксама гасцей з іншых краін. Так, за аснову драматургіі свята быў ўзяты тра- 
дыцыйны купальскі «сцэнарый», прыведзены вышэй у абрадавай карце. На фестывалях 
2008, 2010 гг. ён уключаў асноўныя масавыя абрадавыя падзеі: завіванне дзяўчатамі 
і жанчынамі вянкоў, купальскага абходу двароў, распальвання вогнішча, ігрышча вакол 
вогнішча, пусканне вянкоў па вадзе. На фестывалях наступных гадоў быў уключаны 
абрад ушанавання Купалінкі і адорвання ёю незамужніх дзяўчат вянком, а таксама была 
ўведзена сучасная канцэртная частка прэзентацыі купальскіх песень рэгіянальных фаль- 
клорных гуртоў. Гэта мастацкая падзея была выклікана самой сутнасцю фестывалю - 
прадстаўлення творчасці клектываў, прагі да нязмушанага самавыражэння яго ўдзельнікаў, 
камунікацыі паміж удзельнікамі і гледачамі фестывалю праз мастацкую творчасць. Гэтую 
частку купальскай феерыі аўтар задумвала як наяўную сустрэчу-пераклічку рэгіянальных 
купальскіх «галасоў» у адным месцы - на Рудабельскім Купаллі! Спеўныя дыялогі гуртоў 
(з Брэстчыны, Міншчыны і інш. рэгіёнаў Беларусі, а таксама Літвы, Украіны, Латвіі, Расіі, 
Польшчы) па задуме рэжысёра маркіруюць віртуальны розгалас купальскай этнафоніі 
розных прасторавых локусаў (рэгіёнаў і земляў) у адным часе (купальскай ночы).

Вядома, пры адпраўленні абраду ва ўмовах гарадской рэканструкцыі непазбежны 
элементы мастацкага пераасэнсвання, аднак яны маюць на мэце падкрэсліць сэнсавыя 
асаблівасці абрадавага свята, не парушаючы норм народнай этыкі і эстэтыкі і пакідаючы 
месца для імправізацыі выканаўцаў. Таксама ўключэнне тэхнічных сродкаў (мікрафонаў 
для выканаўцаў і вядучай, фонавай музыкі і гукавых эфектаў, фейерверкаў) непазбежна 
на буйным масавым свяце.

Рэжысёрскі план «Рудабелскага Купалля»
на Рэспубліканскім фестывалі фальклорнага мастацтва «Берагіня» - 
25.06.2016

1 Паводле гэтых матэрыялаў студэнтамі спецыялізацыі «Этнафоназнаўства» БДУКМ ужо 
былі прадстаўлены шматлікія купальскія этнафанічныя праекты (дыпломны праект «Купалле на 
Віцебскім Падзвінні» (2008), «Купальская містэрыя» на фестывалях «Сонцаварот» (2013), 
і «Берагіня» (2008, 2010, 2012, 2014, 2016).

Час

Дзея 
Персанажы 
Рэжысёры 

Куратары гуртоў

Пляцоўка, 
мізансцэны

Музыка, спевы, 
аўдыяфон(СО)

20.00-
21.00

I. Завіванне вянкоў Гарадскі сквер -
Лакалізацыя гуртоў вакол сваіх 
кветнікаў

Купальскія песні на завіванне 
вянокў, балады. Купальскія 
антыфоны

21.DO-
21.30

II. Абход вёскі - шэсце на чале 
з Купалінкай і Купалішам

Кіраўнікі і куратары гуртоў

Цэнтральная вуліца 
КУПАЛІНКА + КУПАЛІШ + 
сяброўкі Купалінкі 
Калона гуртоў:
1. «Этна-Суполка»

Купальскія песні.

Купальскія антыфоны.

Інструментальная музыка



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 67

Час

Дзея 
Персанажы 
Рэжысёры 

Куратары гуртоў

Пляцоўка, 
мізансцэны

Музыка, спевы, 
аўдыяфон(СО)

2. «Страла»
4. «Раме»
5. «Мілавіца»
6. «Вянок» (в. Ракаў)
7. «Расіца» (в. Сарачы)
8. «Калыханка» (в. Міханавічы)
9. «Берагіня» (в. Мётча)
10. «Згадка» (в. Мачуль)
11. «Вытокі» (в. Дзятлавічы)
12. «Журавушка» (в. Адвержычы)
13. «Знічка»+ капэла (в. Палата)
14. «Нальшчаначка» (в. Жодзішкі)
15. «Казлоўчынскі ДК» ДУК
16. «Гулянок» (г. Смаргонь)
17. «Вербіца» (в. Іванава)
18. «Таняжанка» (в. Тонеж)
19. «Лёс» (в. Бабічы)
20. «Рудабельскія зорачкі»
(г.п. Акцябрскі)
21. «Праменьчыкі» (г.п. Акцябрскі)
22. «Купалінка» (в. Пратасы)
23. «Перазвоны» (г.п. Акцябрскі)»
24. «Цярэшкавы шчодрыкі»
(в. Рассветаўскі)
25. «Некрашынка» (в. Валосавічы)
26. «Reketukas» (Літва)
27. «Лазорн» (Расія)
28. «Елізавецінцы» (Расія)
29. «Жэмэрва» (Польшча)
30. «KUD ELEKTROPORCELAN» 
(Сербія)
31. «KUD ZLATIBOR» (Сербія)

21.30-
21.40

III. Выхад да купальскага вогнішча

Калона гуртоў уваходзіць праз браму 
на Купальскую паляну, утварае вакол 
вогнішча статычны карагод, Купалінка 
аб’яджае на кані пяляцоўку

Кіраўнікі I куратары гуртоў

Брама
Купальская паляна - 
лакалізацыя гуртоў вакол 
вогнішча
Сцэна - вядучая Пладунова; 
музыкі гурту «Раме»;
спевакі гурту «Этна-Суполка»

1. Фанаграма ўрачыстай 
дударскай музыкі - 
Трэк № 1+Трэк № 2.

2. Замова вядучай «Ой, 
месяцу».

3. Гурт «Этна-Суполка» - 
Песня № 1 «У нас сягоння 
Купалачка».

21.40-
21.50

IV. Адорванне Купалінкай дзяўчат 
вянкамі

Купалінка спускаецца з каня 
з дапамогай Купаліша, уваходзіць 
у купальскі статычны карагод абодва 
становяцца каля вогнішча (яшчэ не 
запаленага!). Да Купалінкі падыхо- 
дзяць яе сяброўкі (Караліна, Таня, 
Марта, Хрысціна). Каля вогнішча 
раскладзены вянкі (20-30), сяброўкі 
бяруць іх (па 6-8) і з «блаславення» 
Купалінкі разыходзяцца чатырма 
промнямі (на захад-усход-поўнач- 
поўдзень), уваходзяць у фестываль- 
ныя гурты і ўскладаюць на галовы 
ўспадабаных ім дзяўчат вянкі. Вянкі 
раздаюць на працягу

Купальская паляна - Агульны 
статычны карагод гуртоў 
Вогнішча - каля яго Купалінка 
і Купаліш с запаленай паходняй

4. Песня № 2 «Йшла Купалка 
па вуліцы».

5. Песня № 3 «Купала на 
Йвана» (пад дуды і барабан 
гурту «Раме»).

6. Замовы дзяўчат сінхронна, 
на іх фоне сола вядучай 
«Купала, купала, дзе ноч 
начавала?».

7. Песня № 4 «Купалінка».



68 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Час

Дзея 
Персанажы 
Рэжысёры 

Куратары гуртоў

Пляцоўка, 
мізансцэны

Музыка, спевы, 
аўдыяфон(СО)

гучання належных да гэтай дзеі 
песень.
Купалінка з Купалішам статычна 
назіраюць за адорваннем вянкамі 
дзяўчат.

21.SO-
22. 00

V. Распальванне Купальскага 
вогнішча

Купаліш уручае запаленую паходню 
Купалінцы, яна абыходзіць з ёю 
тройчы купальскае вогнішча, 
запальвае яго, калі агонь разгара- 
ецца, Купаліш пераймае паходню. 
Увесь час разгарання агню Купалінка 
ходзіць вакол вогнішча, назірае 
і падтрымлівае агонь. Карагоды гуртоў 
пачынаюць злучацца ў агульны 
карагод, які пад спевы і гукі барабанаў 
рухаецца «па сонцу», набіраючы моц.

Вогнішча - кругавы карагод гуртоў 
вакол вогнішча «па сонцу»

8. Песня № 5 «Сягоння ў нас 
Купала, то-то-то» (барабаны, 
бубны, варган).

9. На фоне жывога гучання 
песні - купальская «барана» 
з трэка № 4.

22.00-
22.10

VI. Падтрыманне Купальскага агню

Кругавы карагод паступова 
пераходзіць у карагод «змейкай», 
«ручаёк», разрываецца, утвараюцца 
карагоды ў карагодзе, г.д.
Купалінка ходзіць вакол вогнішча, 
назірае і падтрымлівае агонь.

Купальская паляна - карагоды 
вакол Вогнішча

10. Песня № 6 «Ляцела 
дзераўцо» (пад дудыт 
і барабан).

11. Песні № 7, 8 «Купала, 
Купала, дзе ты прабувала», 
«Чырвоная ружа» (антыфоны 
ў «дзве шоры»),

12. Прамова вядучай - 
фонам аўтэнтычная купаль- 
ская песня з трэка № 5.

22.10-
23.00

VII. Купальскае ігрышча - прэзента- 
цыя купальскіх песень, гульняў 
і побытавых танцаў гуртоў

Пасля Містэрыі Купальскага агню, уся 
грамада супыняецца і адвольным 
парадкам распалагаецца на Купаль- 
скай паляне: сядзяць на траве, 
посцілках, ходзяць ці стаяць - слу- 
хаюць спевы фальклорных гуртоў, 
глядзяць і ўдзельнічаюць у прэзентуе- 
мых гульнях і танцах.
Куратары рыхтуюць выхад гуртоў 
загадзя, каля сцэны выстрайваць за 
адзін нумар.

Купальская паляна - гледачы, 
гурты.
Сцэна - вядучая, «Этна-Суполка», 
гурты фестывалю

Вядучая аб'яўляе высту- 
пленне гуртоў як вітанне 
Рудабельскага Купалля ад 
Купалля рэгіёнаў - праз 
ключавыя словы песні «Ой, 
рана на Йвана, кругом, 
кругом сонца ходзя, стана- 
вілась сонца - у........ (назва 
мястэчка, адкуль прыехаў 
гурт):
1. Купальскі заклік да Мінска 
Мінскія гурты - праграма 
з купальскіх песень, гульняў 
і танцаў свайго рэгіёна 
(па 10 хвілін.).
2. Купальскі заклік 
да Міншчыны.
3. Купальскі заклік 
да Магілёўшчыны.
4. Купальскі заклік 
да Гродзеншчыны.
5. Купальскі заклік 
да Брэстчыны.
6. Купальскі заклік 
да Віцебшчыны.
7. Купальскі заклік 
да Гомельшчы



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай кульгуры беларусаў 69

Час

Дзея 
Персанажы 
Рэжысёры 

Куратары гуртоў

Пляцоўка, 
мізансцэны

Музыка, спевы, 
аўдыяфон(СО)

23.00-
24.00

VIII. Пусканне вянкоў па вадзе Бераг возера - дзяўчаты кідаюць 
вянкі па вадзе, плывуць платы 
з запаленым агнём.

Купальская паляна, Вогнішча - 
хто жадае, застаецца каля 
вогнішча, частуецца купальскімі 
прысмакамі і слухае ўжо пост- 
фальклорную музыку.

Заклік вядучай да варожбаў 
на вянках па вадзе.
Развітальныя словы.

Фонавая музыка на купаль- 
скую тэматыку ад беларускіх 
фальклорных гуртоў 
і фольк-мадэрн.

Такім чынам традыцыя святкавання Купалля аўтарам можа быць выкладзена ў наступ- 
ным алгарытме мастацкай рэканструкцыі свята:

1. Сакральная абрадавая частка свята - Містэрыя.
2. Рэкрэацыйна-забаўляльная частка свята - Ігрышча (танцы, гульні, забавы, 

купальскія і пазаабрадавыя спевы, частаванне).
I самае галоўнае - аўтар і рэжысёр «Купалля» на фестывалі «Берагіня» імкунуўся 

разам з выкладчыкамі і студэнтамі кафедры этналогіі і фальклору БДУКМ актывізаваць 
яго гледачоў і ўдзельнікаў да ўспрыняцця галоўных ідэй і сэнсаў свята:

• Духоўнага яднання людзей на падмурку купальскай песні, народнай музыкі і танца.
• Еднасці грамады з роднай зямлёй праз мастацкія формы ўшанавання яе прырод- 

ных з’яў і пражывання яе музычна-паэтычнага эпасу (упрыгожванне сябе і нава- 
колля кветкамі і вянкамі; песенныя і мастацкія вобразы Купалля; падтрыманне 
купальскіх абрадавых традыцый праз іх актыўнае ўзнаўленне).

• Спасціжэння трансцэндэнтных' канцэптаў быцця: антынамістычнага адзінства 
ўсяго жывога на зямлі і ў сусвеце (адасаблення-яднання зямлі і неба, верху і нізу, 
людзей і вышэйшых сіл, знешняга і ўнутранага і г.д.); глыбіннай сувязі жыцця 
соцыуму і жыцця космасу ў цыклічнай бесперапыннасці быцця; энэргіі радасці як 
рухавіка жыцця (захапленне і замілаванасць ад творчых праяў прыродных /моц, 
велічнасць, стыхійнасць, прыгажосць/ і людскіх /прыгажосць і дабрыня/) .2

Спіс літаратуры

1. Конан, У.М.. Выбранае / уклад. М.А. Козенкі; прадм. М.А. Козенкі. - 
Мінск : Смэлтак, 2009. - 536 с. : іл. - (Выдатныя постаці Беларусі.)

2. Купальскі спеўнік : метад. дапаможнік / аўтар-укл. Т.А. Пладунова. - 
Мінск : Інстытут культуры Беларусі, 2013. - 160 с. : іл.

3. Толстой, Н.Й., Толстая, С.М. К реконструкцнн древнеславянской духов- 
ной культуры (лннгво- н этнографнческнй аспект) // Славянское языкознанне / 
VIII Междунар. сьезд славнстов, Загреб-Любляна, сент. 1978 г. - М. : Наука, 
1978. - 469 с., 1 л. карт.

1 Тансцэндэнтнае - філасофскі тэрмін, які характарызуе ўсё тое, што выходзіць за межы 
пачуццёвага вопыту і эмпірычнага пазнання; у Канта і тое, што недаступна тэарэтычнага паз- 
нання, але з’яўляецца прадметам веры (Бог, душа, неўміручасць).

2 Беларускі культуролаг А.У. Рагуля абагульняе эстэтычныя і этычныя якасці чалавека 
ў катэгорыю Хараства.



70 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Вольга МЯДВЕДЗЕВА
(г. Мінск)

МЕТАДЫ НАВУЧАННЯ I ВЫХАВАННЯ 
ФАЛЬКЛОРНАГА ГУРТУ «СУНІЧКА» 
СРОДКАМІ БЕЛАРУСКАГА ФАЛЬКЛОРУ

УХХІ ст. фальклор, безумоўна, існуе, але ён па большай частцы дэфармаваны 
сучаснымі інавацыямі і матывамі. Галоўная праблема - недахоп у грамадстве 
ведаў па гісторыі нашых продкаў, імкненне да эстэтыцы замежных культур і недаклад- 

ныя метады навучання і выхавання пераемнікаў традыцыйнай культуры і мастацтва. 
А ўсё гэта выклікана недахопам сумленных спецыялістаў па навучанню падлеткаў 
у напрамку пераемнасці этнамастацтва, і, таксама, няведаннем народнай культуры і тра- 
дыцыйнай педагогіцы бацькамі пры выхаванні дзяцей.

Асабліва ва ўмовах вялікага горада - сталіцы - можна пабачыць, як некаторыя 
мастацкія кіраўнікі калектываў непаважліва адносяцца да народнага мастацтва і насыча- 
юць яго зусім сучаснымі або класічнымі сродкамі і формамі выразнасці і выдаюць вынік 
за фальклорны матэрыял. Гэтатычыцца не толькі харэаграфічнага і вакальнага напрамкаў 
творчасці, але і дэкаратыўна-прыкладнога мастацтва.

Праграмы па музычнаму выхаванню для вучняў агульнаадукацыйных школ амаль не 
прадугледжваюць вывучэнне беларускага музычнага фальклору. У дадзенай сітуацыі 
ўзнікае неабходнасць у арганізацыі фальклорных гурткоў і студый ва ўстановах паза- 
школьнай адукацыі і выхавання.

На базе дзяржаўнай установы адукацыі «Цэнтр дадатковай адукацыі дзяцей і моладзі 
“Кантакт”», г. Мінск, з 2003 г. існуе вакальна-фальклорны гурт «Сунічка». Асноўны 
ўзрост дзяцей 6-17 год. Кіраўнік гуртку прарабіла велізарную працу з дзецьмі розных 
узроставых груп у арганізацыі выхаваўчых адносін, абапіраючыся на ўзроставыя 
і індывідуальныя асаблівасці навучэнцаў У гурт прымаюцца дзеці, якія не маюць 
развіты музычны слых і рытм, але жадаюць пазнаёміцца з беларускім музычным фальк- 
лорам.

Развіццё творчых здольнасцей фарміруецца на правільна арганізаванай форме працы: 
не толькі групавыя заняткі, але і індывідуальныя. Групавая праца ў ансамблі прадугле- 
джвае сумесныя заняткі некалькіх чалавек для развіцця ўмення чуць і слухаць адзін 
аднаго, а таксама для сумеснага ўдзелу ў канцэртах і конкурсных праграмах. Індыві- 
дуальная форма заняткаў прадугледжана ў сувязі з тым, што ў кожнага вучня свае 
асаблівасці музычнага развіцця і для таго, каб акцэнтаваць яго ўвагу на пэўных моман- 
тах навучальнага матэрыялу.

Вядзецца праца над таэатралізаванымі вобразамі і злучэннем спеваў з элементамі 
харэаграфіі.

Гурт «Сунічка» мае багаты сцэнічны вопыт у розных напрамках музычнага мастацтва 
не толькі ў краіне, але і за яе межамі, таму ў іх адукацыйную праграму ўваходзіць азна- 
ямленне з фальклорнымі традыцыямі іншых народаў. 3 дапамогай пэўных спецыялістаў 
гурт мае ў сваім рэпертуары спевы на польскай, чэшскай, нямецкай і англійскай мовах, 
што несумненна падабаецца навучэнцам і іх бацькам, якія ў некаторых выпадках з вялікім 
задавальненнем далучаюца да выступу са сваімі дзецьмі.

У гурт «Сунічка» мною былі ўнесены некаторыя змены ў практычную частку пра- 
грамы навучання.



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 71

Мэта: выхаванне грамадзянска-патрыятычных якасцей падрастаючага пакалення 
сродкамі беларускага фальклору і далучэнне навучэнцаў да вясковай культуры продкаў 
ва ўмовах вялікага горада.

Mae галоўныя задачы, як мастацкага кіраўніка:
- абудзіць цікавасць сучаснай моладзі да мастацкай культуры і пашырыць света- 

погляд дзяцей і падлеткаў у межах традыцыйнай беларускай культуры;
- разгледзець асаблівасці спеўнай этнафоніі розных рэгіёнаў Беларусі;
- развіцць творчыя здольнасці: спевы, харэаграфія і тэатральнае майстэрства;
- узбагаціць дзяцей беларускамоўным запасам слоў;
- пабудзіць паважлівыя адносіны да кожнага ўдзельніка гурту праз беларускія гульні 

і размову.
Для гэтага выкарстоўваюцца наступныя метады: славесны (бяседа і дыскусія), прак- 

тычны (характэрныя распеўкі і практыкаванні), гульнявы, метад аўдыя-візуальнай 
і дэманстрацыйнай антрапатэхнікі.

На пачатковым этапе работы з децьмі ад кіраўніка патрабуецца прафесіяналізм, твор- 
чая ініцыятыва, уменне выкарыстоўваць прагрэсіўныя метады навучання, якія садзей- 
нічаюць фарміраванню індывідуальных здольнасцей навучэнца (творчага імпульсу, 
уяўлення, уражлівасці, музычнай памяці і г.дД Гэта вялікая, карпатлівая праца.

За два месяцы работы дзеці пазнаёміліся з асноўнымі аспектамі каляднай абраднасці 
на Беларусі, разгледзілі песенныя традыцыі розных рэгіёнаў, і прынялі ўдзел у рэкан- 
струкцыі каляднага абыходу на Палессі.

Навізна ў падрыхтоўцы мерапрыемства зацікавіла дзяцей, з вялікім задавальненнем 
прайшоў прагляд культурна-антрапалагічнага фільма З.Я. Мажэйка «Палесскія калядкі» 
(1972), у якім яны пабачылі тэатралізаваныя моманты свята, пачулі аўтэнтычныя спевы 
і пазнаёміліся з сімваламі і персанажамі свята. Наступны этап - славесны метад - бяседа, 
дыскусія. Дзеці і падлеткі ўключаюцца ў аналіз і абмеркаванне матэрыялу, што развівае 
іх інтарэс да пазнавальнага працэсу ў падрыхтоўцы мерапрыемства. Малодшая група 
найбольш актыўна праявіла ініцыятыву ў пошуку каляднага матэрыялу, нават прынеслі 
песні з рускага фальклору для параўнання.

Практычны этап навучання пачынаецца з падрыхтоўкі пеўчага апарату (індывідуальны 
падыход з улікам узроставых асаблівасцей). Фарміраванне тэарытычных і практычных 
ведаў аб гігіене голасу і спеўнай культуры.

Каб узмацніць зацікаўленасць дзяцей і падлеткаў пры развучванні музычнага фальк- 
лорнага матэрыялу выкарыстоўваліся аўдыя- і відэазапісы не толькі саміх носьбітаў, але 
і постфальклорных сучасных гуртоў, якія скіраваны на захаванне менавіта аўтэнтычнага 
беларускага народнага мастацтва.

Самы распаўсюджаны ў традыцыйнай культуры метад навучання сродкамі дэман- 
страцыйнай антрапатэхнікі застаецца актуальным у працы з вучнямі і сёння. Як з мален- 
ства ад бацькоў, так далей ад настаўнікаў дзеці пераймаюць такім шляхам асноўныя 
навыкі для жыцця і творчасці. Гэты метад найбольш арганічны, асабліва для навучэнцаў 
на пачатковым этапе. «3 голасу на голас», «з нагі на нагу» дзеці развучваюць спеўны, 
танцавальны і гульнявы матэрыялы з захаваннем рэгіянальных дыялектаў.

За два месяцы ўжывання гэтых новых для гурту «Сунічка» метадаў дзеці паспелі 
набыць каштоўныя веды і навыкі для далейшага развіцця творчых здольнасцей, для 
засваення і далучэння да народнага мастацкага вопыту. Дзейнасць калектыву стала 
больш істотна накіравана на захаванне сістэмы традыцый беларускага народа сродкамі 
яго фальклору.



72 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Валянціна ПРАНКЕВІЧ
(г. Чачэрск, Гомельская вобласць)

ДУША НАРОДА Ў ТАНЦЫ

Сёння мала чым можна здзівіць нашу моладзь, падрастаючае пакаленне. 
Нашпігаваныя сусветнай павуцінай рознымі відамі інтэрнэтгульняў, падлеткі 
«завісаюць» у інтэрнэтнай прасторы, адхіляючыся ад навакольнага свету і чалавечых 

стасункаў. Іншы раз цяжка знайсці падыходы да выхавання ў іх пачуцця гонару за сваё 
паходжанне, родную мову, традыцыйную культуру. Як жа абудзіць у хлапцоў і дзяўчат 
цікавасць да прыгожага, адарваць ад манітораў камп’ютараў, сфарміраваць іх самасвя- 
домасць і эстэтыку?

Дапамагчы вырашыць гэту сацыяльную праблему ў пэўнай ступені дапаможа народны 
танец. Так, менавіта ў ім закладзены асаблівасці нацыянальнага характару, чалавечыя 
пачуцці і ўражанні. Танец эстэтычна адлюстроўвае прыгажосць фізічную і псіхалагічную, 
фарміруе ўнутраную кулыуру і служыць сродкам нацыянальнага і патрыятычнага выха- 
вання. Гэта гаючая вада, якая наталіць душу, прынясе асалоду ад усведамлення сваёй 
прыналежнасці і да гэтага свету, і да жыцця, і да гісторыі продкаў. Пры пастаноўцы роз- 
ных танцавальных па, у дзіцяці, па-першае, паляпшаецца самаадчуванне, фарміруецца 
пластыка цела, шліфуецца ўменне весці сябе на сцэне, набываецца ўпэўненасць, рашу- 
часць, уменне лагічна думаць. А па-другое, танец аб’ядноўвае, дае пасыл для маральнага 
ўзбагачэння, навучае любіць музыку, абуджае зацікаўленасць да народнай харэаграфіі, 
стымуліруе да вобразнага мыслення і фарміруе духоўна багатую таленавітую асобу.

Трэба сказаць, што высокаінтэлектуальны грамадзянін станоўча глядзіць на нава- 
кольнае асяроддзе, не паддаецца маркоце, негатыўным адчуванням і дурным думкам, 
хутчэй спраўляецца з жыццёвымі перашкодамі. Таксама музыка, танец дапамагаюць 
справіцца з дрэнным настроем, знімаюць стрэс і настройваюць на пазітыўны лад, наву- 
чаюць ветлівасці і прыстойнасці. Падчас рэпетыцый і канцэртных выступленняў 
у падлеткаў не застаецца месца для шкодных звычак і гультайства. Гэта вельмі важна 
ў цяперашні час шырокай інфармацыйнай прасторы, адкуль юнакі і дзяўчаты перай- 
маюць не толькі станоўчыя якасці інстытута чалавека, але і набываюць дрэнныя звычкі, 
чэрпаюць адмоўную энергетыку, развіваюць такія рысы характару як жорсткасць, 
насілле, распуста.

Але і гэта яшчэ не ўсё, бо адным з важных момантаў беларускага народнага танца 
з’яўляецца пераемнасць пакаленняў. Кожны варты сябе беларус павінен ведаць этнаграфію 
малой радзімы, адметныя каштоўнасці мясцовасці і, канешне ж, культуру і побыт свайго 
краю. Нездарма кажуць, што ў танцы - уся душа. Сапраўды, праз рухі і мелодыю можна 
передаць шум ветру і спеў салоўкі, горыч і асалоду, мудрасць і глупства. I тут шыкоўная 
падстава самарэалізавацца і праявіць талент дзецям сціплым, альбо наадварот - выплюх- 
нуць шквал эмоцый і перапаўняючай энергіі непаседлівымх і гарачым.

Танец аб’ядноўвае, гуртуе, выхоўвае, навучае і дазваляе зірнуць на ўсё вакол іншым 
поглядам. I тое, што ў нас на Беларусі ёсць людзі апантаныя і зацікаўленыя, чыё сэрца 
прасякнута любоўю да гістарычнай спадчыны, вельмі радуе. Яны памнажаюць 
бацькоўскую скарбніцу, захоўваюць радавыя карані і прапагандуюць беларускі фальк- 
лор. А ці ж гэтага мала для таго, каб пайсці за імі, заслухацца акампанементам трады- 
цыйных мясцовых найгрышаў, закружыць у віхуры феерычнага і запальнага танца 
жыцця, надзей і радасці.



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 73

Таццяна КАРКОТКА
(г. Вілейка, Мінская вобласць)

ФАЛЬКЛОРНЫ КАЛЕКТЫЎ «ЧАБАРОК».
ТРАДЫЦЫЙНАЯ КУЛЬТУРА I ВЫХАВАННЕ

Дзіцячы фальклорны калектыў «Чабарок» створаны пры дзяржаўнай установе 
адукацыі «Вілейская гімназія № 2» у верасні 2001 г. Першым яго мастацкім 
кіраўніком была З.В. Крупская.

Калектыў шмат працуе над вывучэннем, захаваннем і прапагандай традыцыйнай 
беларускай культуры і асабліва кулыуры Вілейшчыны. Падчас этнаграфічных экспеды- 
цый запісана вялікая колькасць твораў каляндарнай і сямейнай абраднасці, мясцовых 
народных танцаў і гульняў. Было падрыхтавана і паказана шматлікім гледачам мноства 
тэатралізаваных фальклорных свят і абрадавых дзеянняў: «Багач», «Стрэчанне», 
«Масленіца», «Вялікдзень», «Юр’я», «Сёмуха», «Купалле», «Жаніцьба Цярэшкі», 
«Вячоркі», «Вяселле», «Хрысціны», «Дзяды» і інш.

«Чабарок» пастаянны ўдзельнік раённых і абласных аглядаў-конкурсаў дзіцячай 
творчасці, Рэспубліканскага фальклорнага фестывалю «Берагіня». Калектыў мае шмат 
узнагарод, сярод якіх - адзнакі за самыя значныя перамогі - Дыплом першай ступені 
фестывалю «Берагіня» ў намінацыі «Народная песенная творчасць» і Дыплом за пера- 
могу ў конкурсе фальклорных калектываў на Рэспубліканскім фестывалі «Юныя таленты 
Беларусі», які праводзіўся ў Нацыянальным дзіцячым аздараўленчым лагеры «Зубраня».

Дзіцячы фальклорны калектыў «Чабарок» быў створаны як творчая суполка пры 
этнашколе, якая плённа працавала ў гімназіі на працягу 10-і год. Кожны клас этнашколы 
ўтвараў фальклорны гурт і па выніках сваёй працы двойчы ў навучальным годзе 
дэманстраваў заліковае мерапрыемства - фальклорнае свята.

Праграмамі этнашколы былі прадугледжаны групавыя і індывідуальныя заняткі па 
спецыяльных вучэбных прадметах: фальклорны тэатр, мастацтва вуснага слова, фальк- 
лорныя спевы, музыка (гармонік, скрыпка, дудка, цымбалы), фальклорны танец, мастац- 
кая праца (саломапляценне, лозапляценне, вышыванне, выцінанка, аплікацыя, роспіс, 
крой і шыццё, разьба па дрэве і інш.) і нават мастацкая гімнастыка і акрабатыка.

Асноўнымі прынцыпамі этнашколы былі: вучыць усіх дзяцей па жаданню, незалежна 
ад іх здольнасцей; заняткі па ўсіх прадметах праводзіць толькі на беларускай мове, 
выкарыстоўваючы цікавыя гульнёвыя формы; за асноўны матэрыял браць аўтэнтычныя 
фальклорныя творы і вывучаць іх не столькі для сцэнічнага ўвасаблення, колькі для 
ўжытковага прымянення; у паўсядзённай практыцы прытрымлівацца народнага кален- 
дара беларусаў.

Захаванне нацыянальнай адметнасці немагчыма зараз без апоры на ўстановы адукацыі 
і стварэння цэласнай сістэмы выхаваўчай работы. Пачатак такой сістэмы быў зроблены 
этнашколай, якая даволі паспяхова працавала ў рэспубліцы. Першыя гады жыцця этна- 
школы ў Вілейцы былі вельмі складанымі. Мы распрацоўвалі канцэпцыю этнавыха- 
вання, метадычныя парады па выкладанню спецыяльных прадметаў, сцэнарыі заліковых 
фальклорных мерапрыемстваў, сустракаліся з носьбітамі традыцыйнай культуры на 
Вілейшчыне і збіралі мясцовы фальклорны матэрыял. Паралельна ішло навучанне 
настаўнікаў, працавалі метадычныя аб’яднанні па розных кірунках этнавыхавання сучас- 
ных школьнікаў. На базе пачатковай школы № 6 і гімназіі № 2 (пазней далучыўся 
і дзіцячы садок №11) рыхтаваліся і праводзіліся рэгіянальныя, абласныя і рэспубліканскія



74 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

навукова-практычныя семінары і канферэнцыі. Вяліся спрэчкі, у якіх часта сапраўды 
нараджалася ісціна. Работы было шмат, але і плён быў відавочным.

Сёння на шляху этнавыхавання існуе шмат праблем. Калі гаварыць пра праблемы 
пераймання, захавання і трансляцыі фальклору ва ўмовах сучаснай школы, то можна 
ўмоўна раздзяліць іх на некалькі асноўных блокаў: праблемы, якія датычаць умоў перай- 
мання; праблемы, звязаныя з выяўленнем носьбітаў традыцыйнай культуры; 
з пераемнікамі, або нашымі вучнямі; і з арганізатарамі працэсу, або настаўнікамі 
[3, с. 170],

Гаворачы пра ўмовы пераймання фальклору, трэба ўзгадаць, што раней гэта адбыва- 
лася ў натуральных умовах жыццядзейнасці. Ніхто не быў у ролі настаўніка ці вучня і, 
тым больш, у ролі пасрэдніка. Дзіця з першых дзён свайго жыцця чула калыханкі, 
забаўлянкі, казкі; падрастаючы, забаўляла імі сваіх меншых братоў і сясцёр, потым, 
у дарослым узросце, паўтаралася ўсё для сваіх дзяцей, а ў старасці - для ўнукаў. Падоб- 
нае паслядоўна і арганічна адбывалася і з засваеннем іншых форм фальклору, сямейнай 
і каляндарнай абраднасці, працоўных і жыццёвых навыкаў. Цяпер традыцыя цалкам 
парушана. Носьбіты і пераймальнікі знаходзяцца ў штучных умовах, што не спрыяе рас- 
крыццю творчага патэнцыялу першых і зацікаўленаму засваенню другіх [3, с. 170].

Калі гаварыць пра носьбітаў традыцыйнай культуры на Вілейшчыне, трэба адзна- 
чыць, што іх вельмі мала і з кожным годам становіцца ўсё менш. Яны адыходзяць, 
а разам з імі знікаюць і адметныя культурныя традыцыі кожнай вёскі. Ну а пакуль такія 
людзі ёсць, то мае сэнс працягваць працу па перайманню, збору і захаванню фальклор- 
най спадчыны.

«Вялікі ўплыў на разбурэнне традыцыі аказвае сучаснае тэлебачанне і навязаная ім 
і СМІ масавая культура, якая адводзіць чалавека ў свет бездухоўнасці. Многія з тых, хто 
раней яшчэ строга выконваў у сям’і традыцыйныя абрады, зараз забыліся пра іх» 
[3, с. 171],

Калі гаварыць пра праблемы, звязаныя з пераемнікамі, ці вучнямі, то трэба адзна- 
чыць, што большасць з іх, зноў жа ў сілу адарванасці ад жывой традыцыі, псіхалагічна 
не гатовыя к арганічнаму перайманню. Многія словы з фальклорных тэкстаў застаюцца 
для вучняў незразумелымі да канца нават пасля доўгіх тлумачэнняў. Менавіта таму 
ў нашай гімназіі мы стварылі этнаграфічны куток, каб больш даступна на наглядных 
матэрыялах дзеці маглі знаёміцца з тымі рэчамі, назвы якіх сустракаюцца ў фальклор- 
ных творах і амаль нічога не гавораць сучаснаму дзіцяці.

У працэсе этнанавучання сёння патрэбны новыя падыходы, новыя тэхналогіі, новыя 
методыкі. Нацыянальная свядомасць, патрыятызм і жаданне быць носьбітам традыцый- 
най культуры не прыходзяць разам з апрананнем народнага касцюма. Працэс гэты скла- 
даны. Ён, найперш, патрабуе падрыхтаванасці настаўнікаў. Ад іх прафесіяналізму, 
асабістай зацікаўленасці і любові да фальклорнай спадчыны, ад умення працаваць 
з дзецьмі і весці размову з носьбітамі традыцыйнай культуры залежыць вынік усёй гэтай 
складанай і адказнай справы.

Вілейскай гімназіі № 2 з настаўнікамі пашанцавала. Мы ганарымся тым, што ў нас 
доўгі час працавала і зараз падтрымлівае сувязі настаўніца фальклорнага танца З.В. Круп- 
ская, якая сама з’яўляецца адным з самых цікавых і багатых носьбітаў традыцыі на 
Вілейшчыне; у нас працуюць цудоўныя настаўнікі, якія шмат сіл аддалі этнашколе: 
К.І. Гардынец, М.М. Іваненка, Т.П. Матусевіч, С.Ф. Габрыновіч, А.Т. Паўлоўская і інш.

Прайшоў час, змянілася жыццё, памяняліся людзі, вобраз іх мыслення і стыль 
паводзін. Мы ніколі не вернемся да мінулага традыцыйнага ўкладу жыцця, і такая задача



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай кулыуры беларусаў 75

не стаіць сёння перад этнавыхаваннем. Але нам трэба выхоўваць нашых дзяцей 
сапраўднымі беларусамі, якія б ведалі гісторыю і культуру народа і ганарыліся тым, што 
яны беларусы. Працуючы з дзіцячым фальклорным гуртом «Чабарок», мы і стараемся 
імкнуцца да гэтай мэты.

Спіс літаратуры

1. Арлова, Г.П. Народная педагогіка ў выхаваўчай рабоце школы / 
Г.П. Арлова. - Мінск : ГВЗАТ «Маладняк», 1995. - 160 с.

2. Аўтэнтычны фальклор : праблемы вывучэння, захавання, пераймання : 
зб. навук. працудзельнікаў VI Міжнароднай навукова-практычнай канферэнцыі, 
Мінск, 27-29 красавіка 2012 г. / БДУКМ; редкал.: М,А. Мажэйка (адк. рэд.) 
[і інш.]. - Мінск : БДУКМ, 2012, - 254 с.

3. Іваненка, М.М. Праблемы пераймання аўтэнтычнага фальклору 
Вілейшчыны ў сістэме сацыяльна-педагагічнага праекта «Этнашкола» / 
М.М. Іваненка // Аўтэнтычны фальклор : праблемы бытавання, вывучэння, 
пераймання : матэр. навук.-метад. канферэнцыі (15-16 сакавіка 2007 г.). - 
Мінск, 2007.-С. 169-172.

4. Кухаронак, В.Г. Выхаванне дасканалай асобы - асноўная мэта народнай 
педагогікі беларусаў / В.Г. Кухаронак, Т.І. Кухаронак// Традыцыйная культура 
і дзеці. Выпуск 1 : Рэсп. эксперым. праект «Танцавальны фальклор і дзеці» / 
уклад. М.А. Козенка. - Мінск : БелДІПК, 2004 - С. 20-24.



ФАЛЬКЛОРНАЯ ПРАКТЫКА:
СУЧАСНЫ ВОПЫТ

Зінаіда КРУПСКАЯ
(в. Вілейка, Вілейскі район)

НАРОДНЫ ТАНЕЦ НА ВІЛЕЙШЧЫНЕ:
ПЕРСПЕКТЫВЫ ЗБЕРАЖЭННЯ

Не высахне народная крынігіа, 
Была і будзе чыстаю вадзіца. 
Спрадвеку так вялося, дый вядзецца - 
У дзецях нашых гэта застанецца...

3. Крупская

Вілейскі край - прыгожы і маляўнічы куточак, які мае багатую і слаўную гісторыю, 
сваю адметную этнакультуру. Для многіх з нас менавіта тут пачынаецца малая 
радзіма - зямля, якая абудзіла беларускасць, цікаўнасць і любоў да роднай мовы, захоп- 

ленасць этнакультурай свайго рэгіёна. I ўсё мы пераймаем, як можам, ад носьбітаў 
народнай культуры. Гэтыя старэнькія бабулі і дзядулі ўмеюць лекаваць нашы душы 
сваімі мудрымі парадамі, песнямі, жартамі, забаўлянкамі, калыханкамі, скокамі. Яны 
вельмі сціплыя і добрыя людзі, па-вясковаму разважлівыя і таленавітыя, шчырыя 
і чыстыя. Гэта яны змаглі зберагчы і данесці да нашых дзён фальклор ва ўсёй яго паўнаце 
і прыгажосці.

Як часта сёння можна пачуць: «Каму трэба ваш фальклор - два прыхлопы, тры пры- 
топы?..» Што казаць, напэўна, змест многіх фальклорных твораў схаваны ад пустых 
сэрцаў і няўважлівых вачэй. Тым не менш, можна не толькі растлумачыць сэнс, але 
і намаляваць жывую карціну, напоўненую цудоўнымі вобразамі, па-народнаму агучыць 
гэтыя вобразы і прымусіць разважаць разам з сабой, увайсці ў глыбіню і зразумець сэнс.

Людзі старэйшага ўзросту з’яўляюцца носьбітамі самабытнай вясковай культуры 
(і працоўнай, і ўжытковай, і мастацкай). Яна ўвайшла ў іх душы і засталася там назаў- 
сёды. Няма такой тэмы ў фальклоры, якую б яны не маглі растлумачыць, прыводзячы 
шматлікія прыклады са свайго жыцця. Яркія і цікавыя расповеды іх аб тагачасных святах 
і абрадах можна слухаць гадзінамі. Нават не заўважаеш, як сам са слухача ператва- 
раешся ва ўдзельніка падзеі.

Я лічу, што, пераймаючы ад носьбітаў фальклор, сучасныя вучні, падлеткі і моладзь, 
у першую чаргу, пераймаюць узор светаўспрымання, які зашыфраваны ці адкрыта пада- 
дзены і ў мове, і ў танцах, і ў песнях. Нават для цяперашніх дзяцей фальклор можа быць 
падмуркам грамадзянскага станаўлення, арганічнага ўспрымання народнага духу, вечнай 
маралі і хрысціянскай веры.



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў

77

У сваёй працы з дзецьмі я заўсёды старалася выкарыстоўваць традыцыі народнай 
педагогікі. Усё тое, чаму навучылася сама за сваё жыццё ад мудрых людзей, назіраючы 
за імі і ў святы, і ў будні.

Амаль з дзяцінства і да сталага ўзросту я іграла на вяселлях па вёсках Вілейшчыны. 
За гэты час мной занатавана вялікая колькасць народных танцаў у розных варыянтах 
выканання. Гэтыя танцы амаль усе развучаныя мною з дзецьмі і настаўнікамі гімназіі 
і запісаныя на відэа, да іх прыкладзены нотны матэрыял. Зроблена значная праца па 
ўвекавечанню харэаграфічнай спадчыны Вілейскага краю. Вялікую дапамогу ў гэтым 
мне аказаў таленавіты музыка, чалавек, усім сэрцам улюбёны ў народную культуру, - 
Міхаіл Уладзіміравіч Ермаковіч. У маі 2016 г. яго не стала: ён адышоў у Вечнасць - свет- 
лая яму памяць... Менавіта Міхаіл Уладзіміравіч на слых запісаў ноты да кожнага танца, 
найграў мелодыі для запісу і сам па-майстэрску, у пары з Таісай Фёдараўнай Гамолкай, 
выконваў многія нашы танцы. Маю надзею, што гэты багаты матэрыял будзе запатраба- 
ваны. I я з вялікай ахвотай, дакуль хопіць сіл, буду дапамагаць маладым не проста 
вывучаць рухі танцаў, але і ўспрымаць фальклор у цэласным арганічным адзінстве, сэр- 
цам адчуваць псіхалагічную глыбіню і маральную чысціню спрадвечнай культуры 
народа.

Больш за 20 год я выкладала ў школах Вілейкі побытавы беларускі народны танец. За 
гэты час выпрацавала і ўдасканаліла многія методыкі, якія прадугледжваюць развіццё 
ў вучняў пластыкі, каардынацыі рухаў, музычнасці, выразнасці. А пачынала працу з про- 
стага: «Рабі за мной, рабі, як я!» Паказвала тыя ці іншыя рухі канкрэтных танцаў, вучні 
паўтаралі і запаміналі іх.

Шмат разоў адпрацоўваюцца асобныя элементы, прывязваюцца да рытму музыкі, 
узгадняюцца з рухамі партнёра ці партнёраў па танцы. Паступова нарошчваецца склада- 
насць і разнастайнасць рухаў, расце колькасць вывучаных танцаў і майстэрства вучняў. 
3 гадамі заўважыла, што тэхніка не павінна быць загнанай у штучныя рамкі. Галоўнае 
ў побытавым танцы - гэта ўменне абстрагавацца ад патрабаванняў класічнага канона і, 
выкарыстоўваючы прафесійныя навыкі, вызваліць пачуцці і цела ад харэаграфічных 
стэрэатыпаў, увайсці ў поле творчай імправізацыі. Менавіта гэта з’яўляецца неабходнай 
адметнасцю сапраўднага танцора ў народным разуменні.

Падпарадкоўваючыся заканамернасцям агульнай педагогікі, танцавальная педагогіка 
абапіраецца на дыдактычныя прынцыпы: выхаваўчага навучання; навуковасці і даступ- 
насці вучэбнага матэрыялу; нагляднасці; сістэмнасці ведаў, уменняў і навыкаў; інды- 
відуальнага падыходу; актыўнасці творчай дзейнасці; сувязі навучальнага матэрыялу 
з жыццём і інтарэсамі вучняў і інш. Акрамя агульнапрынятых прынцыпаў навучання, 
у харэаграфічнай педагогіцы існуюць і суб’ектыўна-індывідуальныя прынцыпы. Яны 
характарызуюцца асабістымі поглядамі настаўніка на спосабы практычнага ажыццяў- 
лення намечаных мэт і задач, яго бачаннем прадмета і найбольш эфектыўных метадаў 
навучання.

Пры навучанні побытаваму танцу не ставяцца строгія патрабаванні, але наяўнасць 
творчай імправізацыі і тут сведчыць аб высокім узроўні выканаўцы. Як адзін з метадаў 
развіцця такіх здольнасцей - прапанова вучню выканаць некаторыя элементы імправі- 
зацыі пад музыку. Менавіта музыка задае характар імправізацыі, яе трэба адчуць душой 
і пастарацца выказаць прыгожымі рухамі. Гэтыя рухі могуць развівацца па класічных 
лініях і цалкам адпавядаць патрабаванням класічнай школы, але і свабодна выходзіць за 
іх межы. Безумоўна, тэхніка павінна стаць роднай мовай вучня, бо ў танцы ён не павінен 
думаць аб «літарах», з якіх складаюцца яго танцавальныя фразы. Калі навучанне



78 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

вядзецца з дзіцячага ўзросту, то дзіця танчыць аўтаматычна, у сілу сваёй ўласнай пры- 
роды. Яго цела патрабуе танца, і яно само адчувае, як лепш танцаваць. Часта маленькія 
дзеці імправізуюць лепш, чым дарослыя, бо апошнія ўжо заняволеныя сваімі комплексамі. 
Вельмі важна адразу паказаць і прапанаваць дзецям такі танец, які задасць кірунак для 
«тэхнічнага» і «духоўнага» развіцця і пакладзе аснову станоўчай матывацыі далейшых 
заняткаў Трэба паступова ісці разам з вучнем ад простага да больш складанага, 
падтрымліваючы яго асабістыя якасці і пралічваючы для яго на кожным новым этапе 
сітуацыю поспеху.

Танец - гэта гісторыя, якая расказваецца праз рухі і рытмы. I паколькі фальклор - 
з’ява гістарычная і жывая, то і фальклорны танец патрабуе творчай імправізацыі, якая 
можа з’явіцца толькі пры асаблівым унутраным адчуванні і спецыфікі самога побыта- 
вага танца, і гісторыка-культурнай складаючай усёй спадчыны беларускага народа. 
У сувязі з гэтым, вялікае значэнне мае выхаванне любові да традыцыйнай культуры 
беларусаў і ўсіх славянскіх народаў. Паралельна трэба вучыць дзяцей спяваць народныя 
песні і іграць на музычных інструментах, расказваць ім казкі, легенды, паданні, тлума- 
чыць прыказкі і прымаўкі. Я часта апранала на ўрокі нацыянальны касцюм, каб 
падкрэсліць арганічную ўзаемасувязь усіх складнікаў нацыянальнай культуры, без якіх 
немагчыма зразумець сэнс, глыбіню і выразнасць народнага танца.

Раней у Вілейскай гімназіі № 2 было шмат фальклорных гуртоў. Часта ладзіліся 
фальклорныя святы, фестывалі і конкурсы. Праводзіліся метадычныя семінары для сваіх 
настаўнікаў і для настаўнікаў з устаноў адукацыі са ўсёй рэспублікі. Запрашаліся на 
мерапрыемствы ў гімназію фалькларысты, самадзейныя музыкі і народныя майстры. 
Этнашкола даўно перастала існаваць, але па-ранейшаму гімназія стараецца працягваць 
тыя традыцыі, якія гадамі збіралі прыхільнікаў народнай культуры і дапамагалі збера- 
гаць нашу спадчыну. Зараз мы разам з гімназічным калектывам «Чабарок», з клубам 
ветэранаў на базе гімназіі наладжваем фальклорныя святы, вечары народнага танца, 
майстар-класы для моладзі і ўсіх жадаючых. На такія мерапрыемтсвы збіраецца народ 
з Вілейкі, Маладзечна і нават з Мінску. Я шчыра радуюся гэтаму: і ў наш прагматычны 
век ёсць яшчэ людзі з жывой душой!

Памятаючы народную мудрасць: «Паміраць збірайся, а жыта сей!», стараюся, чым 
магу, дапамагаць роднай гімназіі. Мая матуля казала: «Для жывата і салома ядома, а для 
душы - мудрашы!» Сапраўды, фальклорныя творы ў паўнаце сваёй - цудоўны выхаваўчы 
матэрыял для душы; і шкада, што сёння не часта бачым мы прыклады зацікаўленасці 
гэтым матэрыялам.

Тым не менш, ад нас залежыць будучыня этнакулыуры, і я ўпэўнена: нашы дзеці 
будуць гуляць у народныя гульні, будуць спяваць народныя песні, будуць скакаць і жар- 
таваць, прымуць мудрасць вуснага слова, калі мы, дарослыя, сваім асабістым прыкладам 
будзем вучыць іх гэтаму. Тады не будзе ў нас праблем з патрыятызмам і грамадзянскай 
актыўнасцю.

Сёння яшчэ ёсць магчымасць вывучаць традыцыйную культуру і выхоўваць на ёй 
дзяцей. Нашы ўстановы адукацыі павінны стаць цэнтрамі этнічнага выхавання і прапа- 
ганды народнай спадчыны свайго народа. Пачынаючы мэтанакіравана далучаць дзяцей 
да фальклору з садка, пачатковых класаў, мы ў свой час бачылі, што фальклор спрыяе 
фізічнаму, разумоваму і творчаму развіццю дзіцяці. А самае галоўнае, што з маленства 
фарміруецца духоўны стрыжань асобы - носьбіта нацыянальнай культуры, сапраўднага 
патрыёта свайго краю.



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 79

Валянціна ВАЙТОВІЧ
(в. Вяляцічы, Барысаўскі раён)

ПЕРАНОС ІКОНЫ Ў В. ВЯЛЯЦІЧЫ
БАРЫСАЎСКАГА РАЁНА

Уяўленні нашых продкаў пра тое, свечкі - гэта не што іншае, як зоркі, якія запаль- 
ваюць на нябёсах анёлы, носяць сакральны змест. 3 паданняў і легенд няцяжка 
ўбачыць, што свечкі запальваюцца на месцах, дзе адбываліся цуды, ці там, дзе чакаюць 

іхняй праявы. Калі адбылося пазбаўленне ад цяжкай хваробы альбо трэба зрабіць заслон 
блізкай бядзе. Калі трэба абараніцца ад цёмных сіл, нячысцікаў ці нават смерці, чароўнай 
сілай надзяляліся перадвелікодныя і велікодныя свечкі, а таксама чацвярговыя, вянчаль- 
ныя, грамнічныя і брацкія.

Працуючы ў архіве, адшукваючы звесткі пра вёску Вяляцічы і яе школу, у этнографа 
і гісторыка П. Шпілеўскага, які вывучаў і даследаваў жыццё Мінскай губерні, я знайшла 
запіс аб тым, што народ у Вяляцічах вельмі набожны. Школа, дарэчы, адна са старэй- 
шых у Барысаўскім раёне, яна адкрылася ў 1845 г. У Вяляцічах была царква, таму вёску 
называлі сялом.

Як і ўсе веруючыя, людзі ў Вяляцічах шанавалі царкоўныя сімвалы. Калі доўга не 
было дажджу, збіраліся старэйшыя сяльчане і са свечкамі і малітвамі абыходзілі палеткі, 
прасілі Бога паслаць дождж. I цуд адбываўся.

Асаблівую ролю пры зваротах да Бога выконвала ў сяле брацкая свечка Святога 
заступніка архістратыга архангела Міхаіла. Слова «архістратыг» у царкоўным слоўніку 
азначае «галоўны, кіраўнік усіх анёлаў». У кожнага з людзей ёсць свой анёл-ахоўнік.

Паводле адкравенняў Святога Іаана Багаслова, Святы Міхаіл лічыцца заступнікам 
хрысціян, абаронцам ад хвароб, розных спакус, хутка дапамагае ўсім, хто да яго звяр- 
таецца са сваімі цяжкасцямі, просьбамі. Архістратыгу Міхаілу моляцца аб пазбаўленні 
ад хвароб, ад бед, заўсёды, пачынаючы з будаўніцтва новай хаты да засялення ў яе. 
Дарэчы, пераязджаючы ў новую хату, спачатку ўносяць абраз і запаленую свечку, хлеб 
і свянцоную ваду, пускаюць ката.

Ва ўяўленнях народа Святы Міхаіл стаў пераможцам нячыстай сілы і ўсяго «чорта- 
вага», збавіцелем ад бед і нападкаў, абаронцам воінаў, заступнікам ад грому. Ён апякун 
людзей, і таму ў Міхайлаў дзень, 21 лістапада, стараліся не працаваць: «ні тапаром, ні 
нажом, ні кросен не ткалі, каб не абідзіўся Міхаіл».

Менавіта 21 лістапада, у дзень Святога Міхаіла, і адбываецца ў Вяляцічах перанос 
свячы. Абрад, як і самі Вяляцічы, старажытны. Ён вядзецца ад часу заснавання тут 
царквы кіеўскімі манахамі.

Гэтую царкву мясцовыя жыхары называлі манастырком (кляштаром), бо была яна 
заснавана на ўзвышшы сярод балота, дзе згодна з паданнем, кіеўскія манахі ўбачылі 
і перанялі ікону, якая плыла па рацэ Начы (да нашага часу на гэтым месцы, дзе зараз 
знаходзяцца могілкі, засталася невялікая каплічка). Каб пераадолець багну-балота 
і трапіць у царкву, мясцовыя жыхары неслі «гаць» у выглядзе драўляных чурбаноў 
з выразанымі на іх выявамі галавы жывёл, выявамі рук, ног, іншых частак цела, 
ахвяроўваліся і прасілі дапамогі ў святых, пераносілі свечку з хаты ў хату. Манахі 
дазвалялі насіць нават цудадзейныя абразы святых.

Паводле сцвярджэнняў жыхароў Вяляціч, у час руска-шведскай вайны кляштар 
быў закрыты, а пазней і разбураны. Абразы раздавалі бліжэйшым царквам, некаторыя



80 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

мясцовыя жыхары разабралі па пасёлках - так называліся вуліцы. Самая старажытная 
і пачытаемая ікона - абраз Святой Дзевы Марыі - была аддадзена ў царкву в. Вяляцічы. 
Вуліцы Цэнтральнай (Сёмы пасёлак) дасталася ікона Святога Міхаіла. Паселішча за 
ракой атрымала абраз Святога Георгія - Юр’еўскую ікону. Астатнія пасёлкі, якія назы- 
ваюцца згодна з нумарацыяй Першы, Другі, Трэці, Чацвёрты, Пяты, Шосты, 
Дзявяты, Дзясяты (яшчэ адна назва - Качарга), Дванаццаты, узніклі ўжо ў савецкі час, 
калі сталі дзяліць зямлю і на кожную сям’ю давалі надзел. Раней у адной хаце жылі па 
дзве-тры, a то і паболей сем’яў. Бацькі не дазвалялі сынам аддзяляцца, каб не драбіць 
зямельку.

3 прыходам савецкай улады змянілася і зямельная палітыка. Узніклі новыя пасяленні. 
Звычайна побач сяліліся блізкія родзічы. Так, на Першым пасёлку пераважаюць 
Касцюковічы, на Другім - Грукі і Гермаліды. Дарэчы, тут нарадзілася і вырасла, а потым 
апынулася на Мядоччыне і праславіла яе Марыя Ціханаўна Абрамовіч (дзявочае 
прозвішча Гермалід) - былы дэпутат Вярхоўнага Савета СССР.

Так як палітыка савецкай улады была скіравана на барацьбу з царквой і верай, новыя 
пасёлкі не атрымалі і не мелі «сваіх» абразоў

3 даваенных часоў склаўся ў Вяляцічах звычай пераносіць не толькі свячу, але і ікону: 
на вуліцы Цэнтральнай - абраз Святога Міхаіла, а за ракой - Юр’еўскую ікону.

3 цягам часу падтрымліваць гэту слаўную традыцыю стала некаму. На Дзясятым 
пасёлку старэйшыя паўміралі, а маладым не перадалі абрад у спадчыну. Тут пасяліліся 
прыезджыя людзі, толькі некалькі хат засталося з мінуўшчыны. У адной з іх і знаходзіцца 
ікона Георгія Пабеданосца. У царкву не хоча аддаваць яе гаспадыня.

Абрад пераносу атрымаў назву «Міхайлаўская свяча». Свяча і ікона пераносіцца 
з хаты, дзе была цэлы год, у наступную хату, гаспадары якой пажадалі яе прыняць. У час 
урачыстага шэсця нясуць і крыж. Уключэнне крыжа ў шэсце адбылося адносна нядаўна, 
з прыходам у пабудаваную ў 2000 г. Вяляціцкую царкву пратаіерэя айца Фёдара.

Дарэчы, старую царкву ў в. Вяляцічы разбурылі пасля вайны. 3 яе бярвенняў пабудавалі 
школьную спартзалу, сталярную і слясарную майстэрні, сельмаг. 3 бярвёнаў старога 
сельмага адзін чалавек пабудаваў сабе гараж, які неўзабаве згарэў. А гаспадар гаража 
праз некаторы час быў забіты непадалёку ад Лошніцы. Паважаны былы дырэктар школы 
Георгій Сямёнавіч Шыёнак, яры атэіст, у 1961 г. памёр ад раку. Няма ўжо і тых будынкаў, 
якія нагадвалі людзям аб разбурэнні царквы.

У вайну свечкі і ікону не насілі: немцамі было забаронена збірацца і хадзіць па вуліцы 
гуртом. Усю вайну ікона захоўвалася ў дзеда Цімоха на Сёмым пасёлку. Пасля вайны 
перанос святынь аднавіўся, але ганенні камуністаў на рэлігію і царкву прымушалі 
вернікаў хавацца - абрад адбываўся бліжэй да вечара, a то і познім вечарам.

Пакуль у Вяляцічах не пабудавалі новую царкву, найбольш патрэбныя для веруючых 
рытуалы ажыццяўляліся ў тым доме, дзе знаходзілася свяча з іконай: набожныя муж- 
чыны свяцілі пасху (велікодныя булкі і фарбаваныя яйкі), хрысцілі дзяцей, свянцілі на 
Спаса яблыкі.

Прыняць свячу і ікону ў сваю хату кожны лічыў за гонар. Але існавалі і пэўныя 
правілы. Быць захавальнікамі іконы могуць жыхары толькі адной вуліцы. Пераносіць 
ікону цераз раку нельга, нават калі на другім баку ёсць жадаючыя яе прыняць.

Лічыцца, што паміж удзельнікамі абраду павінны ўсталявацца моцныя сяброўскія 
сувязі, людзі абавязаны дапамагаць адно аднаму ў час бяды, радавацца ў шчасці, не сва- 
рыцца. Калі ж чалавек паводзіць сябе непатрэбным чынам - сварыцца з суседзямі, 
выпівае, не хоча працаваць - стаць ахоўнікам свечкі і іконы яму не дазваляюць.



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 81

Як жа адбываецца перанос іконы? Раней ў той хаце, дзе ўжо год знаходзілася ікона, 
збіраліся напярэдадні жанчыны і, памаліўшыся, рабілі з прынесенага воску тры вялікія, 
тоўстыя свечкі. У наш час свечкі купляюць у Васкрасенскім храме ў Барысаве. Скла- 
даюць спіс тых, хто прымае да сябе ікону, каб у царкве памянулі ўсіх за здароўе. Тыя, 
хто перадаюць ікону, таксама пішуць усіх родных у спіс за здароўе. Далей спіс працяг- 
ваецца імёнамі тых, хто ўдзельнічае ў абрадзе. Раней, калі людзей было шмат, у спіс 
уключалі толькі дарослых - мужчын і жанчын. У апошнія гады вырашылі маліцца і за 
здароўе дзяцей.

Напрыклад, сёлета у спіс было ўключана аж 50 чалавек. Уключылі сюды цяжкахво- 
рых, калі нават сям’я не бярэ да сябе іконы. У 2016 г. гэта Ільюшонак Волыа Мікалаеўна 
(яна працавала некаторы час і ў Мётчанскай школе).

21 лістапада ўсе ідуць у царкву. Раней, калі ў Вяляцічах царквы не было, ішлі ў Зорычы 
(ранейшая назва - Сморкі). Зорыцкая царква - гэта помнік драўлянай архітэктуры 
XIX ст., яна знаходзіцца пад аховай дзяржавы. У царкве асвячаюцца прынесеныя тры 
свечкі. Адна застаецца ў храме, другую перадаюць гаспадарам, якія будуць прымаць 
ікону, трэцюю бяруць гаспадары хаты, дзе знаходзіцца ікона.

У час малітвы людзі стаяць з запаленымі невялікімі свечкамі, якія дае ім бацюшка. 
У канцы малітвы чытаецца ўжо ўпамянуты спіс за здароўе, які аплачвае царкве гаспадар 
той хаты, дзе знаходзілася ікона.

Пасля службы ўсе ўдзельнікі абраду ўрачыста накіроўваюцца ў хату, дзе знаходзіцца 
ікона. Да свята Міхайлаўскай свячы гаспадары ўпрыгожваюць хату па-святочнаму, калі 
неабходна, нават робяць рамонт. Тое ж самае адбываецца і ў хаце, прымаючай ікону.

Увайшоўшы, госці падыходзяць да іконы, цалуюць яе, запальваюць асвечаную 
ў царкве вялікую свечку. Гэтую свечку ставяць у банку з жытам (у адрозненне ад свечкі, 
якую ставяць пры пакойніку ў банку з крупамі). Раней побач клалі хлеб, яйкі, сала, 
іншыя прадукты ці стравы. Зараз кладуць грошы, хто колькі можа, не скупяцца.

Бацюшка зноў чытае малітву і спіс за здароўе. Затым гаспадары запрашаюць усіх за 
стол. На пачэсным месцы - айцец Іаан і гаспадары, якія будуць браць ікону. Святы 
Міхайла - апошняе вялікае свята перад пачаткам Піліпаўскага посту, таму за сталом 
пяюць як святыя, так і свецкія песні, бо затым ужо да Каляд весяліцца будзе нельга: 
«Міхайла - усім святам папіхайла».

У канцы вячэры падаюцца рытуальныя стравы: наварыстая, з кураціны, юшка, кру- 
пеня з мясам, каша, звычайна грэцкая.

Затым працэсія на чале з бацюшкам накіроўваецца да хаты, дзе прымаюць ікону. 
Мужчыны нясуць ікону, а гаспадыня нясе на падносе хлеб, банку з жытам і свячой, 
царкоўнае віно. Астатнія ўдзельнікі трымаюць у руках запаленыя свечкі, ідуць урачыста, 
спяваюць святыя песні.

Гаспадыня, якая прымае ікону і свячу, засцілае ў варотах кавёр (дыван) і сустракае 
гасцей таксама з накрытым падносам, дзе ёсць хлеб, віно і асвечаная ў царкве свяча 
ў банцы з жытам.

Сустрэўшыся ў варотах, гаспадыні абменьваюцца спачатку жытам, дзе стаяць свечы, 
затым хлебам, наліваюць у чаркі віно і абменьваюцца чаркамі, выпіваюць, абменьваюцца 
бутэлькамі, жадаюць адна адной здароўя і шчасця.

Затым старэйшы гаспадар бярэ крыж, нехта з мужчын гаспадарскай хаты - ікону, уно- 
сяць у хату і ставяць на куце пад абразамі. Запальваюць свечку. Бацюшка моліцца і чытае 
спіс за здароўе. Гаспадыня запрашае за стол, дзе зноў на пачэсным месцы бацюшка і ўжо 
гаспадары той хаты, адкуль прынеслі ікону.



82 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Я ганаруся тым, што мне пашчасціла далучыцца да такога важнага дзейства, такога 
шаноўнага рытуалу. У 2016 г. я ўжо ў другі раз прыняла ікону і свячу. Завуць мяне 
Валянціна Адамаўна Вайтовіч. У Вяляцічы прыехала з мужам і сынам у 1965 г. Мой 
педагагічны стаж - амаль 50 год. У Вяляціцкай школе адпрацавала 40 гадоў настаўнікам 
гісторыі, стварала музей, працавала ў архіве ў Мінску.

Аднойчы бабуля майго вучня запрасіла мяне ў госці: «Прыходзь, не пашкадуеш, уба- 
чыш абрад - перанос свячы і іконы». Я падрабязна апісала абрад, расказала аб ім тага- 
часнаму дырэктару школы Д.А. Касценічу. Ён паспрыяў таму, каб гэтае апісанне стала 
адной са старонак экскурсіі па гісторыі Вяляціч. Затым каштоўнасць абраду ацанілі 
ў раёне, вобласці, а ў 2015 г. ён быў унесены ў спіс нематэрыяльнай культурна-духоўнай 
спадчыны беларусаў.

Святы Міхайла! Малі Бога аб нас, беражы і дапамагай нам!



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 83

Вольга САЧЫК
(в. Мінск)

УЗОРНЫ КЛУБ АМАТАРАЎ ФАЛЬКЛОРУ «КАТРЫНКА» 
ЯК ТРАНСЛЯТАР БЕЛАРУСКАЙ ТРАДЫЦЫЙНАЙ 
СПАДЧЫНЫ КАМЯНЕЧЧЫНЫ

Са старажытных часоў культура беларусаў, як і ўсіх народаў свету, была звязана са 
святамі народнага календара. Традыцыйныя танцы суправаджалі ўсе святы 
і народныя абрады беларусаў. Спачатку яны былі злучаны ў адно сінкрэтычнае цэлае 

з песняй, музыкай, элементамі драматычнай акцёрскай ігры; неад’емнай часткай 
уваходзілі ў розныя абрадавыя дзеянні. 3 часам танец вылучыўся ў самастойны від 
мастацтва і пачаў развівацца. Першапачатковыя формы танцаў - карагоды, танцы ў якіх 
адлюстроўваўся працесс працы, а таксама паляўнічыя і ваенныя танцы. Паколькі народ- 
нае мастацтва кожнага народа мае сваё непаўторнае аблічча, самабытныя асаблівасці, 
якія праяўляюцца ва ўсім комплексе яго выяўленчых сродкаў, то і танцы кожнага народа- 
гэта адмысловыя мастацкія сістэмы, дзе спалучаны: наборы танцавальных па, характары 
рухаў і поз, манеры іх выканання, спосаб сувязі з рытмам і метрам музыкі, тэмпы, 
кампазіцыі, прасторавыя малюнкі і інш.

Што тычыцца танцавальнага фальклору маёй малой радзімы Камянеччыны, - ён нясе 
рысы традыцыйнай культуры свайго рэгіёна (сумежжа Панямоння і Заходняга Палесся). 
Мы жывем на тэрыторыі, дзе гістарычна адбылося змяшэнне розных культур: бела- 
рускай, польскай, украінскай і рускай. Адна з кіраўніц высокаўскага клуба аматараў 
фальклора «Катрынка» А.М. Зайцава расказвала мне, што падчас этнаграфічнай 
экспедыцыі ў в. Такары, якая знаходзіцца ў трох кіламетрах ад г. Высокае, яны даведаліся 
аб наступных фактах: у канцы XVIII - пачатку XIX ст. вёска распалагалася па абодвух 
берагах ракі Катэрка. На адным з берагоў стаяла праваслаўная Свята-Міхайлаўская 
царква, збудаваная ў 1816 г. - гэта частка вёскі называлась Казаччына. На другім беразе 
стаяў драўляны касцёл Уздвіжання Крыжа Гасподня, і гэты бераг называўся Шляхет- 
чына. А ў вёсцы Ставы, на пачатку XX ст., на працягу тыдня магла двойчы змяніцца 
ўлада, і нават назва дзяржавы, якой належыла вёска. Усё гэта знайшло адбітак 
у рэгіянальным фальклоры Камянеччыны.

Камянецкі раён знаходзіца на захадзе Беларусі. Гэты край своеасаблівы, адметны 
сваёй непаўторнасцю і каштоўнасцю вялікай спадчыны. Памежжа з Польскім Палессем 
дае свой адбітак на мясцовую фальклорную спадчыну. Змяшэнне культур надае сама- 
бытнасць і непаўторнасть мясцоваму дыялекту, касцюму, абрадам, песням, танцам. 
У нашым дыялекце можна пачуць словы з розных моў і ён больш падобны на ўкраінскую 
мову. А танцы... «Місяць», «Лысы» - мелодыі, падобныя на рускія, «Кракавяк», 
«Падыспань», «Ойра» - на польскія, а «Падэграс», «Шлям-фок» - танцы зусім падобныя 
на шляхецкія танцы гараджан. Разам з тым - у такім спалучэнні і яго мясцовых рысах 
адсочваецца лакальная своеасаблівасць, непаўторнасць, уласны мастацкі стыль. Таму 
даследаванне сапраўднай традыцыйнай культуры Камянеччыны - важны крок у напрамку 
захавання культурнай разнастайнаці Беларусі.

Засвоіць танцавальныя фігуры і рухі, вядомыя нашым продкам, перадаць іх глыбінны 
сэнс, а таксама выхаваць гарманічна развітую асобу сродкамі беларускага фальклору 
і традыцыйнай спадчыны рэгіёна - агульныя напрамкі дзейнасці ўзорнага клуба аматараў 
фальклору «Катрынка». У 2000 г. клуб быў створаны на базе ДУА «Цэнтр дадатковай



84 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

адукацыі дзяцей і моладзі г. Высокае» з мэтай вывучэння народнай творчасці. Кіраўнікамі 
яго сталі Л.І. Лізякіна, А.М. Краўчук і А.М. Зайцава. За першыя гады работы ў калек- 
тыве яны зрабілі вялікую справу, якая ўключала ў сабе далучэнне дзяцей і моладзі да 
агульначалавечага і этнічнага вопыту, выхаванне патрыятызму і любві да Радзімы, 
развіццё інтарэсу да традыцыйнай культуры Радзімы. Ужо ў 2005 г. клуб атрымаў званне 
«ўзорнага». У складзе ўзорнага клуба аматараў фальклору «Катрынка» чатыры 
ўзроставыя групы: падрыхтоўчая, малодшая, сярэдняя, і старэйшая, - агульнай коль- 
касцю 50 чалавек. Клубам арганізоўваюцца і праводзяцца экспедыцыі і паходы, з мэтай 
вывучэння мясцовых абрадаў, звычаяў, гульняў, касцюмаў, песень, ладу жыцця, збору 
экспанатаў для папаўнення экспазіцыі музейнага пакоя «Беларуская хатка», які знахо- 
дзіцца ў Цэнтры дадатковай адукацыя дзяцей і моладзі г. Высокае.

Народныя танцы, якія вывучаюцца ў калектыве і папулярызуюцца са сцэны, спрыя- 
юць развіццю творчых здольнасцей, захаванню традыцый, як рэгіянальных, так і засна- 
ваных на агульначалавечых каштоўнасцях, якія ніколі не губляюць свайго значэння, бо 
абапіраюцца на мудрасць народа. Беларусы, адчуваючы сябе часткай чалавецтва, 
цвёрда трымаюцца сваіх каранёў, сваёй гісторыі, агульна-нацыянальных, маральных 
і эстэтычных ідэалаў. Танцавальны рэпертуар клуба даволі багаты. Гэта карагоды, 
танцы з прыпеўкамі і танцы-гульні, вальсы і полькі, парныя і сольныя танцы. Напрык- 
лад, танец-гульня «Полька “Цыганачка”» запісана ў Камянецкім раёне, в. Навасёлкі ад 
Ганны Рыгораўны Клімук. Усім вядомыя побытавыя танцы «Кракавяк», «Лысы», 
«Місяць Ставскый» запісаныя ад Галіны Паўлаўны Пацыкайлік у Камянецкім раёне, 
в. Ставы.

Калі адзначыць, што народ большай частцы Беларусі танцуе кадрылі, то нашаму 
мікрараёну ўласцівы вальсы. «Шляхецкі вальс» альбо «Навасёлкавскі вальс» - яны 
адметны сваёй непаўторнасцю, пастановай рук, танцавальнымі рухамі. А калены аднаго 
з гэтых вальсаў гучаць так: «Паненкі до кругу», «Чэрэз дзве паненкі, треця моя», 
«Хлопцы до кругу», «Кошычак» і др. Як дыялект, так і пластычныя элементы танца 
маюць польскі адценак.

Беларускі песенны фальклор таксама займае важнае месца ў рэпертуары клуба. 
Спевы - гэта дзейсны сродак эстэтычнага выхавання і духоўнага ўдасканалення асобы. 
У песенны рэпертуар клуба ўваходзяць песні, запісаныя як у Каменецкім раёне, так 
і ў сумежных з ім тэрыторыях, у тым ліку і за межамі краіны. Лірычная песня «Мала 
пташэчка», жартоўная «Не хоздь коло ружы...» запісаны ад Клімовіч Валянціны Паў- 
лаўны з в. Дабраводы (Польшча).

Сярод метадаў засваення народнай культуры рэгіёна быў выкарыстаны медад «уключ- 
нага назірання», а таксама метад «дэманстратыўнай антрапатэхнікі», што ўяўляе сабой 
развучванне матэрыяла пры непасрэдным назіранні за носьбітам традыцыі, калі перай- 
манне адбываецца «з голасу на голас», «з нагі на нагу».

Узорны клуб аматараў фальклору «Катрынка» дзякуючы адказным кіраўнікам, вялі- 
каму рэпертуару з помнікаў сваёй рэгіянальнай спадчыны і наяўнасці дзяцей, якія пава- 
жаюць сваю культуру, з’яўляецца транслятарам беларускай традыцыйнай спадчыны. 
Калектыў прымаў ўдзел у розных раённых, абласных, рэспубліканскіх і міжнародных 
конкурсах і фестывалях: Міжнародны фестываль дзіцячай творчасці «Ноты прыязні» 
ў г. Гайнаўка (Польшча, 2006 г., дыпломы II і III ступені), Міжнародны фестываль фальк- 
лору і хлеба ў Ціханаўцэ (Польшча, 2007 г., дыплом лаурэата), Рэспубліканскі агляд- 
конкурс фальклорных калектываў «Веснавы танок» (2008 г., дыплом I ступені, 2010 г. - 
Гран-Пры).



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 85

3 2016 г. клуб пачаў праводзіць этнадыскатэкі. Сустрэчы, на якіх клуб паказвае запла- 
наваныя ім танцы і навучае гэтым танцам моладзь, якая спрабуе далучыцца да трады- 
цыйнай кулыуры свайго краю. Такія дыскатэкі праводзіліся на свяце горада Высокае, на 
фестывалі «Радавод», на адкрыцці заставы.

Галоўны вынік дзейнасці клуба «Катрынка» па захаванню фальклору Камянеччыны - 
у арганізацыі пастаяннай перадачы навыкаў майстроў народнага мастацтва новым пака- 
ленням мясцовых беларусаў, а таксама - у папулярызацыя беларускай культуры ў ася- 
родку другіх народаў Еўропы.

Фальклорны клуб «Катрынка» робіць гэта, на мой погляд, для таго, каб захаваць 
традыцыі, заснаваныя на мясцовых і агульначалавечых каштоўнасцях, якія ніколі не 
губляюць свайго значэння, бо абапіраюцца на мудрасць народа, які цвёрда трымаецца 
сваіх каранёў, сваёй гісторыі, маральных і эстэтычных ідэалаў.



86 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Марыя КОСКІНА
(в. Дроздзіна, Барысаўскі раён)

Я I МОЙ ЛЕС

Моіі родны кут, як ты мне мілы, 
Забыць цябе не маю сілы!
He раз, утомлены дарогай, 
Жыццём вясны маеубогай, 
К табе я у думках залятаю

I там душою спачываю.
Якуб Колас

Яне спяшаючыся іду па вясковай вуліцы, вуліцы майго маленства, майго юнацтва.
Мінаю апошнюю хату - і адразу мяне сустракае мой лес, мой свет спакою 

і душэўнага адпачынку.
Цішыня... Дзесьці ўдалечыні спяваюць птушкі, але так ціха, што іх амаль не чуваць. 

На ўскрайку лесу ты нікога не ўбачыш, акрамя зайцоў, таму што зусім побач вёска. Ды 
і іх тут можна сустрэць толькі вясной, у іншы час яны хаваюцца як мага глыбей 
у зараснікі.

Заходзіш далей у лес, ідзеш па знаёмых мясцінах і пачынаеш успамінаць усе самыя 
лепшыя моманты, лепшыя стасункі, якія былі паміж табой і лесам. Успамінаеш свой 
самы першы паход у лес, і хоць гэта было вельмі даўно, ты памятаеш кожную дэталь той 
незабыўнай падзеі.

Маленькая тады яшчэ была. Памятаю, як ледзь паспявала за матуляй і старэйшай 
сястрычкай. Баялася адстаць, але і па баках азіралася, разглядвала прыгажосць, якая 
панавала ў лесе. Была летняя раніца і ўсё вакол пералівалася, ззяла кропелькамі расы. 
Дарога здалася доўгай, але і ўражанняў было шмат. «Як у чарадзейнай казцы пабы- 
вала», - думала я дома, успамінаючы лес.

Пасля было шмат лясных вандровак - і ў грыбы і ягады, і ў паходы з сябрамі 
і аднакласнікамі, і проста так, адпачыць. Але адчуванне цудоўнага заўжды было нязмен- 
ным. У лесе адпачывае і душа, і цела. Ходзіш па знаёмых сцежках, любуешся лясной 
прыгажосцю, успамінаеш, разважаеш, думаеш. Ідзеш далёка-далёка, і сама не заўважаеш, 
як хутка бяжыць час. Трэба вяртацца, развітвацца з лесам, але ты робіш гэта з лёгкасцю, 
таму што ведаеш, што зноў вернешся сюды. У лесе застаюцца твае самыя патаемныя 
сакрэты, якія ты не адкрываеш нікому-нікому.

I вось ты зноў тут. Лес па-ранейшаму радасна сустракае цябе. Але птушкі ўжо не 
пяюць, не шумяць зялёныя дрэвы. Зіма. У лесе цішыня і спакой. Пад нагамі храбусціць 
снег. Зноў ідзеш па знаёмых дарогах, шукаеш свае сцяжынкі, прыходзіш да патрэбнага 
табе месца. Тут пакуль нікога няма, але шмат слядоў. Ты прыйшла ў госці да лесу не 
з пустымі рукамі - прынесла соль. Гэта для ласёў Хутка яны з’явяцца і знойдуць твой 
пачастунак. Трэба вяртацца, каб не спалохаць лясных жыхароў. Хай ласуюцца.

Мой лес - гэта не проста лясны масіў. Тут шмат мясцін з таямнічымі і загадкавымі 
назвамі: «Нупрэева», «Крыжы», «Нямецкія могілкі», «Крэмсы»...

Зразумела, што назва ўрочышча «Нупрэева» звязана з прыналежнасцю яго да чала- 
века па імені Нупрэй. «Тут калісьці жыў дзед Нупрэй», - так і адказала мне мама на маё 
пытанне. Нічога ні пра дзеда Нупрэя, ні пра яго паселішча ў Дроздзіне не ведаюць. 
А вось грыбы на тым месцы растуць адмысловыя. Асабліва там, дзе пасаджаны елачкі.



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 87

Яны яшчэ маладзенькія, нізенькія, таму трэба добра пастарацца, каб пад імі нешта 
знайсці. Але старанны грыбнік не пойдзе з «Нупрэева» без капы баравікоў і падасінавікаў 
(капой у нашай мясцовасці называюць колькасць, роўную 60).

I «Крыжы» не маюць адметнай легенды сваёй назвы. Проста там перасякаюцца дзве 
дарогі. «Крыжамі» завуць іх, каб арыентавацца. Калісьці, у маміна дзяцінства, непада- 
лёку ад гэтага перакрыжавання быў вялікі, добры луг. Трава там расла сакавітая, густая. 
Мама разам з малодшымі братамі і сёстрамі пасвіла на гэтым лузе кароў.

Назва ўрочышча «Нямецкія могілкі» гаворыць сама за сябе. У час вайны немцы 
натрапілі на партызан, якія хаваліся ў мясцовых лясах, каб ваяваць з акупантамі. Быў 
бой, дзе загінула шмат і сваіх, і чужых. Сваіх партызаны забралі, каб пахаваць дастойна. 
А вось трупы фашыстаў тут жа, у лесе, закапалі пасля бою мясцовыя жыхары. Так рас- 
казваюць людзі, але сведкаў гэтых падзей у вёсцы ўжо не засталося. Засталася толькі 
назва мясціны.

Любімае маё месца - «Крэмсы». Я не ведаю, чаму так называецца гэтая мясціна. He 
ведаюць гэтага і мае родзічы, хоць і вядуць свой род у вёсцы Дроздзіна здаўна. Трэба 
сказаць, што ўся мая сям’я заўжды з лесам «на ты». У сям’і дзядулі Сцяпана Фядосавіча 
і бабулі Веры Міхайлаўны Палько вырасла дзевяць дзяцей. Дзядулі ўжо няма, а бабуля 
мае 30 унукаў і трое праўнукаў. Толькі і паспявае ездзіць і хадзіць ад аднаго да другога 
ў госці.

Мой дзед Сцяпан, мамін тата, працаваў лесніком, і дзеці змалку былі далучаны да 
ляснога царства. Іхнімі заўжды былі самыя ягадныя і грыбныя мясціны. Але не толькі 
па лясныя дары бегалі ў лес з ранняй вясны і да позняй восені. Лес вучыў, навучаў, 
выхоўваў. Лес узбагачаў пачуццямі. Лес ачышчаў ад дрэннага. Лес надзяляў здароўем.

Але вернемся ў «Крэмсы». Каб да іх дайсці, трэба пераадолець вельмі доўгі і цікавы 
шлях. Спачатку пачынаеццазвычайны мой лес, затым перад табою адкрыецца прастор... 
з крапівы! I толькі далёка-далёка за ім ты ўбачыш край лесу, да якога па крапіве не 
дайсці. Але ж не ўсё так проста. У крапіве ёсць «сакрэтны ход». Пра яго ведаюць толькі 
мясцовыя жыхары. Чужы чалавек ніколі не здагадаецца, як тут прайсці. Ніколі не адшу- 
кае ў крапіве тую патаемную канаву, якая прывядзе цябе да жаданага ўскрайку лесу, за 
якім адкрываюцца такія краявіды, якія рэдка дзе ўбачыш.

...Доўгая-доўгая дарога, якой няма канца, а абапал - бярозавы гай. Бярозкі ўсе строй- 
ныя, прыгожыя.Ты ідзеш, нібы ў казцы, захопленая гэтай прыгажосцю, і нават не 
заўважаеш, як ногі прыводзяць цябе да месца. Прыйшлі. Такіх цікавых, прыгожых, 
цудоўных мясцін не паказваюць нават у казачных мультфільмах. Сіняя азёрная вада, 
блакітнае неба, зялёныя прасторы. Сядзіш на беразе гадзінамі. Назіраеш, як плешчуцца 
рыбкі ў вадзе, як ззяе сонца на воднай гладзі. Прырода здзіўляе сваімі фарбамі і фантазіямі. 
Але блізіцца вечар, трэба ісці дамоў. Назад ідзеш тымі ж сцежкамі і марыш зноў вяр- 
нуццца назад. I кожны раз, ідучы гэтай дарогай, адкрываеш для сябе штосьці новае, не 
бачанае раней.

А колькі скарбаў у нашым лесе! He злічыць. Усё ёсць: і чарніцы, і брусніцы, і суніцы, 
і маліны, нават парэчкі і буякі ёсць. А грыбоў! Процьма. Самыя разнастайныя - ад сыра- 
ежак да баравікоў, ад ранніх смарчкоў да позніх апенек. Аднак ёсць адно «але». He ўсім 
адкрываюцца ягадныя ды грыбныя мясціны. Для гэтага трэба ў лес прыходзіць з чыстымі 
думкамі і добрымі пажаданнямі. Трэба вітацца, размаўляць з лесам душою і нічога не 
баяцца.

Любоў да лесу мне прывілі мае дзядзькі, маміны браты Севярын і Косця. Гэта яны 
паказалі самыя цікавыя і багатыя лясныя мясціны, навучылі, як паводзіць сябе ў лесе,



88 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

што і як рабіць, каб пасябраваць з лесам, каб лес прыняў цябе. Калі яны былі юнакамі, 
то, як і я зараз, часта хадзілі па лясных сцежках-дарожках. А зараз параз’ехаліся хто 
куды, і ўжо не так часта наведваюць любімыя мясціны. У кожнага праца, сям’я, справы. 
Але гэта не перашкаджае ім заўсёды помніць родны, незабыўны лес - школу жыцця.

Зусім хутка і я пакіну родны дом. Па заканчэнні школы паеду вучыцца далей, набы- 
ваць адукацыю, прафесію, ствараць уласную сям’ю. Але ніколі, ніколі, ніколі не забуду 
я «свой» лес. Ніякія абставіны не перашкодзяць мне вяртацца сюды, наведваць дарагія 
сэрцу мясціны. Любоў да гэтага лесу я мару перадаць і сваім дзеткам. Я ўпэўнена, што 
ім спадабаецца «мой» лес, што яны зразумеюць вытокі майго захаплення прыродай род- 
нага краю.



V БЕРАГІНЯ -
УСЭРЦЫ MAIM I ТВАІМ

Сяргей МАЦЮШОНАК
(в. Антаневічы, Барысаўскі раён)

«БЕРАГІНЯ» Ў MAIM ЖЫЦЦІ

Зусім нямнога часу засталося да той мяжы, якая ў жыцці кожнага чалавека завяр- 
шае дзіцячае і юнацкае жыццё і робіць яго дарослым. Для нас, выпускнікоў школы, 
прагучыць апошні званок. 3 аднаго боку, хочацца хутчэй расправіць крылы і вылецець 

у шырокі свет - цікавы, прывабны, нязнаны. Але і з дзяцінствам расставацца не хочацца. 
Таму што ў ім, у школьным дзяцінстве, аб’ядналася ўсё самае дарагое і светлае: бацькі, 
родны дом, школа, любімыя настаўнікі, кнігі, сябры ...

На парозе дарослага жыцця ўсё часцей задумваешся аб тым, чым жа ўсе гэтыя гады 
была для цябе школа. Мне здаецца, што ў адрозненне ад сваіх аднакласнікаў я быў больш 
прывязаны да школы, бо тут заўсёды побач была мама - настаўніца пачатковых класаў. 
Яна не вучыла мяне, але разам мы ішлі ці ехалі ў школу, разам вярталіся дадому. Жывём 
мы ў адной з 15 вёсак школьнага мікрараёна - у Антаневічах, за 5 км ад школы. Малень- 
кая, у адну вуліцу, але вельмі дарагая мне мясціна. Тут нарадзілася мая мама, Святлана 
Мікалаеўна, тут выйшла замуж за свайго аднакласніка Сашу. Тут яны пабудавалі пры- 
гожы прасторны дом, нарадзілі і вырасцілі мяне і старэйшую сястру.

Другім домам для мяне стала школа. Я ўдзячны ўсім настаўнікам, якія вучылі 
і выхоўвалі наш клас. А ён незвычайны, бо «мужчынскі». Зараз у ім восем хлопцаў 
і толькі адна дзяўчынка. Mae аднакласнікі - цікавыя асобы, з якімі ніколі не бывае сумна. 
Ёсць з кім пагутарыць, пажартаваць, паспрачацца, абмеркаваць прачытанае ці ўбачанае. 
Паходы, футбол, рыбалка, віртуальныя зносіны, школьныя ранішнікі і вечарыны - усё 
гэта было ў нашым жыцці.

Шмат добрых пачуццяў і ўспамін звязана ў мяне яшчэ з адной з’явай з майго школь- 
нага жыцця. Гэта - «Берагіня».

Мой фальклорны шлях пачаўся яшчэ ў далёкім, як зараз здаецца, 2006 г. у «Зярнят- 
ках» - падрыхтоўчай групе ўзорнага фальклорнага гурту «Берагіня», які на той час ужо 
быў вядомы ў рэспубліцы і нават пабываў на гастролях у Францыі. Калі я гляджу на 
фатаграфіі таго часу, то разумею, чаму нас назвалі «зярняткамі». Нас было шмат - цэлы 
клас - і былі мы маленькія, рухавыя, спрытныя. Кіравала намі наша настаўніца Людміла 
Віктараўна, а танцаваць вучыў Мікола Аляксеевіч Козенка - настаўнік, ролю якога 
ў жыцці кожнага берагінца цяжка пераацаніць.

Акрамя танцаў, ён вучыў нас таму, чаму вучылі і іншыя настаўнікі: быць акуратнымі 
і ветлівымі, ведаць свой радавод, вывучаць гісторыю сваёй вёскі, з павагай адносіцца да 
старых людзей, размаўляць на роднай беларускай мове. Нам пастаянна напаміналі, што 
дзяўчынкі - прынцэсы, а хлопчыкі - прынцы, вучылі танцавальнаму этыкету. Але Мікола 
Аляксеевіч не проста вучыў - ён паказваў прыклад ва ўсім, чаго патрабаваў ад нас.



90 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Калі мы падраслі, то перайшлі на больш складаную ступень фальклорнай адукацыі - 
у групу «Берагіня». Танцы сталі больш складанымі, патрэбна было яшчэ спяваць, іграць 
на народных інструментах, апавядаць, пісаць успаміны. Было нялёгка, але цікава. Мы 
шмат дзе пабывалі, шмат чаго пабачылі. Прымалі ўдзел нават у Рэспубліканскім 
фестывалі «Берагіня» ў Гомельскай вобласці. Шчыра кажучы, на той час праца ў калек- 
тыве і прываблівала мяне найбольш таму, што была магчымасць такіх паездак. Таму калі 
«Берагіня» часова спыніла сваю дзейнасць, прыняў гэта спакойна.

Калі гурт зноў аднавіўся, я быў ужо ў 9 класе. Наперадзе былі першыя ў жыцці экза- 
мены, таму вырашыў у «Берагіню» не вяртацца.

Але аднойчы Антаніна Анатольеўна, наш класны кіраўнік і музычны кіраўнік «Берагіні», 
прапанавала мне акампаніраваць у гурце. У мяне былі нейкія навыкі ігры на гармоніку, але 
каб акампаніраваць? Але згадзіўся. Спачатку проста іграў разам з музыкамі. Але аднойчы 
захацелася, як кажуць, успомніць маладосць, і я папрасіў дазволу танцаваць.

I... мне гэта па-сапраўднаму спадабалася, не так, як у дзяцінстве, а па-іншаму, 
па-сапраўднаму! На той час у складзе «Берагіні» было шмат старшакласнікаў, ужо спрак- 
тыкаваных танцораў і спявачак. Ужо выконваліся такія складаныя гуртавыя танцы, як 
«Лявоніха», «Мяцеліца», «Малацілачка», «Масточак». Склалася добрая інструментальная 
група - гармонікі, цымбалы, дудкі, шумавыя і ўдарныя інструменты. Дзяўчаты прыгожа 
спявалі, цікава апавядалі запісаную ад старых людзей народную прозу. Вось тады 
я і пачаў задумвацца аб тым, наколькі гэта складаная і тытанічная праца - вырасціць 
з маленькага дзіцяці па-мастацку адораную асобу. На жаль, задумвацца аб гэтым 
прымушалі і выпадкі сыходу з калектыву. Сыходзілі найбольш па заканчэнню школы, 
але спынялі навучанне ў «Берагіні» і проста так, не жадаючы прыкладаць намаганні, 
траціць час, падпарадкоўвацца калектыўнаму рытму. Мне ў такія хвіліны было крыўдна 
за Міколу Аляксеевіча, які ўсю душу ўкладае ў тое, каб вырасціць асоб, якія любяць 
родны край, родную мову, паважаюць продкаў, вывучаюць гісторыю Бацькаўшчыны, 
валодаюць мастацкімі ўменнямі, радуюць людзей.

Я назіраў за паводзінамі некаторых маіх «калег» па «Берагіні» і не разумеў, як можна 
адмахвацца ад парад, крыўдзіцца на заўвагі, ігнараваць просьбы? Няўжо цяжка 
ўсвядоміць, што кіраўнікі рупяцца пра тое, каб мы не проста выраслі, а выраслі 
патрыётамі, адметнымі людзьмі. Размаўляючы з намі на роднай мове, яны выказваюць 
нам сваю павагу, паказваюць, што мы вартыя гэтай мовы, вартыя скарбу, які адваявалі 
для нас Кастусь Каліноўскі і яго паплечнікі, пісьменнікі і паэты 30-х гадоў XX ст., пака- 
раныя за любоў да Беларусі. Гэтым трэба ганарыцца, а не адварочвацца, не здраджваць 
агульнай справе, у якую ўкладваюць душу твае настаўнікі. А тая руская мова, якой кары- 
стаюцца ў процівагу роднай - гэта проста здзек з рускай мовы, бо не захоўваюцца ні 
правілы вымаўлення, ні іншыя маўленчыя нормы. Чаму? Ды таму, што чалавек, які не 
паважае родную мову, не здольны добра засвоіць і іншую.

Часта можна пачуць, што для беларускай мовы ў нашай краіне няма ўмоў. Я лічу, што 
справа не ў гэтым. Справаў людзях. Хіба каму-небудзь забараняюць гаварыць па-беларуску? 
Проста самі беларусы не навучыліся ганарыцца сваім родным словам, саромеюцца яго. 
Я лічу, што лепшы шлях да беларускасці - у выхаванні. Калі б з самага маленства з чала- 
векам усюды было роднае слова, у дарослым жыцці ён бы з годнасцю валодаў ім.

Мне ў гэтым сэнсе пашанцавала, бо матуля, мае родныя не цураюцца беларускай 
мовы, бо я вучуся ў беларускамоўнай школе, бо ў маім жыцці ёсць прыклад сапраўднага 
беларуса - Міколы Аляксеевіча Козенкі, які размаўляе ўсюды выключна на роднай мове, 
маючы пры гэтым сяброў - расіян, украінцаў, літоўцаў, палякаў, сербаў. Ён ведае іх куль- 
туру і паважае іх мову. Ён з тых людзей, якія цвёрда трымаюцца сваіх перакананняў 
і імкнуцца да ажыццяўлення сваіх ідэй.



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 91

Вольга ЯКАВЕЦ
(в. Старая Мётча, Барысаўскі раён)

АД СЭРЦА ДА СЭРЦА
Няліа большага дастатку, 
чым берагчы тое, што маеш...

Здаецца, яшчэ зусім нядаўна я маленькая бегала па сваёй вуліцы, гуляла з сяброўкамі, 
хадзіла ў дзіцячы садок... Зусім нядаўна ўвайшла ў клас, пазнаёмілася з дзецьмі, 
якія на ўсё школьнае жыццё сталі для мяне сябрамі, аднакласнікамі... Зусім нядаўна 

ўпершыню ўбачыла сваю першую настаўніцу і назаўсёды запомніла яе шчырую ўсмешку, 
добрыя, спагадлівыя вочы...

I вось прабеглі гады. Я ўжо ў восьмым класе. Але па-ранейшаму, па-дзіцячы, люблю 
сваю школу, свой клас, сваіх настаўнікаў. Мне здаецца, я разумею іх трошкі больш, чым 
мае аднакласнікі, таму што мая мама, Святлана Уладзіміраўна, - таксама настаўніца. Яна 
выкладае хімію і біялогію. А яшчэ яна наш класны кіраўнік. Шмат здараецца ў жыцці 
нашага класа добрых і не вельмі прыгод, розных канфліктаў, але заўсёды яны выра- 
шаюцца, таму што мама ўмее да кожнага з нас падысці па-асабліваму, па-сяброўску. Яна 
ўмее падабраць патрэбныя словы, паспачуваць, падтрымаць. Яна нас разумее.

Свае складаныя прадметы мама выкладае на беларускай мове. Яна заўсёды з павагай 
адносіцца да вясковых людзей, якія працуюць на зямлі. Гэтаму ж вучыць і нас, сваіх 
трох дачок. Вучыць быць цярплівымі, стараннымі, вучыць цаніць тое, што маем. Я вельмі 
ўдзячна сваёй мамачцы за тое, што яна вучыць нас быць шчаслівымі.

Калі я вучылася яшчэ ў малодшых класах, то з цікаўнасцю назірала за ўдзельнікамі 
фальклорнага гурту «Берагіня». 3 танцавальнай залы даносілася звонкая, вясёлая музыка, 
чуўся прыстук абцасаў, па школьных калідорах прабягалі прыгожа апранутыя дзяўчынкі, 
хлопчыкі ў саламяных капелюшах. На канцэртах яны так весела танцавалі, што і мне 
захацелася стаць удзельніцай гурту.

Ніякіх перашкод для гэтага не было. У «Берагіню» прымаюць усіх, хто жадае зай- 
мацца народным мастацтвам. Але ёсць і ўмовы. Кіраўнікі, Мікола Аляксеевіч і Антаніна 
Анатольеўна, заўсёды патрабуюць ставіць калектыўныя інтарэсы вышэй за асабістыя. 
I часта паўтараюць, што мы - асобы, і таму павінны быць не падобнымі да іншых 
і прыгожымі, як усе. Гэта дэвіз «Берагіні».

А яшчэ з першага класа ў нас праводзяцца ўрокі рытмікі, дзе мы вучымся разнастай- 
ным танцавальным рухам, затым выконваем нескладаныя танцы. Затым аб’ядноўваемся 
ў групу «Зярняткі» і ўжо выступаем перад гледачамі. Таму да заняткаў у «Берагіні» 
я была падрыхтавана.

Мяне прынялі ў калектыў, і вось я - самы шчаслівы чалавек! Як і кожнай дзяўчынцы, 
мне перш за ўсё спадабалася новая спаднічка, вышываная кашулька, боцікі. Спадабалася 
ўплятаць у косы чырвоныя стужачкі.

Пачаліся рэпетыцыі. Мне здавалася, што я лёгка зраблю ўсё тое, што робяць старэй- 
шыя берагінцы. Але не атрымоўвалася. Ногі не слухаліся, не патраплялі ў такт. 
Даводзілася па некалькі разоў паўтараць адно і тое ж. Строгі і патрабавальны Мікола 
Аляксеевіч рабіў мне адну заўвагу за другой. Выпростваў мае плечы, паказваў, дзе левая 
нага, дзе правая... Гэта пасля я зразумела яго словы: «Нельга крыўдзіцца на заўвагі, 
трэба казаць за іх “дзякуй”. Калі робяць заўвагу, значыць, хочуць дапамагчы стаць леп- 
шым». Тады я проста баялася яго строгага позірку.



92 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Прыйшла я дадому, давай скардзіцца маме. Тая выслухала і коратка сказала: «Не 
хочаш - не хадзі. Але, як некалі казала мая бабуля, вучыся, дзевачка, танчыць, а рабіць 
і гора наўчыць».

Я выйшла з гурту, але недзе знутры мяне штосьці непакоіла, не давала ўпэўненасці 
ў сабе. Я лічыла сябе нікчэмным чалавекам: танцаваць і то не ўмею. I так хацелася зноў 
у танцавальную залу, дзе так хороша гучыць музыка. Зала знаходзіцца на першым 
паверсе, і кожную пятніцу па калідоры разліваюцца вясёлыя гукі гармоніка, чуецца 
рытмічны стук барабана. Я зноў падышла да мамы: «Мама, так мне хочацца хадзіць 
у “Берагіню”! Чаму ў мяне не атрымліваюцца танцы? Можа, гэта не маё?». На што мама 
сказала словы, якія я запомню на ўсё жыццё: «Волечка, у жыцці будзе многа цяжкасцей, 
і трэба навучыцца з імі спраўляцца, а не збягаць ад іх. Калі чалавек навучыцца з дзяцінства 
адольваць цяжкасці, яму будзе лёгка ісці па жыцці, а калі не навучыцца - так і будзе ўсё 
жыццё бегаць, як тая расліна перакаці-поле».

Сорамна было зноў прасіцца ў калектыў, але кіраўнікі зразумелі мяне. I вось я ў другі 
раз стала ўдзельніцай фальклорнага гурту «Берагіня».

3 кожнай рэпетыцыяй я адчувала, як усё лепш і лепш давалася мне танцавальная 
навука. Я адчула радасць ад танца, пачала любіць яго. Я ўжо не баялася ні «Месяца», ні 
«Кацярынкі», ні «Полькі». Мабыць, і танец нарэшце палюбіў мяне. Заўвагі Міколы 
Аляксеевіча пачалі дапамагаць мне, а не скоўваць мае рухі. Я пачала разумець, што такое 
традыцыя, пачала цікавіцца гісторыяй свайго роду, гісторыяй «Берагіні». Пачаліся 
і іншыя адкрыцці, якія ўзбагацілі маё жыццё, адкрылі шлях ад сэрца да сэрца.

Мы шмат чулі пра Аўгінню Іванаўну Грук з в. Селішча, бачылі яе партрэт у гасцёўні. 
Ведалі, што кожны год восенню берагінцы ходзяць да яе на могілкі. Ведалі, што бабуля 
Аўгіння пакінула «Берагіні» шмат песень, танцаў, аповедаў.

I вось група дзяўчат разам з Міколам Аляксеевічам і Антанінай Анатольеўнай 
выправілася ў падарожжа. Мы ішлі пешшу 6 км, але не стаміліся, бо шмат аб чым 
размаўлялі. На Селіцкіх могілках убачылі помнікі тых бабуль, да каго берагінцы хадзілі 
у фальклорныя вандроўкі. Кіраўнікі расказвалі пра іх шмат цікавага. Але асабліва ўразіла 
нас гісторыя жыцця бабулі Аўгінні.

Як рана засталася яна сіратою, як выйшла замуж. Калі пачалася вайна, на руках было 
ўжо трое дзяцей. У першы дзень вайны мужа разам з іншымі мужчынамі з вёскі павезлі 
ў ваенкамат на прызыўны пункт. Жанчыны не ведалі, што з імі, і пайшлі пешшу ў Барысаў. 
Каля в. Ухалода трапілі пад нямецкую бамбёжку. Але не загінулі, усе дабраліся дадому. 
А потым - доўгія ваенныя гады, малыя дзеці, немцы, партызаны... У канцы вайны 
перастаў пісаць муж з фронту. Аўгіння думала, што ён загінуў. Але потым прыйшло 
пісьмо, дзе гаварылася, што ён моцна паранены, не ходзіць, не размаўляе. Калі яго 
прывезлі дадому, ён вымавіў толькі адно слова: «Аўгіння...». Бабуля Аўгіння сорак 
гадоў пасля вайны яго даглядала. Нарадзіла яшчэ дваіх дзяцей. Працавала ў калгасе, 
рабіла за сябе і за мужчын.

Нягледзячы на цяжкае жыццё, любіла спяваць, танчыць, жартаваць. Шмат ведала 
легенд, паданняў, казак, былічак. Да смерці заўсёды прымала гасцей. У яе пабывалі ўсе 
пакаленні берагінцаў.

Вось і мы бачым фотаздымкі Аўгінні Іванаўны і яе мужа Аляксея на помніках. 
Зараз ужо па-іншаму ўяўляем яе жыццё. Бачым тое поле, па якім яна разам з малымі 
дзеткамі бегла сустракаць падводу, на якой везлі да яе мужа-інваліда. Бачым перад 
сабой вось тут, на могілках, тую царкву, дзе пасля крушэння самалёта ляжалі целы 
чатырох савецкіх лётчыкаў. Спачатку іх пахавалі на гэтых могілках, а ў 1974 г.



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 93

перазахавалі ў Мётчы. Кожны год 9 мая мы, школьнікі, ускладаем вянкі і кветкі на 
магілу герояў.

Вось так для нас ажывала гісторыя. Мы слухалі пра бабулю Аўгінню, і кожная з нас 
думала пра сваё. Затым разгаварыліся. Мая сяброўка Саша Гірына расказала, што яе 
бабуля ў час вайны была ў нямецкім канцлагеры. Аня Палонік успомніла свайго пра- 
дзеда, былога настаўніка нашай школы Станіслава Антонавіча Ржавускага, які таксама 
ваяваў. Мне ўспомніліся расказы маіх бацькоў пра сваіх тат і мам, бабуль і дзядуль, якія 
таксама зведалі шмат гора і страт у гады той страшнай вайны...

Затым наша вандроўка працягнулася. Мы пайшлі ў в. Селішча. Убачылі хаты, дзе 
жылі жанчыны - носьбіты мастацкіх традыцый, чые партрэты ёсць у нашай гасцёўні. 
Некаторых з іх ужо няма, некаторыя жывуць у сваіх дзяцей у горадзе. Нам паказалі хату, 
дзе жыла бабуля Аўгіння і дзе зараз жыве яе сярэдні сын Яўгеній Аляксеевіч Грук са 
сваёй жонкай Марыяй Мікалаеўнай. Гэта яны даглядалі апошнія гады жыцця бабулі. 
I зараз сябруюць з нашымі кіраўнікамі.

У цэнтры в. Селішча, дзе некалі была крама, мы ўбачылі тое месца, дзе ў 2009 г. 
«Берагіня» паказвала свой канцэрт на вясковай вуліцы. Фотаздымкі канцэрта мы, малыя, 
бачылі ў берагінскіх альбомах.

Затым завіталі да сваёй сяброўкі Тані Абрамовіч, пасядзелі на лаўцы каля хаты, 
пачаставаліся цукеркамі, расказалі ёй, дзе былі і што бачылі.

Назад мы вярталіся ўжо іншай дарогай - праз поле, па добра вытаптанай сцежцы. 
Размаўлялі, успаміналі цікава праведзены дзень. Успаміналі пачутае пра бабулю Аўгінню, 
спявалі некалі запісаныя ад яе песні, пераказвалі яе казкі і паданні - пра дзядулю, які на 
Уздзвіжанне араў зямлю, а вуж пакараў яго. Пра тое, як адзін чалавек убачыў у балоце 
на вадзе ікону Божай Маці, і таму селішчане паставілі там царкву. Пра свёкра-чарадзея, 
які правучыў мясцовых хлопцаў-хуліганаў. Пра салдата, які ішоў з плену... і яшчэ шмат 
пра што. Гаварылі пра тое, што якія б мы былі бедныя духоўна, каб не нашы бабулі. 
Колькі б мы ўсяго не даведаліся, калі б не запісалі ўсё тое, што ведала руплівая і працавітая 
жанчына - Аўгіння Іванаўна Грук. Веды, якія мы набылі ад яе, затым перададуцца 
нашым дзецям і ўнукам.

Па-новаму, па-іншаму загучалі цяпер для нас словы, пачутыя на ўроку беларускай 
мовы: «Бедны той, хто апрача грошай, апрача багацця, каторае пры першым няшчасці 
счэзне дазвання, не мае скарбаў вечных - скарбаў душы».



94 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Дар ’я КОЛБІК
(г. Мінск)

НЕКАЛЬКІ СЛОВАЎ УДЗЯЧНАСЦІ...

Азіраючыся на мінулае, кожны раз з удзячнасцю адзначаю: як мне пашанцавала, 
што ў нашай вясковай школе сышліся ўнікальныя творчыя людзі і з’явілася 
«Берагіня». Іншы раз спрабую ўявіць, як бы склаўся мой лёс, калі б гэтага не было. 

I можа я не заўзяты аптыміст, але ў галаву ўпэўнена прыходзяць не самыя прыгожыя 
сцэнарыі.

Народнае мастацтва ў нейкай меры пазбавіла нас той бязлікасці, якая стала галоўнай 
рысай мэйнстрымнай папсовай культуры, што запаланіла ўсе сферы жыцця. На той час, 
час нашага дзяцінства і падлеткавага ўзросту, было даволі складана прывіць да людзей 
іншы погляд да культуры: самабытнае, народнае надзейна пазабыта за доўгія гады 
выхавання «савецкага чалавека», замежнае, прымітыўнае і ў большасці сваёй пошлае 
імкліва пранікла ў масы і заняло і па сённяшні дзень устойлівыя пазіцыі. Памятаю, як 
кожны раз было боязна выходзіць на сцэну, асабліва ў школах перад такімі ж дзецьмі, як 
мы самі! Сустракалі не тое што холадна, а нібыта з насмешкаю ў вачах. Бо мы не толькі 
паказвалі «нефармат», але і выглядалі не так, як звычайна выглядаюць са сцэны: народ- 
ныя касцюмы з вышыванкамі, тканымі паясамі, пышнымі доўгімі спадніцамі, заплеце- 
ныя косы ў дзяўчат, ніводнага нават намёку на касметыку (на сцэне ды без касметыкі!), 
саламяныя капелюшы ў хлопцаў. Ды як пачнем сваё выступленне самай што ні ёсць 
народнай прывітальнай песняй (абавязкова акапэльна):

«Добры вечар добрым людзём, добрым людзём! 
А мы к вам ідзём, мы к вам ідзём
Песні піяць, песні піяць, 
3 вамі гуляць, з вамі гуляць!...»

Што і казаць - большая частка гледачоў прыходзіла ў глумлівы настрой. Але! Але 
потым на працягу выступлення як весела, як хораша было назіраць, што нашы танцы, 
гульні, жарты, спевы ўжо ўспрымаюцца з непадробнай радасцю. Невядома, як гэта 
ўдавалася зрабіць усяго толькі за паўгадзіны. У выніку дзеці заўсёды к фіналу ўспрымалі 
нас добра, можа, нават больш эмацыйна, чым дарослыя. Бо як ты ўсядзіш, калі грае 
жывая музыка, так задорна пары круцяць «Польку» ці «Кракавяк», такія пранікнёныя 
словы песні... Прыемна было бачыць, што мы здольныя ўразіць гледача, дапамагчы яму 
прыняць народную культуру.

Гэта цяпер мы разумеем, што гурт «Берагіня» быў для нас не толькі танцавальным 
«гуртком», а ў большай ступені моцным выхаваўчым інстытутам, разам з такімі, як сям’я 
ці школа. Вядома, што сям’я ў цэлым здольная выхаваць годнага чалавека, але і асярод- 
дзе нельга ігнараваць. Для дзяцей асяроддзе - гэта будзе і школа, і ўсё, што адбываецца 
пасля школы. Але мне здаецца, што сучасная школа - даволі «сухая» сістэма, якая сваім 
таталітарным рэгуляваннем і інструментарыем усіх (і вучняў, і настаўнікаў) раўняе пад 
адну сярэдненькую мерку, не гледзячы на здольнасці, імкненні навучэнцаў ці нават 
карысць такога навучання.

А мастацтва - гэта заўсёды індывідуальны падыход, шліфаванне самых простых 
навыкаў да ўзроўню майстэрства і вядома ж эмоцыі! Думаю, што менавіта эмоцыі ў сілах 
крануць душу і прымусіць чалавека працаваць над сабой, над сваёй справай з натхнен- 
нем «і дзень, і ноч». А працаваць трэба, бо як вядома, ад прыроды чалавек лянівы,



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў

95

і лянота з цягам часу толькі мацнее, калі з ёю не весці барацьбу. Ды й калі ўявіць сабе, 
колькі ў дзяцей і падлеткаў патэнцыйнай энергіі, па большай частцы даволі скупа 
выдзеленай на выкананне сваіх непасрэдных школьных «зубрыльных» абавязкаў. He 
кожны здолее рэшту патраціць больш разумна, калі мэтанакіравана не задзейнічаць дзіця 
ў справе, якая не толькі будзе карыснай і цікавай, але і здольнай выклікаць долю здаро- 
вай зайздрасці ў равеснікаў.

Для нас такой справай стала «Берагіня», куды мог прыйсці кожны без адбору па 
таленавітасці ці матэрыяльнай забяспечанасці сям’і і заняць сваё месца. Адзіныя 
крытэрыі - зацікаўленасць, працаздольнасць і магчымасць быць лепшым, чым падаецца 
на першы погляд. Бо як вядома, сярод дзяцей і асабліва хлопцаў, вельмі крута быць 
непаслухмяным. Такім чынам, трапіць у калектыў было вельмі проста, і калі ты не 
занадта добра танчыш, то цябе паспрабуюць у спевах ці ігры на музычных інструментах. 
I наадварот. I дзеці былі ўдзячныя, што кожны выконвае сваю ўнікальную ролю 
ў выступленні гурту. А тое, што заняткі бясплатныя! Зараз нават цяжка ўявіць, на якім 
энтузіязме нашыя настаўнікі, перш за ўсё Мікола Аляксеевіч і Антаніна Анатольеўна, 
прыводзілі ў жыццё гэты праект сваімі сіламі і ў палове выпадкаў - сродкамі. I рабілі 
гэта не па загаду «зверху», а па сваёй ініцыятыве і насуперак абставінам. To можа лепш 
сказаць, што справа рабілася па загаду «звыш»...

Ды ўвогуле, як добра сустрэць на шляху жыцця неабыякавага чалавека, сапраўдную 
асобу, якая будзе жывым прыкладам, на якога хочацца раўняцца і да якога трэба расці. 
Тым больш добра, калі ёсць настаўнікі, перад якімі можа быць сорамна. Трэба сказаць, 
што мы былі не самымі лепшымі падапечнымі: часам імкнуліся «прагуляць» рэпетыцыі, 
часам - проста «пераходны ўзрост», інакш і не растлумачыш. Але я не памятаю, каб 
нашы настаўнікі ў адказ ставіліся да «артыстаў» сурова, больш таго - кожнаму неадна- 
разова казалі, што ён - «асоба»! А на самой жа справе падлетку ўсур’ёз і не скажаш, калі 
толькі авансам.

Але ўсё ж я лічу, што выхаванне мастацтвам не прайшло міма нас зусім бясследна. 
Мы засвоілі шмат урокаў падчас напружаных рэпетыцый, размоў з бабулямі і дзядулямі 
для збору песень, танцаў, звестак мінулага аб нашым краі. А колькі мы пабачылі мясцін 
падчас выступленняў, з якімі эмоцыямі кожны раз чакалі паездак. Нас вучылі сябраваць 
па-сапраўднаму, ставіцца адзін да аднаго з цярпеннем і павагай. Я думаю, што нават тан- 
цавальныя пары фарміраваліся не проста так, а з улікам таго, каб дзеці адзін у аднаго 
нечаму навучыліся. Я добра памятаю, як мяне паставілі ў пару з хлопцам, якога я лічыла 
занадта непаваротлівым, і першы час увогуле сама цягнула ў танцы. Але не прайшло 
і колькі месяцаў, як ён зрабіўся выдатным танцорам і потым ужо сам накіроўваў мяне 
ў танцы, часам прыпыняючы хаду, бо па характары мяне і трэба было прыпыняць. 
Адным словам, вельмі многае было прадугледжана дасканальна і прафесійна.

Бо педагогіка - тонкая навука! Вышэйшым пілатажам тут будзе займацца выхаваннем 
дзіцяці так, каб яно і не здагадвалася, што яго выхаваннем хтосьці займаецца. А мастацтва 
дзеля гэтай мэты нібыта і створанае, бо вучыць не толькі нейкаму майстэрству, але 
паціху навучае заўважаць прыгажосць, імкнуцца да людзей і ставіцца да іх з павагай 
і інтарэсам, вывучаць гісторыю таго, что нас акружае і ганарыцца ёй.

Думаю, што цяпер вельмі актуальна з самых малых гадоў паказваць дзіцяці прыго- 
жае, правільнае і звяртаць яго настрой у гэты бок. Бо амаль з кожнай крыніцы інфармацыі 
штодзень даносяць да людзей усялякія скандальнасці, нязграбнасці, і дзеці, як самыя 
адкрытыя да ўсяго «гучнага», хутка ўсведамляюць гэта як норму: і як тут растлумачыш, 
што гэта не норма, калі яна паўсюль! Вось тут і трэба ўспомніць пра надзейную добрую



96 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

справу, якая не тое што будзе адварочваць ад нікчымнага асяроддзя, але і садзейнічаць 
стварэнню пазітыўнай і каштоўнай рэальнасці.

I гэтай адметнай справай «Берагіня» здабывала гонар не толькі сабе, але і падтрымлівала 
гонар нашай мядоцкай школы, выдзеліўшы яе з шэрагу звычайных вясковых і гарадскіх 
навучальных установаў. Хаця мне здаецца, што школа ў Мётчы ўсё ж такі была нейкай 
асаблівай, не пазбаўленай душы, бо інакш не вырасла б тут нічога.

А вырасла ўнікальная сістэма выхавання, якая была сапраўды патрэбная, асабліва 
ў вёсцы, дзе дзеці несправядліва пазбаўленыя хоць якіх варыянтаў дадатковага развіцця. 
Увасобіўшы ў сабе традыцыйную мастацкую культуру, заняткі многімі народнымі 
рамёствамі, даследчую дзейнасць па вывучэнню самабытнага танца, песні, збору 
інфармацыі аб родным краі, «Берагіня» за параўнальна кароткі час заявіла аб сабе, як аб 
унікальным праекце.

Такую працу нельга было не заўважыць і не адзначыць нават у рамках краіны.
А колькі людзей было задзейнічана ў гэтай карпатлівай справе! Я думаю, што многія 

ўдзельнікі «Берагіні» ўдзячныя лёсу, што сталі часткай гэтай незвычайнай плыні. Хтосьці 
знайшоў тут сваё прызначэнне, хтосьці хоць на кароткі час пакінуў межы абывацель- 
скага жыцця і дакрануўся да творчага працэсу.

Ды нават адным сваім шматгадовым поспехам і існаваннем у нашай звычайнай, 
пакінутай на ціхае і самастойнае жыццё вёсачцы, фальклорны гурт «Берагіня» паказвае 
людзям, што шлях змагання і творчая справа - гэта адзіны надзейны білет у прыгожае, 
вечнае жыццё!



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 97

Антаніна АБРАМОВІЧ
(в. Старая Мётча, Барысаўскі раён)

КАЗКА - У ЖЫЦЦІ ПАДКАЗКА
(Да Першага конкурсу апавядальнікаў народнай прозы 
«Несцерка»)

Калі пачынаюцца нашы сустрэчы з казкай? Ды ў самым раннім 
маленстве, калі мамы спяваюііь нам песні-калыханкі, якія нагадваюць 
казкі! У гэтых песнях ёсць шэранькі ваўчок, ёсць коцік і ліска, ёсць 
зайчык і птушачка. Яны такія мяккія і пушыстыя, такія добрыя 
і ласкавыя, так хутка прыносяць малым спакой і сон!

Калі мы падрастаем, звяры і птушкі перасяляюцца ў бабуліны 
і матуліны казкі. Там яны размаўляюць, будуюць домікі і церамкі, сва- 
рацца і мірацца. Курачка знесла яйка, а яно ўпала і разбілася. Нера- 
зумны Калабок уцякае ад дзеда з бабай. Воўк ловіць рыбку хвастом, 
а лісіца-хітрыца адбірае ўлоў Козачка жаліцца дзеду, што яе не 
накармілі, не напаілі. Піліпка-сынок не паддаецца на хітрасць Бабы 
Ягі. Іван-царэвіч едзе за трыдзевяць зямель у трыдзясятае царства 
і перамагае злога Кашчэя.

Але вось мы становімся школьнікамі. I з самых першых літар кніга 
зноў прыводзіць нас у казку Зараз ужо казачныя героі жывуць на 
кніжных старонках, а мы разам з імі вандруем па свеце. Мы разумеем 
іх паводзіны і ўчынкі, перажываем за іх, уяўляем сябе на іх месцы. Мы 
ўжо заўважылі, што ў казках жывуць добрыя і злыя, прыгожыя 
і брыдкія, сумленныя і хлуслівыя героі.

Мы хочам быць падобнымі да станоўчых герояў. Дзяўчынкіўяўляюць 
сябе царэўнамі і прынцэсамі, працавітымі і добрымі Папялушкамі, 
хлопчыкі мараць стаць адважнымі царэвічамі і прынцамі, быць 
моцнымі, як волаты-асілкі, каб выратаваць з бяды сваю адзіную на 
ўсё жыццё прынцэсу.

Прыходзіць час, і мы вучымся самі складаць казкі. У нашых казках 
ажываюііь знаёмыя нам з дзяцінства рэчы, а нашы хатнія коцікі 
і сабачкі пачынаюць размаўляць па-чалавечы. Але па-рсшейшаму дабро 
перамагае зло, сумленныя і справядлівыя знаходзяць сваё шчасце, 
а брыдкія і хлуслівыя або знікаюць са свету, або перавыхоўваюцца.

А затым мы становімся дарослымі. Чытаць казкі ўжо некалі. Але 
вось паказваюць па тэлебачанню казачны фільм - і бацькі разам 
з дзецьмі садзяцца каля экрана і захоплена сочаць за казачнымі 
падзеямі.

Дык чаму ж вучыць людзей казка? Яна вучыць нас быць добрымі 
і адважнымі, мужнымі і смелымі, вернымі і сумленнымі. Вучыць 
заступацца за слабых, дапамагаць няшчасным, радавацца шчасцю 
іншыхлюдзей. Як стаць шчаслівым? Спытай аб гэтым у казкі. Казка - 
у жыцці падказка.



98 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Зтакіх слоў распачалася ў нашай школе падзея, да якой рыхтаваліся ўжо колькі 
тыдняў і малодшыя, і старэйшыя вучні Мётчанскага навучальна-педагагічнага 
комплексу, што ў Барысаўскім раёне. Зрэшты, указанне на раён неабавязковае, бо Мётчу 

і яе школу даўно ведаюць чытачы «Краязнаўчай газеты». Аб гэтым сведчыць падшыўка 
газеты, дзе сабраны ўсе нумары з матэрыяламі пра школу і яе вучняў. Знаходзіцца гэтая 
падшыўка ў Этнагасцёўні - кабінеце, дзе сканцэнтравана ўсё, што датычыцца дзейнасці 
заслужанага аматарскага калектыву Рэспублікі Беларусь фальклорнага гурту «Берагіня». 
Калектыў рыхтуецца адзначыць сваё 20-годдзе.

Адным з мерапрыемстваў, прымеркаваных да гэтай значнай даты, стаў Першы 
школьны конкурс апавядальнікаў народнай прозы «Несцерка».

Згодна з Палажэннем, у ім удзельнічалі вучні трох узроставых груп, для якіх абавяз- 
ковым конкурсным творам была казка. Акрамя казкі, вучні-пачаткоўцы спаборнічалі 
ў намінацыі «Лічылка» і «Хуткамоўка». Пяцікласнікі, шасцікласнікі і сямікласнікі 
рыхтавалі легенду або паданне, а старшакласнікі - імправізацыю на зададзеную казка- 
вую тэму. Канкурсанты мелі права карыстацца фальклорнымі матэрыяламі гурту 
«Берагіня», запісамі з фондаў Алены Боганевай, Галіны Барташэвіч, хрэстаматыйнымі 
народнымі творамі.

Менавіта такі цікавы і любімы ўсімі пакаленнямі жанр народнай прозы як казка і быў 
прадстаўлены на суд гледача і журы на школьным этапе конкурсу. Перад гэтым міні- 
конкурсы прайшлі ў класах. У іх прынялі ўдзел больш за дваццаць казачнікаў, у тым ліку 
ўдзельнікаў фальклорнага гурту «Берагіня».

Школьны этап змясціў пятнаццаць удзельнікаў. Падымаючыся на сцэну, кожны чуў ад 
вядучага словы пра сваю асобу, а гледачы мелі магчымасць бачыць на экране прэзента- 
цыю канкурсанта.

Іван Гузан, вучань IV класа.

Вясёлы, жыццярадасны хлопчык.
Любіць рашагіь задачы, чытаць апавяданні і казкі. 

Марыць стаііь ваенным.
Удзельнік фальклорнага гурту «Берагіня»

Казка «Пра дзеда і ваўка»
Настаўнік Святлана Мікалаеўна Мацюшонак

Парадавалі сяброў і настаўнікаў Будай Лера з III класа, Кандратава Віка і Касцюкевіч 
Віка - з IV, Раджабава Каця і Захарава Крысціна - з V, Раджабава Ксюша і Абрамовіч 
Надзя з VII класа.

Гучалі казкі пра звяроў і птушак, пра дзеда і бабу, пра рэпку, пра курачку-рабу. Кала- 
рытным было выступленне шасцікласніка Касцюковіча Сашы з казкай «Хітры вол», 
а казка «Як бог гады дзяліў» васьмікласніцы Гірынай Аляксандры выклікала ажыўленую 
рэакцыю залы. Завяршыла конкурс казка «Марцін Глінскі-Папялінскі і Кот-сват», якая 
вельмі цікава прагучала ў выкананні вучня XI класа Арцёма Радзюка.

Старшыня журы, намеснік дырэктара па вучэбнай рабоце Алена Валер’еўна 
Крачкоўская адзначыла высокую якасць падрыхтоўкі да конкурсу вучняў пачатковых 
класаў і іх настаўнікаў Святланы Мікалаеўны Мацюшонак і Алесі Леанідаўны Палехінай. 
Падзякавала за актыўнасць калектыву VI класа і класнаму кіраўніку Марыі Іванаўне 
Колесень. Падкрэсліла значнасць і важнасць мерапрыемства для выхавання асобы вучня-



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 99

патрыёта, вучня-інтэлектуала, вучня-творцы. Выказала пажаданне на такім жа добрым 
узроўні падрыхтаваць і правесці астатнія конкурсныя этапы.

Паведаміла, што фінал Першага школьнага конкурсу апавядальнікаў народнай прозы 
«Несцерка» адбудзецца 23 снежня, у дзень святкавання 20-гадовага юбілею фальклор- 
нага гурту «Берагіня».

Як пажаданне плёну ў далейшай працы па засваенню і папулярызацыі скарбаў народ- 
най прозы прагучалі для вучняў словы з верша...

Вам, маладым будаўнікам і творцам, 
Каб меншыя цярпець няўдачы-страты, 
У ваш вучоны век я раю моцна: 
Чытайце казкі, хлотіы і дзяўчаты! 
Навукі мудрай краіі там непачаты! 
Таму й кажу вам у жыцця на старце - 
Чытайце казкі, хлопцы і дзяўчаты! 
Старыя казачкі часііей чыташіе!



100 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Міхаіл СОБАЛЬ
(г. мінск)

НА КАРЫСЦЬ АЙЧЫНЫ
Прыйшоў неяк да мудраца чалавек і кажа: 

«0, мудрэц! Навучы мяне адрозніваць прыга- 
жосць ад пачварнасці, ісціну ад хлусні, навучы 
мяне радавацца жыццю». Падумаў мудрэц, і ... 
навучыў чалавека танцаваць.

Прызнаюся, калі я сядзеў у зале, акунуўшыся ў магію танцавальных узораў раён- 
нага конкурсу беларускага народнага танца «Ветразь», мне ўспомнілася гэтая 
прытча, а сам Мікалай Аляксеевіч Козенка ў рэчаіснасці ўжо ўспрымаўся гэткім мудра- 

цом, які здолеў назапасіць велізарны вопыт у галіне нацыянальнай этнахарэаграфіі, мяс- 
цовага фальклору і зараз шчодра дзеліцца сваім скарбам. Мне падалося, што ўсё - 
і маляўнічасць касцюмаў, і стрыманая лірыка, і «забіяцкая іскра», і заўзятасць народнага 
танца, і гучанне традыцыйных музычных інструментаў - дазволілі нам, людзям рознага 
ўзросту і роду заняткаў, адчуць гарманічную сувязь з нашымі вытокамі, народнай твор- 
часцю. Безумоўна, палітра эмоцый і думак у сувязі з гэтай падзеяй вельмі разнастайная, 
засяроджуся на галоўных.

Фальклор у цэлым і народны танец, як яго кампанент, справядліва разглядаецца як 
скарбніца памяці, у агульнаэтнічным маштабе, маштабе асобнай мясцовасці альбо групы 
людзей. У ім канцэнтруецца лепшы вопыт, традыцыя. Але як жа важна, каб фальклорная 
памяць не ператварылася выключна ў сховішча лепшай спадчыны, у своеасаблівы мема- 
рыял, а была непасрэдна ўключана ў сучасную рэчаіснасць, і тым самым ажыццяўлялася 
б перадача духоўных каштоўнасцей ад аднаго пакалення да наступнага! Дэманстрацыя 
менавіта гэтай узаемасувязі - фальклору як памяці традыцыі і як актуальнага дзеяння - 
адбывалася ў мяне на вачах падчас выступу розных дзіцячых і маладзёжных танцаваль- 
ных калектываў. Для мяне было відавочным, што Мікалай Аляксеевіч і яго паплечнікі на 
месцах навучылі дзяцей не столькі прыгожа рухацца пад музыку, колькі адчуваць танец, 
любіць яго як нешта роднае і блізкае, адчуваць у гэтай музыцы і рухах адгалоскі гісторыі 
сваёй сям’і, успамінаў бабуль і дзядуль. А гэта падмурак асобы ўжо не дзіцяці, а буду- 
чага грамадзяніна, прычым ўмацаванага пачуццём патрыятызму.

Сёння ўсё больш людзей ўсведамляюць неадпаведнасць сучаснага жыцця нормам 
традыцыйнай культуры, шукаюць выхад са становішча. Хоць вонкава культурнае жыццё 
нашага часу насычана гучнымі падзеямі, унутрана яно перажывае глыбокі крызіс 
духоўнасці. У наяўнасці дэвальвацыя этычных норм у грамадстве, падмена адукацыі 
пустымі ведамі, знікненне адметнай народнай культуры Бацькаўшчыны, духоўнае збяд- 
ненне, бескультур’е людзей і інш. Больш за тое, у сучасных умовах глабалізацыі 
з’яўляецца новая пагроза - як захаваць сваю самабытную культуру, частку багацця 
духоўнага жыцця, прымножанага на працягу стагоддзяў, і не растварыцца ў глабалізаванай 
культуры. 3 улікам гэтых выклікаў, пераацаніць дзейнасць М.А. Козенкі і яго аднадумцаў 
па далучэнню дзяцей і моладзі да культуры народнага танца практычна немагчыма. 
Глядзіш на іх выступы і становіцца відавочным, што танец - гэта даступная ім форма 
праяўлення сябе, свайго светаадчування. Прычым гэты стан характарызуецца пачуццём 
уздыму, святочнасці, яднання з калектывам, унутранай адкрытасці насустрач адно 
аднаму. Да таго ж кожны з нас, дарослых, разумее, што заняткі ў танцавальным калек-



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 101

тыве - гэта змястоўны, напоўнены вольны час, прычым вольны час калектыўны, які нясе 
каштоўны выхаваўчы зарад, выпрацоўвае нормы і каштоўнасці сумеснага дзеяння 
і сумеснага жыцця. Іншымі словамі, у працэсе навучання народным танцам навучэнец - 
дзіця, падлетак ці малады чалавек - атрымлівае маральна-эстэтычнае выхаванне, засва- 
енне культурна-гістарычнага вопыту народа, арыенціроўку на сапраўдныя духоўныя 
каштоўнасці і ўсё гэта - у процівагу эрзац-культуры.

I яшчэ пра адно. Мы шмат гаворым пра патрыятызм, шукаем яго фармулёўкі, 
падмацоўваем іх сваімі аргументамі. Для мяне патрыятызм -гэта, у першую чаргу, дзе- 
янне, канкрэтнае дзеянне на карысць і для славы Айчыны. I з гэтага пункту гледжання 
дзейнасць М.А. Козенкі для мяне з’яўляецца ўзорам сапраўднага патрыятызму, годным 
пераймання. Кажуць, што танец - гэта душа народа, і я магу ўявіць, як складана зазірнуць 
у гэтую душу, як шмат цяжкасцей даводзіцца пераадольваць на шляху пазнання матэ- 
рыялу, яго асэнсавання, узнікнення ўласнай задумы і ўвасаблення яе разам з выканаўцамі. 
Але Мікалай Аляксеевіч упарта і настойліва на працягу некалькіх дзясяткаў гадоў шукае 
тыя музычна-пластычныя матывы, кампазіцыйныя прыёмы, якія з’яўляюцца 
квінтэсэнцыяй нацыянальнага ў харэаграфіі, штогод ініцыіруе і праводзіць агляды, кон- 
курсы, фестывалі фальклорнага мастацтва, ажыццяўляе творчае кіраўніцтва шэрагам 
аматарскіх калектываў і многае-многае інш. Нягледзячы ні на што, насуперак усім цяж- 
касцям і перашкодам. I мне бясконца радасна, што колькасць яго прыхільнікаў 
і аднадумцаў памнажаецца з кожным годам, а гэта добры знак для ўсіх нас.



102 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

ЗВЕСТКІ ПРА АЎТАРАЎ

Абрамовіч Антаніна Анатольеўна, настаўнік беларускай мовы і літаратуры, 
музычны кіраўнік фальклорнага гурту «Берагіня» ДУА «Мётчанскі вучэбна-педагагічны 
комплекс дзіцячы сад-сярэдняя школа Барысаўскага раёна», лаўрэат міжнародных 
і рэспубліканскіх конкурсаў і фестываляў народнай творчасці (в. Старая Мётча, 
Барысаўскі раён, Мінская вобласць).

Боганева Алена Міхайлаўна, навуковы супрацоўнік сектара этналінгвістыкі і фальк- 
лору ДНУ «Цэнтр даследаванняў беларускай культуры, мовы і літаратуры НАН Беларусі», 
лаўрэат спецыяльнай прэміі Прэзідэнта Рэспублікі Беларусь дзеячам культуры 
і мастацтва 2014 г. (г. Мінск).

Вайтовіч Валянціна Адамаўна, настаўнік гісторыі, ветэран педагагічнай працы 
Вяляціцкай сярэдняй школы Барысаўскага раёна (в. Вяляцічы, Барысаўскі раён, Мінская 
вобласць).

Валодзіна Таццяна Васільеўна, загадчык аддзела фалькларыстыкі і кулыуры 
славянскіх народаў ДНУ «Цэнтр даследаванняў беларускай культуры, мовы і літаратуры 
НАН Беларусі», дацэнт, доктар філалагічных навук (г. Мінск).

Варфаламеева Тамара Барысаўна, старшы навуковы супрацоўнік аддзела музычнага 
мастацтва і этнамузыкалогіі ДНУ «Цэнтр даследаванняў беларускай культуры, мовы 
і літаратуры НАН Беларусі», этнамузыколаг, кандыдат мастацтвазнаўства, лаўрэат спе- 
цыяльнай прэміі Прэзідэнта Рэспублікі Беларусь дзеячам культуры і мастацтва 2014 г.; 
член Беларускай рэспубліканскай навукова-метадычнай рады па пытаннях гісторыка- 
культурнай спадчыны пры Міністэрстве культуры Рэспублікі Беларусь (г. Мінск).

Дарашэвіч Энгельс Канстанцінавіч, прафесар кафедры этналогіі і фальклору 
УА «Беларускі дзяржаўны ўніверсітэт культуры і мастацтваў», доктар філасофскіх навук, 
лаўрэат Дзяржаўнай прэміі Рэспублікі Беларусь (г Мінск).

Калацэй Вячаслаў Віктаравіч, загадчык кафедры этналогіі і фальклору УА «Бела- 
рускі дзяржаўны ўніверсітэт культуры і мастацтваў», дацэнт, кандыдат культуралогіі; 
член Беларускай рэспубліканскай навукова-метадычнай рады па пытаннях гісторыка- 
культурнай спадчыны пры Міністэрстве культуры Рэспублікі Беларусь (г. Мінск).

Каркотка Таццяна Валер’еўна, настаўнік музыкі, мастацкі кіраўнік фальклорнага 
гурту «Чабарок» ДУА «Вілейская гімназія № 2» (г. Вілейка, Мінская вобласць).

КолбікДар’я Сяргееўна, кіраўнік ТАА «Соул-транс», удзельніца заслужанага аматар- 
скага калектыву Рэспублікі Беларусь фальклорнага гурту «Берагіня» (выпуск 2008 г.) 
(г. Мінск).

Коскіна Марыя Вадзімаўна, вучаніца XI класа, удзельніца заслужанага калектыву 
Рэспублікі Беларусь фальклорнага гурту «Берагіня» ДУА «Мётчанскі вучэбна- 
педагагічны комплекс дзіцячы сад-сярэдняя школа Барысаўскага раёна» (в. Дроздзіна, 
Барысаўскі раён, Мінская вобласць).

Крачкоўская Алена Валер’еўна, намеснік дырэктара па вучэбнай рабоце ДУА «Мёт- 
чанскі вучэбна-педагагічны комплекс дзіцячы сад-сярэдняя школа Барысаўскага раёна» 
(в. Старая Мётча, Барысаўскі раён, Мінская вобласць).



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 103

Крупская Зінаіда Васільеўна, настаўнік фальклорнага танца ДУА «Вілейская гімназія 
№ 2», ветэран педагагічнай працы, выдатнік асветы Рэспублікі Беларусь (г. Вілейка, 
Мінская вобласць).

Крыўко Таццяна Міхайлаўна, метадыст аддзела навукова-метадычнага і псіхолага- 
педагагічнага суправаджэння дадатковай адукацыі Нацыянальнага цэнтра мастацкай 
творчасці дзяцей і моладзі (г. Мінск).

Мацюшонак Святлана Мікалаеўна, настаўніца пачатковых класаў ДУА «Мётчанскі 
вучэбна-педагагічны комплекс дзіцячы сад-сярэдняя школа Барысаўскага раёна» 
(в. Антаневічы, Барысаўскі раён, Мінская вобласць).

Мацюшонак Сяргей Аляксандравіч, вучань XI класа, саліст заслужанага калектыву 
Рэспублікі Беларусь фальклорнага гурту «Берагіня» ДУА «Мётчанскі вучэбна- 
педагагічны комплекс дзіцячы сад-сярэдняя школа Барысаўскага раёна» (в. Антаневічы, 
Барысаўскі раён, Мінская вобласць).

Мядзведзева Вольга Сяргееўна, студэнтка кафедры этналогіі і фальклору 
УА «Беларускі дзяржаўны ўніверсітэт культуры і мастацтваў», удзельніца фальклорнага 
калектыву «Этнасуполка» (г. Мінск).

Петухова Наталя Вячаславаўна, старшы выкладчык кафедры этналогіі і фальклору 
УА «Беларускі дзяржаўны ўніверсітэт культуры і мастацтваў», кандыдат культуралогіі 
(г. Мінск).

Пладунова Таццяна Аляксандраўна, старшы выкладчык кафедры этналогіі і фальк- 
лору УА «Беларускі дзяржаўны ўніверсітэт культуры і мастацтваў» (г. Мінск).

Пранкевіч Валянціна Васільеўна, карэспандэнт, загадчык аддзела культуры і спорту 
раённай газеты «Чачэрскі веснік» (г. Чачэрск, Гомельская вобласць).

Рагуля Аляксей Уладзіміравіч, прафесар кафедры этналогіі і фальклору УА «Беларускі 
дзяржаўны ўніверсітэт культуры і мастацтваў», кандыдат філалагічных навук, сябра 
Саюза пісьменнікаў Беларусі (г. Мінск).

Сачык Вольга Аляксандраўна, студэнтка кафедры этналогіі і фальклору УА «Бела- 
рускі дзяржаўны ўніверсітэт кулыуры і мастацтваў», удзельніца фальклорнага калек- 
тыву «Этнасуполка» (г. Мінск).

Тамашэўская Ірына Уладзіміраўна, намеснік дырэктара ДУА «Цэнтр дадатковай 
адукацыі дзяцей і моладзі “Ветразь” г. Мінска» (г. Мінск).

Якаеец Святлана Уладзіміраўна, настаўнік хіміі і біялогіі ДУА «Мётчанскі вучэбна- 
педагагічны комплекс дзіцячы сад-сярэдняя школа Барысаўскага раёна» (в. Старая 
Мётча, Барысаўскі раён, Мінская вобласць).

Якавец Вольга Сяргееўна, вучаніца VIII класа, салістка заслужанага калектыву 
Рэспублікі Беларусь фальклорнага гурту «Берагіня» ДУА «Мётчанскі вучэбна-педага- 
гічны комплекс дзіцячы сад-сярэдняя школа Барысаўскага раёна» (в. Старая Мётча, 
Барысаўскі раён, Мінская вобласііь).



104 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

ДАДАТАК

РЭЗАЛЮЦЫЯ
VII МЯДОЦКІХ ЧЫТАННЯЎ

«Мядоцкая “Берагіня”
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў»

Мётчанскі ВПК, в. Новая Мётча, 
Барысаўскі раён

23 снежня 2016 г.

Да 20-годдзя заслужанага аматарскага калектыву Рэспублікі Беларусь 
фальклорнага гурту «Берагіня» Дзяржаўнай установы адукацыі «Мётчанскі 
вучэбна-педагагічны комплекс дзіцячы сад-сярэдняя школа Барысаўскага 
раёна»

снежня 2016 г. у ДУА «Мётчанскі вучэбна-педагагічны комплекс дзіцячы сад- 
сярэдняя школа Барысаўскага раёна» ў рамках святкавання 20-гадовага юбілею 

заслужанага аматарскага калектыву Рэспублікі Беларусь фальклорнага гурту «Берагіня» 
прайшлі VII Мядоцкія чытанні «Традыцыйная культура і дзеці: Мядоцкая “Берагіня” 
ў нацыянальным кантэксце» (далей - Чытанні).

У рабоце Чытанняў прынялі ўдзел вучні, кіраўнікі і настаўнікі ДУА «Мётчанскі 
вучэбна-педагагічны комплекс дзіцячы сад-сярэдняя школа», настаўнікі - ветэраны 
педагагічнай працы Барысаўскага раёна, супрацоўнікі аддзела адукацыі, спорту і турызму 
і аддзела ідэалагічнай работы, культуры і па справах моладзі Барысаўскага раённага 
выканаўчага камітэта, выкладчыкі і студэнты УА «Беларускі дзяржаўны ўніверсітэт 
культуры і мастацтваў», вядомыя беларускія навукоўцы - спецыялісты ў галінах 
педагогікі, філалогіі, культуралогіі, этналогіі і фалькларыстыкі краіны.

У рамках Чытанняў быў абмеркаваны шэраг пытанняў, звязаных з:
- вынікамі дваццацігадовай дзейнасці заслужанага аматарскага калектыву Рэспублікі 

Беларусь фальклорнага гурту «Берагіня», дзейнасці педагагічнага калектыву 
ДУА «Мётчанскі вучэбна-педагагічны комплекс дзіцячы сад-сярэдняя школа» 
ў галіне этнакультурнага выхавання навучэнцаў;

- праблемамі выхавання ў сістэме айчыннай адукацыі асобы Чалавека - грамадзяніна, 
патрыёта, творцы;

- пытаннямі аднаўлення і папулярызацыі традыцыйнай народнай культуры 
Бацькаўшчыны;

- пытаннямі арганізацыі фальклорнай практыкі як формы даследавання гісторыка- 
культурнай спадчыны ва ўмовах дзейнасці ўстаноў адукацыі розных тыпаў;

- арганізацыяй дзейнасці навучэнскіх фальклорных калектываў як пераемнікаў 
рэгіянальных музычных, спеўных, танцавальных, апавядальных традыцый.

Удзельнікі Чытанняў канстатуюць, што
- традыцыйная культура - адзін з самых уплывовых і даступных дзецям і навучэн- 

скай моладзі сродкаў этнакультурнага выхавання, адзін з галоўных і надзейных 
сродкаў кансалідацыі грамадства;



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 105

- традыцыйная культурная спадчына - адна з галоўных каштоўнасцей беларускага 
народа, і далучэнне да яе дзяцей і моладзі з’яўляецца гарантам захавання этнакуль- 
турных скарбаў для наступных пакаленняў;

- сям’я, род, Бацькаўшчына, Радзіма - нязводныя духоўныя скарбы, вытокі патрыя- 
тызму і гуманізму, блізкія і зразумелыя дзецям паняцці. Зварот да іх у адукацый- 
ным працэсе садзейнічае павышэнню якасці адукацыі;

- дваццацігадовая дзейнасць фальклорнага гурту «Берагіня», дзейнасць педагагічнага 
калектыву ДУА «Мётчанскі вучэбна-педагагічны комплекс дзіцячы сад-сярэдняя 
школа» па выхаванню дзяцей сродкамі традыцыйнай народнай культуры стварылі 
адметную адукацыйную сістэму, дзе ўдала спалучаюцца розныя віды працы, дзе 
навучэнцы не толькі пераймаюць, засвойваюць і папулярызуюць музычныя, спеў- 
ныя, танцавальныя, апавядальныя традыцыі, але і развіваюць свае інтэлектуальныя 
здольнасці, ствараюць і зберагаюць сваю гісторыю ў матэрыяльным увасабленні - 
кнігах, альбомах, стэндах, партрэтных галерэях, музейных экспазіцыях.

Разам з тым удзельнікі Чытанняў выказалі заклапочанасць
- знікненнем глыбінных традыцый беларускай нацыянальнай культуры, у тым ліку 

ў Барысаўскім рэгіёне і ў Мядоцкім краі ў прыватнасці, звязаным з сыходам 
носьбітаў гэтых традыцый;

- агрэсіўным наступам на свядомасць падрастаючага пакалення негатыўных з’яў 
сучаснага жыцця, адмоўным уплывам сусветнай сеткі інтэрнет на фарміраванне 
светапогляду дзяцей і моладзі;

- звужэннем сферы ўжывання ў адукацыйным працэсе ўстаноў прафесійна- 
тэхнічнай, сярэдняй спецыяльнай і вышэйшай адукацыі беларускай мовы як 
галоўнага ідэнтыфікатара беларускай нацыі, эфектыўнага сродку выхаваўчага 
ўздзеяння, носьбіта спрадвечнай народнай маралі;

- недастатковым выкарыстаннем вопыту Мётчанскай школы ў сістэме фальклорнай 
адукацыі дзяцей і моладзі ўстаноў адукацыі Барысаўскага раёна.

Удзельнікі Чытанняў лічаць неабходным звярнуцца да аддзела адукацыі, спорту 
і турызму і аддзела ідэалагічнай работы, культуры і па справах моладзі Барысаўскага 
раённага выканаўчага камітэта з наступнымі прапановамі:

1. Ствараць умовы для далейшай дзейнасці фальклорнага гурту «Берагіня» ва ўмовах 
ДУА «Мётчанскі вучэбна-педагагічны комплекс дзіцячы сад-сярэдняя школа» як 
найбольш аптымальнай сістэмы вывучэння, захавання, пераемнасці і папулярызацыі 
народных мастацкіх традыцый дзеля патрыятычнага выхавання дзяцей і навучэнцаў.

2. Удасканальваць сістэму папулярызацыі традыцыйнай мастацкай культуры 
Барысаўшчыны праз удзел «Берагіні» ў знакавых мерапрыемствах раёна, вобласці, 
краіны. Выкарыстоўваць мастацкі патэнцыял гурту для папулярызацыі беларускай 
традыцыйнай культуры ў краінах замежжа.

3. Спрыяць арганізацыі ва ўстановах агульнай сярэдняй адукацыі Барысаўскага раёна 
фальклорных дзіцячых і маладзёжных калектываў, у аснову дзейнасці якіх былі б 
пакладзены прынцыпы вывучэння і пераймання мастацкіх традыцый Бары- 
саўшчыны.

4. Спланаваць і ажыццявіць на раённым узроўні правядзенне конкурсу пар-выка- 
наўцаў народных побытавых танцаў.

5. Распрацаваць, зацвердзіць райвыканкамам і ўкараніць у практыку сацыя-куль- 
турнай і адукацыйна-выхаваўчай дзейнасці раённую праграму «Традыцыйная 
культура і моладзь Барысаўшчыны».



106 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

Ад імя ўдзельнікаў VII Мядоцкіх чытанняў «Традыцыйная культура і дзеці: 
Мядоцкая “Берагіня”ў нацыянальным кантэксце» Рэзалюцыю падпісалі:

Дарашэвіч Энгельс Канстанцінавіч, прафесар кафедры этналогіі і фальклору 
УА «Беларускі дзяржаўны ўніверсітэт культуры і мастацтваў», доктар філасофскіх навук, 
лаўрэат Дзяржаўнай прэміі Рэспублікі Беларусь (г. Мінск).

Валодзіна Таццяна Васільеўна, загадчык аддзела фалькларыстыкі і культуры 
славянскіх народаў ДНУ «Цэнтр даследаванняў беларускай культуры, мовы і літаратуры 
НАН Беларусі», дацэнт, доктар філалагічных навук (г. Мінск).

Рагуля Аляксей Уладзіміравіч, прафесар кафедры этналогіі і фальклору 
УА «Беларускі дзяржаўны ўніверсітэт культуры і мастацтваў», кандыдат філалагічных 
навук, сябра Саюза пісьменнікаў Беларусі (г. Мінск).

Калацэй Вячаслаў Віктаравіч, загадчык кафедры этналогіі і фальклору УА «Беларускі 
дзяржаўны ўніверсітэт культуры і мастацтваў», дацэнт, кандыдат культуралогіі (г. Мінск).

Варфаламеева Тамара Барысаўна, старшы навуковы супрацоўнік аддзела музыч- 
нага мастацтва і этнамузыкалогіі ДНУ «Цэнтр даследаванняў беларускай культуры, 
мовы і літаратуры НАН Беларусі», этнамузыколаг, кандыдат мастацтвазнаўства, лаўрэат 
спецыяльнай прэміі Прэзідэнта Рэспублікі Беларусь дзеячам культуры і мастацтва 
(г. Мінск).

Боганева Алена Міхайлаўна, навуковы супрацоўнік сектара этналінгвістыкі і фальк- 
лору ДНУ «Цэнтр даследаванняў беларускай культуры, мовы і літаратуры НАН Беларусі», 
лаўрэат спецыяльнай прэміі Прэзідэнта Рэспублікі Беларусь дзеячам культуры 
і мастацтва (г. Мінск).

Стружэцкі Тадэвуш Іванавіч, намеснік старшыні грамадскага аб’яднання «Беларускі 
фонд культуры», лаўрэат прэміі Федэрацыі прафсаюзаў Беларусі (г. Мінск).

Каліноўская Алена Тадэвушаўна, намеснік начальніка аддзела навукова- 
метадычнага забеспячэння дзейнасці па ахове гісторыка-культурнай спадчыны 
ДУА «Інстытут культуры Беларусі» (г. Мінск).

Пладунова Таццяна Аляксандраўна, старшы выкладчык кафедры этналогіі і фальк- 
лору УА «Беларускі дзяржаўны ўніверсітэт культуры і мастацтваў» (г. Мінск).

Крыўко Таццяна Міхайлаўна, метадыст аддзела навукова-метадычнага і псіхолага- 
педагагічнага суправаджэння дадатковай адукацыі ДУ «Нацыянальны цэнтр мастацкай 
творчасці дзяцей і моладзі» (г. Мінск).

Крачкоўская Алена Валер’еўна, намеснік дырэктара па асноўнай дзейнасці 
ДУА «Мётчанскі вучэбна-педагагічны комплекс дзіцячы сад-сярэдняя школа Барысаў- 
скага раёна» (в. Старая Мётча, Барысаўскі раён).

Абрамовіч Антаніна Анатольеўна, настаўнік беларускай мовы і літаратуры, 
музычны кіраўнік заслужанага аматарскага калектыву Рэспублікі Беларусь фальклор- 
нага гурту «Берагіня» ДУА «Мётчанскі вучэбна-педагагічны комплекс дзіцячы сад- 
сярэдняя школа Барысаўскага раёна», лаўрэат міжнародных фестываляў і конкурсаў 
народнай творчасці (в. Старая Мётча, Барысаўскі раён).

Козенка Мікалай Аляксеевіч, выкладчык УА «Беларускі дзяржаўны ўніверсітэт 
культуры і мастацтваў», мастацкі кіраўнік заслужанага аматарскага калектыву Рэспублікі 
Беларусь фальклорнага гурту «Берагіня» ДУА «Мётчанскі вучэбна-педагагічны ком- 
плекс дзіцячы сад-сярэдняя школа Барысаўскага раёна», навуковы і мастацкі кіраўнік 
Рэспубліканскага фестывалю фальклорнага мастацтва «Берагіня», лаўрэат спецыяльнай 
прэміі Прэзідэнта Рэспублікі Беларусь дзеячам культуры і мастацтва (г. Мінск).



ФОТАФАКТ
МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ - БЛІЗКАЕ I ДАЛЁКАЕ

2016 год
1. Дырэктар ДУА «Мётчанскі вучэбна-педагагічны комплекс дзіцячы сад-сярэдняя школа 

Барысаўскага раёна» Мінскай вобласці Таццяна Іванаўна Варона, кіраўнікі заслужанага калек- 
тыву Рэспублікі Бларусь «Берагіня», Мікола Аляксеевіч Козенка, лаўрэат спецыяльнай прэміі 
Прэзідэнта Рэспублікі Беларусь дзеячам культуры і мастацтва, Антаніна Анатольеўна 
Абрамовіч лаўрэат міжнародных і рэспубліканскіх конкурсаў і фестываляў народнай творчасці 
падчас падрыхтоўкі VII Мядоцкіх чытанняў.

2. У чаканні гасцей - удзельнікаў VII Мядоцкіх чытанняў.
3. Рэгістрацыя ўдзельнікаў VII Мядоцкіх чытанняў.
4. Прэзентацыя Этнагасцёўні «Берагіні».
5. Удзельнікі Чытанняў-2016.
6. Загадчык кафедры этналогіі і фальклору УА «Беларускі дзяржаўны ўніверсітэт культуры 

і мастацтваў», дацэнт, кандыдат культуралогіі Вячаслаў Віктаравіч Калацэй, прафесары кафе- 
дры - доктар філасофскіх навук, лаўрэат Дзяржаўнай прэміі Рэспублікі Беларусь Энгельс 
Канстанцінавіч Дарашэвіч, кандыдат філалогіі Аляксей Уладзіміравіч Рагуля, старшы наву- 
ковы супрацоўнік Цэнтра даследаванняў беларускай культуры, мовы і літаратуры НАН 
Беларусі, кандыдат мастацтвазнаўства, лаўрэат спецыяльнай прэміі Прэзідэнта Рэспублікі 
Беларусь дзеячам культуры і мастацтва Тамара Барысаўна Варфаламеева.

7. Загадчык аддзела фалькларыстыкі і культуры славянскіх народаў Цэнтра даследаванняў бела- 
рускай культуры, мовы і літаратуры НАН Беларусі, доктар філалагічных навук Таццяна 
Васільеўна Валодзіна.

8. Загадчык кафедры этналогіі і фальклору УА «Беларускі дзяржаўны ўніверсітэт культуры 
і мастацтваў», дацэнт, кандыдат культуралогіі Вячаслаў Віктаравіч Калацэй.

9. Намеснік дырэктара ДУА «Мётчанскі вучэбна-педагагічны комплекс дзіцячы сад-сярэдняя 
школа Барысаўскага раёна» Мінскай вобласці Алена Валер’еўна Крачкоўская.

10. Настаўніца пачатковых класаў ДУА «Мётчанскі вучэбна-педагагічны комплекс дзіцячы сад- 
сярэдняя школа Барысаўскага раёна» Святлана Мікалаеўна Мацюшонак і былая салістка 
«Берагіні» Дар’я Колбік.

11. Прафесар кафедры этналогіі і фальклору УА «Беларускі дзяржаўны ўніверсітэт культуры 
і мастацтваў» Энгельс Канстанцінавіч Дарашэвіч.

12. У чаканні выступлення - выкладчыкі Мётчанскай установы адукацыі Святлана Уладзіміраўна 
Якавец і Ганна Міхайлаўна Абрамовіч.

13. Навуковы супрацоўнік Цэнтра даследаванняў беларускай культуры, мовы і літаратуры НАН 
Беларусі, лаўрэат спецыяльнай прэміі Прэзідэнта Рэспублікі Беларусь дзеячам культуры 
і мастацтва Алена Міхайлаўна Боганева.

14. Акампаніятар гурту «Берагіня» Тамара Уладзіміраўна Захарава, музычны кіраўнік - Антаніна 
Анатольеўна Абрамовіч.

15. Прафесар кафедры этналогіі і фальклору УА «Беларускі дзяржаўны ўніверсітэт культуры 
і мастацтваў», кандыдат філалогіі Аляксей Уладзіміравіч Рагуля.

16. Былая настаўніца гісторыі Вяляціцкай СШ Барысаўскага раёна Валянціна Адамаўна Вайтовіч.
17. На пярэднім плане метадыст дзяржаўнай установы адукацыі «Мінскі абласны інстытут 

развіцця адукацыі» Наталля Уладзіміраўна Музычкіна, метадыст Нацыянальнага цэнтра 
мастацкай творчасці дзяцей і моладзі Таццяна Міхайлаўна Крыўко.

18. Настаўніца рускай мовы і літаратуры Мётчанскай установы адукацыі Марыя Васільеўна 
Касцюковіч.

19. Студэнтка кафедры этналогіі і фальклору УА «Беларускі дзяржаўны ўніверсітэт культуры 
і мастацтваў» Вольга Мядзведзева.

20. Намеснік начальніка аддзела навукова-метадычнага забеспячэння дзейнасці па ахове гісто- 
рыка-культурнай спадчыны ДУА «Інстытут культуры Беларусі» Алена Тадэвушаўна Каліноў- 
ская.

21. «Мядоцкія чытанні» адкрывае кандыдат мастацтвазнаўства Тамара Барысаўна Варфаламеева, 
г. Барысаў, гімназія № 2.



124 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ

22. Укладальнік кнігі-альбома «Мядоцкая “Берагіня” ў прасторы і часе» Мікола Козенка і дырэк- 
тар ДУА «Мётчанскі вучэбна-педагагічны комплекс дзіцячы сад-сярэдняя школа Барысаўскага 
раёна» Мінскай вобласці Таццяна Іванаўна Варона падчас прэзентацыі выдання.

23. На пярэднім плане: настаўніца англійскай мовы Мётчанскай установы адукацыі Кацярына 
Анатольеўна Дзегцярова, былая настаўніца Вяляціцкай СШ Валянціна Адамаўна Вайтовіч, 
намеснік старшыні Мётчанскага сельскага выканкама Марына Фёдараўна Джуган, выхаваль- 
нік Мётчанскай установы адукацыі Ірына Мікалаеўна Быкоўская.

Словы ўдзячнасці
24. Група музычна-інструментальнага суправаджэння «Берагіні»: Марына Анатольеўна Антонава, 

Павел Еўсцігнеевіч Міцькін, Антаніна Анатольеўна Абрамовіч (музычны кіраўнік), Людміла 
Віктараўна Буяк, Тамара Уладзіміраўна Захарава, былы ўдзельнік гурту Зміцер Шчэрба.

25. На святочнай імпрэзе для ўдзельнікаў Мядоцкіх чытанняў. 2016 г.
26. Карагод «Ляцелі дзве птушачкі».
27. Полька «Ручаёк». На пярэднім плане Таццяна Абрамовіч і Сяргей Мацюшонак.
28. «А дзень добры добрым людзём!» - спеўная група гурту «Берагіня».
29. Са словамі ўдзячнасці - намеснік старшыні Мётчанскага сельскага выканкама Марына 

Фёдараўна Джуган.
30. «Берагіню» з 20-гадовым юбілеем віншуюць намеснік начальніка аддзела адукацыі, спорту 

і турызму Барысаўскага райвыканкама Алег Валер’евіч Каптур і вядучы спецыяліст аддзела 
Алёна Васільеўна Мяркулава.

31. Ад Беларускага фонду культуры граматы берагінцам і дарадцам гурту ўручае дырэктар 
ДУА «Мётчанскі вучэбна-педагагічны комплекс дзіцячы сад-сярэдняя школа Барысаўскага 
раёна» Таццяна Іванаўна Варона.

32. Ад імя Нацыянальнага цэнтра мастацкай творчасцьі дзяцей і моладзі Міністэрства адукацыі 
«Берагіню» віншуе вядучы спецыяліст установыТаццяна Міхайлаўна Крыўко.

33. «Берагіню» віншуе старшыня Барысаўскага аддзялення міжнароднай арганізацыі «Чырвоны 
крыж», былы начальнік аддзела адукацыі Барысаўскага раёна Таццяна Іванаўна Чэрнікава.

34- 35. Ад імя кафедры этналогіі і фальклору УА «Беларускі дзяржаўны ўніверсітэт культуры 
і мастацтваў» «Берагіню» віншуюць загадчык кафедры, дацэнт, кандыдат культуралогіі 
Вячаслаў Віктаравіч Калацэй і фальклорны гурт «Этна-Суполка» пад кіраўніцтвам старшага 
выкладчыка УА «Беларускі дзяржаўны ўніверсітэт культуры і мастацтваў» Таццяна 
Аляксандраўна Пладунова.

36. «Берагіню» віншуюць былыя гуртоўцы і іх дзеці.
37. Першы штандарт-сімвал «Берагіні».
38. Пераемнікі традыцый Мядоцкай «Берагіні».
39. Малодшыя берагінцы і педагогі гурту: (справа налева) Павел Еўсцігнеевіч Міцькін (акампа- 

ніятар), Антаніна Анатольеўна Абрамовіч (музычны кіраўнік), Мікола Аляксеевіч Козенка 
(мастацкі кіраўнік), Тамара Уладзіміраўна Захарава (акампаніятар).

40. Славуты настаўнік - носьбіт мастацкіх традыцый Мядоччыны Аўгіння ІванаўнаГрук (1914 г.н., 
в. Селішча) і пераемнік традыцый-берагінец Іван Радзюк. 1998 г.

41. Школьнікі Мётчынскай СШ сустракаюць удзельнікаў рэгіянальнага фестывалю народнай 
творчасці «Мядоцкій край і яго таленты» і «Мядоцкіх чытанняў». 2001 г.

42. Носьбіты мастацкіх традыцый Мядоччыны, дарадцы «Берагіні»: Зінаіда Уладзіміраўна 
Касцюковіч (1936 г.н, в. Старая Мётча), Марыя Цімафееўна Раманава (1936 г.н., в. Ярцаўка), 
Людміла Уладзіміраўна Кажэўка (1968, в. Старая Мётча), Надзея ЦіханаўнаПалоніна(1939 г.н., 
в. Аскеркі), Марыя Ціханаўна Абрамовіч (1944 г.н, в. Ярцаўка), Любоў Рыгораўна Цімафеева 
(1947 г.н., в. Ярцаўка). 2011 г.

43. Антаніна Анатольеўна Абрамовіч, Тамара Барысаўна Варфаламеева, Мікола Аляксеевіч 
Козенка са славутымі носьбітамі мясцовых традыцый Аўгінняй Іванаўнай Грук (в. Селішча), 
Вольгай Аляксандраўнай Конан (1932 г.н., в. Завалы) на рэгіянальным фестывалі «Мядоцкі 
край і яго таленты». 2001 г.



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 125

Вяртанне ў мінулае
44. Прафесары Аляксей Уладзіміравіч Рагуля, Уладзімір Міхайлавіч Конан і мадэратар «Мядоцкіх 

чытанняў» Антаніна Анатольеўна Абрамовіч. 2008 г.
45. Доктар філасофіі па эстэтыцы, прафесар Уладзімір Міхайлавіч Конан з удзельнікамі «Мядоцкіх 

чытанняў». 2004 г.
46. Настаўніца беларускай мовы і літаратуры, музычны кіраўнік фальклорнага гурту «Берагіня» 

Мётчанскай установы адукацыі Антаніна Анатольеўна Абрамовіч.
47. Удзельнікі «Мядоцкіх чытанняў» Сяргей Сцепановіч, Ганна Міхайлаўна Грук, Алена Мацю- 

шонак, Святлана Мікалаеўна Мацюшонак. 2008 г.
48. Удзельнікі «Мядоцкіх чытанняў» сёстры Паліна і Кацярына Абрамовіч. 2004 г.
49. Дырэктар Мётчанскай установы адукаці Дзмітрый Аляксандравіч Абрамовіч (2007-2009), 

мадэратар Чытанняў Тамара Барысаўна Варфаламеева. 2008 г.
50. На пярэднім плане вядомы дзеяч беларускай культуры Святлана Міхайлаўна Рыбарава. 2011 г.
51. Намеснік дырэктара Мётчанскай установы адукацыі, арганізатар «Мядоцкіх чытанняў» Алена 

Валер’еўна Крачкоўская (у цэнтры, на пярэднім плане). 2011 г.
52. Кандыдат мастацтвазнаўца Тамара Барысаўна Варфаламеева, старшыня беларускага фонду 

культуры Уладзімір Аляксандравіч Гілеп, начальнік аддзела культуры Акцябрскага райвыкан- 
кама Святлана Анатольеўна Беразоўская. 2004 г.

53. Падчас рэгіянальнага фестывалю народнай творчасці «Мядоцкій край і яго таленты» ўдзельнікі 
чытанняў дэкан факультэта традыцыйнай беларускай культуры і сучаснага мастацтва 
УА «Беларускі дзяржаўны ўніверсітэт культуры і мастацтваў» Вячаслаў Віктаравіч Калацэй, 
прафесары Аляксей Уладзіміравіч Рагуля, Уладзімір Міхайлавіч Конан. Кляновы парк школы. 
2004 г.

54. Падчас прэзентацыі манаграфіі «Традыцыйнае вяселле Мядоцкага краю», аўтары Антаніна 
Анатольеўна Абрамовіч, Мікола Аляксеевіч Козенка разам з носьбітамі мастацкіх традыцый 
Мядоччыны Евай Аўласаўнай Барысёнак, 1921 г.н (в. Леванова) і Зінаідай Уладзіміраўнай 
Касцюковіч 1936 г.н. (в. Старая Мётча); г. Мінск, Інстытут праблем культуры. 2005 г.

55. На «VI Мядоцкіх чытаннях»: прафесары кафедры этналогіі і фальклору УА «Беларускі 
дзяржаўны ўніверсітэт культуры і мастацтваў» - Аляксей Уладзіміравіч Рагуля, Энгельс 
Канстанцінавіч Дарашэвіч, кіраўнік праекта - Мікола Аляксеевіч Козенка (у цэнтры); г. Бары- 
саў, гімназія № 2. 2011 г.

56. Мядоцкі гурт на Рэспубліканскім фестывалі фальклорнага мастацтва «Берагіня»; г.п. Акцябрскі 
Гомельскай вобл. 2008 г.

57. Антаніна Анатольеўна Абрамовіч з сімвалам гурту - штандартам «Берагіня». 2012 г.
58. Музыкі «Берагіні» - Ірына Коскіна, Юля Кудзін, Дар’я Бярозка (цымбалы) падчас выступлення 

перад жыхарамі, в. Селішча Барысаўскага р-на. 2009 г.
59. Музыкі-берагінцы браты Яўген і Зміцер Шчэрбы. 2010 г.
60. Музыкі «Берагіні» падчас справаздачы на прысваенне гурту звання «Заслужаны аматарскі 

калектыў Рэспублікі Беларусь»; Мінск, нацыянальны цэнтр мастацкай творчасці дзяцей 
і моладзі. 2012 г.

61. «Берагіня» гуляе «У кошку і мышку». Рэспубліканскае свята беларускага пісьменства; 
г. Рагачоў Гомельскай вобл. 2016 г.

62. «Нарэчанька тройкамі». На пярэднім плане Таццяна Абрамовіч, Сяргей Мацюшонак, Насця 
Сасуноўская, Саша Гірына; г. Рагачоў Гомельскай вобл. 2016 г.

63. Апавядальнік народнай прозы, салістка «Берагіні» Ганна Станкевіч і слухачы - славутыя 
дзеячы беларускай культуры і навукі: пісьменнік Анатоль Бутэвіч, старшыня Беларускага 
фонду культуры Уладзімір Гілеп, этнамузыколаг Тамара Варфаламеева. Мінскі Міжнародны 
кніжны кірмаш. Музыкі - Марына Антонава, Антаніна Абрамовіч. 2011 г.

64. Заслужаны дзеяч мастацтваў Рэспублікі Беларусь Мікола Дудчанка дзячыць Мядоцкай 
«Берагіні». Лепель, Віцебская вобл. 2010 г.

65. Мы - «Берагіня». На фестывалі «Мінская кадрыля», г. Барысаў. 2016 г.



122 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ



Мядоцкая «Берагіня»
у кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 121

а®



120 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 119



118 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 117



116 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ
і n

r



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 115



114 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 113



112 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 111



110 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ



Мядоцкая «Берагіня»
ў кантэксце нацыянальнай культуры беларусаў 109



108 VII МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ



ФОТАФАКТ
МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ - БЛІЗКАЕ I ДАЛЁКАЕ 2 016 год



ЗМЕСТ

Ад укладальніка................................................................................................... 3

I МЯДОЦКАЯ «БЕРАГІНЯ»: 
ТРАДЫЦЫЯ, ІНАВАЦЫЯ, КУЛЬТУРНЫ КАНТЭКСТ

Вячаслаў КАЛАЦЭЙ
Прэцэдэнт «Берагіні» і новы вектар у этнакультурным выхаванні 
дзяцей і моладзі Беларусі міленіўму............................................................. 9

Энгельс ДАРАШЭВІЧ 
Аўтэнтыка як праект ратавання быцця...........................................14

Аляксей РАГУЛЯ 
Годнасць................................................................................................... 18

Таіріяна ВАЛОДЗІНА
Беларуская мова і дыялекты ў фальклорным моладзевым руху 
на Беларусі..........................................................................................................20

Тамара ВАРФАЛАМЕЕВА
Вяртанне этнічнай памяці (Мётчанская «Берагіня» 
на старонках рэспубліканскага друку)........................................................23

Алена КРАЧКОЎСКАЯ 
Рабі тое, што ты любіш, і любі тое, што ты робіш.................... 29

Ірына ТАМАШЭЎСКАЯ
Насуперак глабалнзацыі: Традыцыйная культура 
як светапоглядна-выхаваўчы комплекс.......................................................33

II «БЕРАГІНЯ» I АДУКАЦЫЙНЫ ПРАЦЭС
У СУЧАСНЫМ МЕГАПОЛІСЕ

Таццяна КРЫЎКО
Этнакультурнае выхаванне 
дзяцей і моладзі ў сучаснай практыцы дадатковай адукацыі............. 36

Наталля ПЕТУХОВА
Мётчанская «Берагіня» - шлях да этнакультурнага выхавання.........40

Алена БОГАНЕВА 
Выхаваўчы патэнцыял народнай прозы........................................ 43

Святлана МАЦЮШОНАК 
Роля маці ў выхаванні дачкі.............................................................. 47

Святлана ЯКАВЕЦ 
Сцяжынкі майго роду.......................................................................... 49

Антаніна АБРАМОВІЧ 
Браму скарбаў тваіх адчыняю.......................................................... 52

III АДНАЎЛЕННЕ I ПАПУЛЯРЫЗАЦЫЯ 
ТРАДЫЦЫЙНАЙ НАРОДНАЙ КУЛЬТУРЫ БАЦЬКАЎШЧЫНЫ

Антаніна АБРАМОВІЧ 
«Даўна людзі зналі...».........................................................................56



Тамара ЗАХАРАВА 
Быць удзячнымі за жыццёвую мудрасць...................................... 60

Таццяна ПЛАДУНОВА 
Купалле на фестывалі «Берагіня»....................................................63

Вольга МЯДВЕДЗЕВА
Метады навучання і выхавання фальклорнага гурту «Сунічка» 
сродкамі беларускага фальклору................................................................. 70

Валянціна ПРАНКЕВІЧ 
Душа народа ў танцы...........................................................................72

Таііцяна КАРKOTKA
Фальклорны калектыў «Чабарок». 
Традыцыйная культура і выхаванне............................................................ 73

IV ФАЛЬКЛОРНАЯ ПРАКТЫКА: СУЧАСНЫ ВОПЫТ

Зінаіда КРУПСКАЯ 
Народны танец на Вілейшчыне: перспектывы зберажэння..... 76

Валянціна ВАЙТОВІЧ 
Перанос іконы ў в. Вяляцічы Барысаўскага раёна......................79

Вольга САЧЫК
Узорны клуб аматараў фальклору «Катрынка» як транслятар 
беларускай традыцыйнай спадчыны Камянеччыны.............................. 83

Марыя КОСКІНА, 
Я і мой лес...............................................................................................86

V БЕРАПНЯ - У СЭРЦЫ MAIM I ТВАІМ

Сяргей МАЦЮШОНАК 
«Берагіня» ў маім жыцці..................................................................... 89

Вольга ЯКАВЕЦ 
Ад сэрца да сэрца................................................................................. 91

Дар 'я КОЛБІК 
Некалькі словаў удзячнасці...............................................................94

Антаніна АБРАМОВІЧ
Казка - у жыцці падказка (Да Першага конкурсу апавядальнікаў 
народнай прозы «Несцерка»)........................................................................ 97

Міхаіл СОБАЛЬ 
На карысць Айчыны...........................................................................100

Звесткі пра аўтараў.........................................................................................102

ДАДАТАК 
Рэзалюцыя..............................................................................................104

ФОТАФАКТ. МЯДОЦКІЯ ЧЫТАННІ - БЛІЗКАЕ I ДАЛЁКАЕ 

Чытанні-2016.........................................................................................107
Словы ўдзячнасці............................................................................................ 112
Вяртанне ў мінулае..........................................................................................117



Навуковае выданне

МЯДОЦКАЯ «БЕРАПНЯ»
Ў КАНТЭКСЦЕ НАЦЫЯНАЛЬНАЙ КУЛЬТУРЫ БЕЛАРУСАЎ

ДАКЛАДЫ I ПАВЕДАМЛЕННІ
VII МЯДОЦКІХ ЧЫТАННЯЎ

Да 20-годдзя заслужанага калектыву Рэспублікі Беларусь 
фальклорнага гурту «БЕРАПНЯ»

Укладальнік М.А. Козенка

Адказны за выпуск Т.І. Варона

Рэдактар С.М. Рыбарава
Карэктары А.А. Абрамовіч, А.В. Крачкоўская
Дызайн і камп’ютарная вёрстка Ю.В. Шабан 

Камп’ютарны набор А.А. Абрамовіч

Фота з асабістага архіва М.А. Козенкі, Я.В. Пясецкага, 
А.М. Шчыракова, Н.Ю. Купрэвіч, Т.І. Варона, 

А.П. Кучынскай, М.М. і М.А. Міцяніных

Падпісана да друку 28.11.2017. Фармат 60x84 |/8.
Папера афсетная. Гарнітура Times.

Ум. друк. арк. 14,8. Ул.-выд. арк. 12,5. Тыраж 50 экз. Заказ 481.

РУП «Інфармацыйна-вылічальны цэнтр 
Міністэрства фінансаў Рэспублікі Беларусь». 

Пасведчанні аб дзяржаўнай рэгістрацыі выдаўца, вытворцы, распаўсюджвальніка 
друкаваных выданняў № 1/161 от 27.01.2014, № 2/41 ад 29.01.2014.

Вул. Захарава, 31, 220004, г. Мінск.




