
Нацыянальная Акадэмія навук Беларусі 
Інстытут гісторыі

УДК 947.6:28

Марозава Святлана Валянцінаўна

Уніяцкая царква ў этнакультурным развіцці
Беларусі (1596-1839 гады)

07.00.02 - айчынная гісторыя

АЎТАРЭФЕРАТ
ДЫСЕРТАЦЬП НА СУІСКАННЕ ВУЧОНАЙ СТУПЕНІ 

ДОКТАРА ГІСТАРЫЧНЫХ НАВУК

Мінск — 2002



Работа выканана ва Установе адукацыі «Гродзенскі дзяржаўны 
універсітэт імя Янкі Купалы»

Навуковы кансультант:
доктар філасофскіх навук Конан Уладзімір 
Міхайлавіч, Нацыянальны навукова-асветны 
цэнтр імя Ф.Скарыны, аддзел гісторыі і тэорыі 
культуры

Афіцыйныя апаненты:
доктар гістарычных навук, прафесар Аржахоўскі 
Ігар Вацлававіч, Беларускі дзяржаўны універсітэт, 
кафедра гісторыі Расіі

доктар гістарычных навук, прафесар Грыцкевіч 
Анатоль Пятровіч, Беларускі дзяржаўны 
універсітэт культурьг, кафедра гісторыі і 
музеязнаўства

доктар філасофскіх навук Падокшын Сямён 
Аляксандравіч, Інстытут філасофіі Нацыянальнай 
Акадэміі навук Беларусі, адзел гісторыі філасофіі

Апаніруючая арганізацыя: Беларускі дзяржаўны педагагічны 
універсітэт імя М.Танка

Абарона адбудзецца 8 лютага 2002 года ў 14.00 на пасяджэнні 
Савета Д 01.40.01 па абароне дысертацый на атрыманне вучонай 
ступені доктара навук пры Інстытуце гісторыі Нацыянальнай 
Акадэміі навук Беларусі (220072, г. Мінск, вул. Акадэмічная, 1; тэл. 
вучонага сакратара 2-84-18-39).

3 дысертацыяй можна азнаёміцца ў чытальнай зале бібліятэкі 
Нацыянальнай Акадэміі навук Беларусі

Аўтарэферат разасланы «_£_» студзеня 2002 г.

Вучоны сакратар /
Савета па абароне дысертацый ( , /
кандыдат гістарьпных навук, д 
дапэнт ^ В.В.Яноўская

АГУЛЬНАЯ ХАРАКТАРЫСТЫКА РАБОТЫ

Актуальнасць тэмы дысертацыі. Новыя грамадскія ўмовы, у якіх 
апынулася Беларусь з адраджэннсм суверэннай дзяржавы, неадназначныя 
нацыянальна-культурныя працэсы нашага часу ў краіне, якія сягаюць у 
мінуўшчыну, запатрабавалі перагляду і пераасэнсавання яе гістарычнага шляху, 
значнай вяхой на якім была Берасцейская унія. Яна ўцягнула ў сваю арбіту ш.мат 
якія краіны і народнасці, палітычныя сілы, геаграфічныя і культурныя прасторы. 
Чатыры стагоддзі пасля 1596 г. беларускае духоўна-культурнае і грамадска- 
палітычнае жыццё так ці інакш было пазначана ўплывам царкоўнай уніі. Яна 
пасля хрышчэння стала другой па масавасці ахопу насельніцтва і трэцяй па 
значнасці, пасля распаўсюджання каталіцтва, пераломнай падзеяй 
усходнеславянскай канфесійнай гісторыі. Увабраўшы ў сябе і адлюстраваўшы 
многія з тых праблем і супярэчнасцяў, якімі жыло беларускае грамадства XVI — 
XIX ст., аказаўшы істотны ўплыў на геацывілізацыйную сітуацыю ва Усходняй 
Еўропе, унія цэркваў не канула ў вечнасць, але і сёння з’яўляецйа жывым фактам.

На мяжьі ХХ-ХХІ ст_, калі актуалізавалася вывучэнне гістарычнай і культурна- 
нацыянальнай спецыфікі Беларусі, пытанне аб пошуках нашымі продкамі свайго 
ўласнага месца ў еўрапейскіх рэлігійна-палітычных працэсах канца XVI - першай 
паловы XIX ст., на раздарожжы Усходу і Захаду, набывае асаблівую цікавасць. Гэта 
была эпоха, менталітэт якой у многім прадвызначала і фарміравала рэлігія, што 
арганізоўвала вонкавае і ўнутранае жыццё чалавека і грамадства, будучы ў той самы 
час полем жорсткай барацьбы; эпоха, калі царква з яўлялася важным інстытутам 
культуры і чыннікам дзяржаватварэння, а канфесійны фактар быў своеасаблівым 
этнічным дэтэрмінатывам народа. Змяншэнне і ігнараванне месца і ролі ў гэтых з’явах і 
працэсах уніяцтва, якое за час свайго існавання значна пацясніла пазіцыі ірадыцыйных 
рэлігій на Беларусі і ў XVIII ст. стала канфесійнай дамінантай, мела сваім вынікам 
абедненую, няпоўную і нават перакручаную карціну айчыннай гісторыі таго часу.

Сучасныя пошукі новых шляхоў зіуртавання ўсяго хрысціянскага свету і 
ўзаемаразумення розных культур выклікаюць натуральную цікавасць да гістарьгчнага 
рэгіянальнага аналага, які меў месца ў адвечна поліканфесійнай і культурна 
разнастайнай Беларусі - галоўнай тэрыторыі пашырэніія уніі ў XVII ст.. і аказаўся, 
нягледзячы на шматразовую дэлегалізацыю, найбольш трывалай з усіх ранейшых 
спроб аб’яднання. Прагматычнае выкарыстанне ўрокаў мінулага экуменічным рухам 
патрабуе аналізу набыткаў і выдаткаў спробы стварыць на беларускай глебе 
рэлігійную альтэрнатыву заходняму і ўсходняму хрысціянству. Самой Беларусі, 
рэлігійна раз’яднанай і сёння, гэты досвед дапаможа лепей асэнсаваць сваё месца ў 
дыхатаміі Усходу і Захаду.

Зварот да рэлігійнага мінулага Беларусі вызначаны адраджэннем, насуперак 
моцнай антыуніяцкай прапагалдзе, у 1990 г., пасля 150-гадовага небыцця, гэтай 
хрысціянскай канфесіі, невядомай ужо некалькім пакаленням людзей. Рэлігійны 
рэнесанс канца XX ст. і саперніцтва розных адгалінаванняў хрысціянства за сферы 
ўплыву і лідэрства ў нацыянальным адраджэнні абумовілі цікавасць да асэнсавання іх



2 3
этнакультурнага патэнцыялу. Разам з шэрагам буйных царкоўных гадавін: 1000-годдзя 
хрышчэння Русі і 1000-годдзя Полацкай епархіі, 400-годдзя Маскоўскага патрыярхата, 
2000-годдая хрысціянства і асабліва 400-годдзя Берасцейскай уніі - гзта актуалізавала ў 
грамадска-палітычным і навукова-тэарэтычным планах праблему месца і статуса 
Беларусі ў сям’і хрысціянскіх народаў.

Даследаванне з’яўляецца адказам на ўсплёск цікавасці апошняга дзесяцігоддзя 
айчыннай і еўрапейскай навукі да уніяцкай праблематыкі, якая ўжо ііятае стагоддзе 
хвалюе царкоўныя і свецкія колы. У дыскусіях вакол неадназначнай і супярэчлівай 
з’явы уніяцгва, што загнана ў ХІХ-ХХ ст. у нябыт і разглядаецпд гістарычным 
перажыткам з сумніўнай эклезіялагічнай ідэнтычнасцю, найбольшую цікавасць 
выклікаюць тыя змены, якія яно прынесла ў непасрэдны і-еапалітычны і кулыурны 
кантэкст народаў і якія да апошняга часу былі занядбанай дзялянкай беларускай 
гістарычнай навукі. Каб зняць шэраг навуковых, вакол іх нагрувашчаных, 
непаразуменняў і дасягнуць пэўнага кансэнсусу паміж даследчыкамі, патрабуецца 
аб’ектыўнае, пазаканфесійнае, адпаведнае сучаснаму стану навукі асэнсаванне 
уніяцтва як рэлігійнага, грамадска-духоўнага і этнакультурнага феномена.

Сувязь працы з буйнымі навуковымі праграмамі. Дысертацыя выканана ў 
межах навуковай праграмы «Гісторыя рэлігіі і царквы на Беларусі», 
прыярытэтнай на кафедры гісторыі Беларусі Гродзенскага дзяржаўнага 
універсітэта імя Я. Купалы на 2000-2005 г.; з’яўлялася складовай часткай 
асобнага праекта (дзяржзаказу) «Гісторыя Беларусі ў 6 тамах» (рэгістрацыйны № 
19973290, тэрмін выканання 1995-1998 г.). Яе матэрыялы выкарыстоўваліся ў 
выкананні дзяржбюджэтнай навуковай праграмы «Беларускае асветніцтва: 
традыцыі, сучасны стан і пошук будучыні» (рэгістрацыйны № ДР 19993712, 
тэрмін выканання 1999-2001 г.)

Мэта і задачы даследавання. Мэта дысертацыі - вызначыць і 
прааналізаваць ролю і значэнне уніяцтва ў развіцці духоўнай культуры і 
фарміраванні этнічнага аблічча беларускага народа. Яна рэалізуецца праз 
рашэнне наступных задач:

- раскрыць перадумовы Берасцейскай уніі, паказаць яе ролю ў вызначэнні месца і 
статуса Беларусі ў хрысціянскім свеце;

- прасачыць генезіс уніяцкай веры, суадносіны ў яе эвалюцыі традыцый і навацый, 
узаемадзеянне арыентальных і заходніх тэндэнцый;

- прааналізаваць культурнастваральную дзейнасць уніяцкай царквы ў галіне 
асветы, кнігадрукавання, бібліятэчнай снравы, выяуленчага, музьгчна- 
тэатральнага мастацтва, акцэнтаваўшы ўвагу на новьгх з’явах у айчыннай 
духоўнай культуры, якія ўзніклі ў сувязі з тэорыяй і практыкай хрысціянскага 
адзінства і канфесійна-культурнага дыялога;

- паказаць сувязь паміж заключэннем уніі і беларускім этнакультурным уздымам 
канца XVI - першай паловы XVII ст.;

- ахарактарызаваць спецыфіку царкоўнага менгалітэта уніятаў і іх імідж у вачах 
прадстаўнікоў сумежных канфесій і суседніх этнасаў;

- на фоне дынамікі этнакультурных працэсаў на Беларусі даследаваць моўную 
палітыку і практыку уніяцкай царквы;

- даследаваць працэс адстойвання уніяцкай царквой сваёй самабытнасці ў межах 
інтэграцыі з рыма-каталіцтвам;

- высветліць этнічную тоеснасць уніятаў і механізм яе трансфармацьіі;
- прасачыць працэс вымывання культурных каштоўнасцяў уніяцтва ў сувязі з 

рэлігійнай пераарыеіпацыяй Беларусі з канца XVIII ст.;
- разглядзець антыўз’яднаўчы рух праз прызму нацыянальнай культуры і этнічнай 

свядомасці народа.
Аб’ект і прадмет даследавання. Аб’ектам даследавання з’яўляецца 

дзейнасць уніяцкай царквы ў кантэксце беларускай культурнай традыцыі. 
Прадметам даследавання - непасрэдныя і адлеглыя ў часе этнаку'льтурныя вынікі 
стварэння, функцыянавання і ліквідацыі уніяцтва на Беларусі.

Храналагічныя межы даследавання акрэсліваюца 243 гадамі паміж 
Берасцейскім саборам 6-9 кастрычніка 1596 г. і ўказам Сінода ад 30 сакавіка 1839 
г., у межах якіх існавала уніяцкая царква на Беларусі і двойчы адбыўся пералом у 
становішчы асноўных хрысціянскіх канфесій. Але пры разглядзе перадумоў уніі і 
постунійнай рэчаіснасці аўтар выходзіць за гэтыя храналагічныя межы, і яны 
пашыраюцца ўглыб і да пачатку XX ст. Разгляд праяў берасцейскага працэса ў 
сферы культуры і свядомасці народа ад яго пачатку да абрыву, а не асобным 
фрагментам, дазваляе стварыць цэласнае ўяўленне па праблеме і пазбегнуць 
аднабаковасці, якой грашаць працы, акцэнтаваўшыя ўвагу толькі на пачатковым 
этапе уніі (як правіла, яе дыскрэдытацыя) або толькі на этапе завяршаючым 
(апалогія яе скасавання).

1'еаграфічныя межы даследаванкя. Праблема разглядаецца ў межах 
этнічнай тэрыторыі Беларусі, дзе ў акрэслены перыяд было распаўсюджана 
уніяцтва.

Гіпотзза. Уніяцтва з’яўлялася вынікам і праявай складанага прайэсу 
духоўна-культурнага і рэлігійна-царкоўнага ўзаемадзеяння хрысціянскага Усходу 
і Захаду, канкрэтна-гістарычным кампрамісам паміж праваслаўем і каталіцтвам. 
Уніяцкая царква была ўключана ў нацыянальны культурны працэс і адстойвала 
сваю адметнасць. Яе знііпчэнне падрывала самабытнасць народа і дэфармавала 
яго этнаканфесійную свядомасць.

Метадалогія і метады даследавання. Прапанаванае ў дысертацыі 
канцэптуальнае асэнсаванне гісторыі уніі ў яе этнічным і кульіурным вымярэннях 
грунтуецца на прынцыпах аб’ектыўнасці і гістарызму, з якіх вынікаюць наступныя 
тэарэтычныя палажэнні:

Рэлігійныя ўяўленні «развіваюцца ў кожнага народа своеасабліва, адпаведна 
жыццёвым умовам, што выпалі на яго долю», вырастаюць з іх і зрастаюшіа з імі'.

Рэлігіі не застаювда нязменнымі, а трансфармуюцца ў адпаведнасці з ходам 
гісторыі. Самаразвіццё хрысціянскіх канфесій праяўляецца ў іх практычным 
прыстасаванні да канкрэтных нацыянальных, грамадскіх і дзяржаўных умоў. 
Хрысціянства на Беларусі ў розныя гістарычныя эпохі набывала адпаведныя царкоўныя

1 Энгельс Ф. Людвнг Фейербах н конец немецкой класснческой фнлософнн '/ Маркс К., 
Энгельс Ф. Сочянення. 2 нзд. - М., 1961,-T.21. - C.313.



4
і культурныя формы. Уніяцтва было адным з этнаадаптыўных з’яў прыстасавання 
хрысціянскан царквы да новых гістарычных умоў функцыянавання беларускага 
грамадства.

Адмова ад падаелу хрысціянскіх кафесій, што існавалі на Беларусі, на ісцінныя і 
памылковыя, гістарьгчныя і негістарычныя, а звязаныя з імі культурныя тыпы — на 
першасныя і другасныя; прызнанне іх ппучна створанымі людзьмі веравызнаннямі і 
арыентацыя на гумашстычныя прынцыпы духоўнай і рэлігійнай свабоды, роўнасці вер.

Спецыфіка гістарычнага развіцця Беларусі ў мінулым. у тым ліку ў канфесійнай 
сферы, у значнай ступені вызначалася яе геапалітычным становішчам. «Ваганне паміж 
Захадам і Усходам і шчырая непрыхільнасць ні да аднаго, ні да другога з’яўляецца 
асноўнаю адзнакаю гісторыі беларускага народа»'. Разгляд Беларусі не як аб’екта 
інтарэсаў суседніх дзяржаў, а ў якасці паўнавартаснага і суверэннага суб’екта 
гісторыка-цывілізацыйнага працэсу, а Берасцейскай уніі — як аднаго з варыянгаў 
пошуку свайго канфесійнага «я» ва ўмовах супрацьстаяння і ціску Усходу і Захаду, як 
спробы займець сваё месца ў еўрапейскім рэлігійна-культурным хрысціянскім 
раскладзе.

Падыход да рэлігіі і царквы як да культуратворчага і этнаўтваральнага фактара2, a 
да міжканфссійных адносін як да праявы дыялоіу кулыур ’. Разгляд культавага 
комшіексу, культуры і этнічных з’яў як узаемазвязаньгх, узаемадзейных сістэм. 
Прызнанне за царквой ролі духоўнага настаўніка этнасу; за духавенствам - ролі 
прадстаўніка і лідэра народа.

Культура не можа існаваць, не абнаўляючыся. Адзінства традыцыі і абнаўлення - 
універсальная характарыстыка любой культуры, адзін з галоўных крытэрыяў яе 
жыццястойкасці і прагрэсу і ў той жа час адна з супярэчнасцяў культурнага працэсу. 
Адкрытасць да іншых культур, пастаяннае ўзаемадзеянне з імі складаюць магутны бок 
любой кулыуры. Абсалютызацыя традыцыі, замкнёнасць вядзе да згасання стымулаў 
яе развіцця і да змярцвення. Намер адгарадзіць свой народ і яго культуру ад «чужых» 
уплываў і інавацый з добрымі мэтамі захавання веры, традыцый, звычаяў і г.д. 
абарочваецца ў рэальнасці духоўным збядненнем і высіленнем. Гістарычная практыка 
«жалезных заслонаў» паказала сваё абсалютнае банкруцтва4.

Вітаючы адкрытасць культуры і рэлігіі беларускага народа да Захаду і Усходу, не 
трэба абсалютызаваць уплывы звонку, калі яны навязваліся прымусова, рабілі замах на 
рэлігійную свабоду, вялі да дэнацыяналізацыі нашых продкаў, замаруджвалі

1 Абдзіраловіч I. Адвечным шляхам: Дасьледзіны беларускага сьветапогляду. - Мн., 1993.

2 Нацнональная культура н релмгня: Круглый стол 16-17 января 1989 г. / АОН прн ЦК 
КПСС / Отв. ред. Н.АТрофймчук. - М., 1989. - С. 35,53,86.
J Медведко С.В. Межконфессвональные отношення как дналог культур: Автореф. днс. ... 
канд. фмлос. наук: 09.00.06 / Академая гос. службы прн презвденте Рос. Федерацнн - М 
1997.-С. 6.

4 Фнлософня: Учебннк для вузов / Отв. ред. В.П.Кохановскнй. - Ростов на Дону, 1996. - 
С.336, 354; Фурса М. Берестейська унія в контексті розвнтку культурн: траднційність і 
траднціоналізм // Берестейська унія (1596-1996): Статті й матеріалн / Ред. кол. 
М.Гайковськнй га ін. - Львів, 1996. - С. 56.

5 
фарміраванне іх этнічнай самасвядомасці і, ізалюючы іх ад другой часткі Еўропы, 
тармазілі культурны прагрэс.

Даследаванне праведзена на аснове выкарыстання дыялектычнага, 
параўнальна-гістарычнага, гісторыка-генетычнага, сістэмна-структурнага, 
рэтраспектыўнага і іншых метадаў навукова-гістарычнага даследавання, 
культуралагічнага метада сістэмнасці.

Навуковая навізна і значнасць атрыманых вынікаў. Дысертацыя 
з’яўляецца першым у айчыннай гісгарыяграфіі спецыяльным і ў той жа час 
комплексным міждысцыплінарным - на сумежжы гісторыі, этналогіі, паліталогіі, 
гістарычнай псіхалогіі, культуралогіі - даследаваннем уніяцтва як феномена 
айчыннай гісторыі, разгледжанага ў нацыянальным і еўрапейскім 
агульнакультурным кантэксце XVI-XIX ст. У рабоце прапанавана новае 
канцэптуальнае асэнсаванне берасцейскага працэсу 1596-18з9 г. на аснове 
цывілізацыйнага падыходу і дасягненняў сусветнага уніязнаўства, якія абумовілі 
выхад за межы папярэдніх традыцыйных поглядаў на унію. Падсумаваны 
агульныя вынікі гістарыяграфічнай традыцыі X1X-XX ст. па праблеме, крытычна 
разгледжаны і ахарактарызаваны асноўныя дасягненні і недахопы ў галіне 
уніязнаўства.

Гісторыя уніяцтва ўпершыню разглядаецца як гісторыя ўзаемадзеяння і 
канфлікта культур. Берасцейская унія паказана як пошук кампраміса у сутыкненні 
дзвюх хрысціянскіх канфесій і цывілізацый на Беларусі, які прывёў да супярэчлівых 
вынікаў - узмацнення міжканфесійных супярэчнасцяў, раскола грамадства, але сінтэзу 
культур. Уносяцца істотныя карэктывы ў разуменне перадумоў і прычын уніі, якая 
падаецца як выбар з магчымага і адпаведнага нацыянальнай традыцыі і логіцы 
грамадскага развіцця. Унія разглядаецца з пункіу погляду эвалюцыі інтарэсаў трох 
суб’ектаў: нацыяналыіай царквы, Ватыкана і Полыпчы. Па-новаму інтэрпрэіуюцца 
уніяііка-рыма-каталіцкія ўзаемаадносіны, ўпершыню сістэмна прааналізавана 
шматбаковая дзейнасць уніяцкай царквы па захаванню самабытнасці і аўтаноміі.

Зроблены шэраг новых навуковых назіранняў: аб прыярытэтнай прываблівасці 
заходняй культуры для арганізатараў і дзеячаў уніі; аб намерах з дапамогай новага тыпу 
хрысціянскай канфесіі зберагчы беларускую шляхту ад дэнацыяналізацыі праз 
каталіцтва; аб дзвюх катэгорыях уніятаў: «нявольных» і добраахвотных; аб нязменнасці 
этнічнай тоеснасці з прыняццем уніяцгва.

Перагледжана ўсталяваная аігэнка уніі ў плане яе ўплыву на развіццё беларускай 
культуры. На падставе аналізу праяў уніяцтва ў сферы асветы, кніжнай культуры і 
мастацтва Беларусі абвяргаецца іэорыя культурна-гістарычнай няпоўнавартасці уніі, 
вынрацаваная гістарыяграфіяй «западно-русского» толку. Беларускі культурны ўзды.м 
канцд XVI - першай паловы XVII ст„ абуджэнне нацыянальнай свядомасці і 
павышэнне гістарычнай культуры грамадства ў значнай ступені звязваюцца з 
заключэннем і пашырэннем Берасцейскай уніі. Упершыню паказаны страты ў розных 
галінах беларускай культуры ў сувязі са скасаваннсм уніі.

Новым з’яўляецца абгрунтаванне этнаабарончай сутнасці уніі на Беларусі. 
Аспрэчваецца тэзіс аб уніі як выключна сродку паланізацыі беларусаў. Упершыню 
аналізуецца дынаміка этнамоўных працэсаў ва уніяцкім асяроддзі. Прасочаны механізм



76 
трансфарманыі этнічнай тоеснасці уніятаў у канцы XVHI - першай палове XIX ст. 
Разглядаецца недастаткова даследаваная ў беларускай гістарыяграфіі праблема абароны 
рэлігійна-культурных каштоўнасцяў уніі і барацьбы супраць яе ліквідацыі. Абвяргаецца 
гістарыяграфічны стэрэатып аб этнакультурнай і палітычнай апраўданасці і 
безбалесным характары скасавання уніі.

У навуковае абарачэнне уводзіцца шэраг раней невядомых крыніц з архіваў і 
рукапісных аддзелаў бібліятэк Беларусі і гістарычна звязаных з ёю краін: Расіі, 
Украіны, Літвы, Полыпчы. Пры гэтым пераадолена тэндэнцыйнасць і аднабаковасць у 
адборы крыніц, што праяўлялася ў апоры, галоўным чынам, на тыя з іх, што зыходзілі з 
лагера апанентаў уніі.

Дысертацыя можа стаць асновай для адмовы ад разгляду міжканфесійньіх адносін 
на Беларусі мінулых стагоддзяў па-за ўсялякай сувязі з агульнакультурным кантэкстам, 
паспрыяе прывядаенню беларускай гістарыяграфіі ў адпаведнасць з сучасным 
сусветным уніязнаўствам, усведамленню айчыннымі даследчыкамі гістарычнай і 
міжнароднай значнасці падзей 1596-1839 г„ перагляду іміджа самой уніі і яе дзсячаў. 
Узнятыя ў працы пытанні (базыльянскія свецкія школы. роля уніяцкай царквы ў 
развіцці музычнай культуры, беларуская уніяцкая парква і гюльскі касцёл, успрыманне 
Берасцейскай уніі ў Расійскай дзяржаве, дзейнасць уніяцкіх брантваў, Берасцейская унія 
і фарміраванне гісіарычнай культуры грамадстаа, рзгіянальныя асаблівасці 
антыўз’яднаўчага руху і інш.) могуць стаць перспектыўнымі кірункамі для далейшай 
распрацоўкі. А сутыкненне сучаснага беларускага грамадства, якое захавала культурна- 
моўны і канфесійны плюралізм, з тымі ж праблемамі, што спрабавалі ў канцы XVI ст. 
праз унію вырашыць нашы продкі, робіць мэтазгодным працяг вьшучэння іх спраў і 
спадчыны.

Практычнае значэнне атрыманых вынікаў. Дысертаныя значна пашырае і 
паглыбляе карціну айчыннай духоўнай культуры, ўяўленне аб этнічных працэсах на 
Беларусі канпа XVI - першай паловы XIX ст., даследаванне якіх у адрыве ад рэлігійна- 
царкоўнага жыцця вяло да стварэння няпоўнай, дэфармаванай гісторыі народа. Праца 
паспрыяе аб’ектыўнай ацэнцы месца Беларусі на сумежжы цывілізацый і больш 
лаяльным адносінам да ўласнай мінуўшчыны. У пэўнай меры запаўняецца «ніша» ў 
беларускай гістарыяграфіі уніяцтва. Адкрываецца перспектыва для больш адэкватнага 
бачання праблемы.

Новы фактычны матэрыял, назіранні і высновы па тэме будуць карыснымі 
для падрыхтоўкі вучэбнай літаратуры і абагульняючых прац, сіварэння курсаў 
лекцый па гісторыі, этнаграфіі і гісторыі культуры Беларусі, рэлігіязнаўству і 
культуралогіі, паліталогіі. Выяўленыя аўтарам крыніцы, выкарыстаныя 
літаратурна-публіцыстычныя і навуковыя творы уніяцкай эліты могуць быць 
уключаны ў зборнікі дакументаў па гісторыі Беларусі, хрэстаматыю па гісторыі 
беларускай літаратуры, анталогію айчыннай грамадскай і рэлігійнай думкі.

На аснове сабраных аўтарам матэрыялаў распрацаваны «уніяцкія» сюжэты 
гісторыі Навагрудчыны, Ашмяншчыны, Ваўкавышчыны, Свіслаччыны, 
Браслаўшчыны, Слонімшчыны. Матэрыялы дысертацыі могуць быць 
выкарыстаны для рэканструкцыі канфесійных аспектаў гісторыі тых мясцін

Беларусі, дзе мела распаўсюджанне уніяцтва, і паслужаць справе развіцця 
краязнаўства.

Выпікі даследавання былі выкарыстаны дысертантам у курсах лекцый па 
гісторыі Беларусі, гісторыі культуры Беларусі, спецкурсах у Гродзенскім 
дзяржаўным унівсрсітэце імя Я.Купалы і Белдзяржуніверсітэце, у напісанні 
навучальных дагіаможнікаў для студэнтаў гістарычных спецьіяльнасняў, 
абітурыентаў і школьнікаў, у падрыхтоўцы артыкулаў для энцыклапедый, кніг 
«Памяць», перыядычнага друку. Распрацаваныя на матэрыялах дысертацыі 
спецкурсы могуць зацікавінь духоўныя навучальныя установы розных 
хрысціянскіх канфесій. Фактычны матэрыял знойдзе прымяненне для 
распрацоўкі экскурсій па культавым помнікам Гродзеншчыны. Дапоўнены 
ілюстрацыямі. ён можа легчы ў аснову альбома, напрыклад, выдаваемай зараз 
серыі «Храмы Беларусі».

Асноўныя палажэнні дысертацыі, якія выносяцца на абарону.
1. Берасцейская унія - гэта гістарычна абумоўленая шматвекавымі кантак- 

тамі і дыялогам культур і рэлігій спроба адаптацыі нашых продкаў да наяўнай 
геапалітычнай, этнакультурнай і канфесійнай сітуацыі, пошук нацыянальна 
адпаведнай формы рэлігійнага і духоўна-культурнага самавыяўлення беларускага 
і ўкраінскага народаў. Кожны з суб’ектаў уніі: Ватыкан, Польшча і Беларусь- 
Украіна - меў свае мэты і ў канцы XVI-XVIII ст. праводзіў уласную лінію ў 
царкоўнай сферы. Уніяцкая царква адстойвала сваю рэлігійную і этнічную 
ідэнтычнасць

2. Уніяцкая версія хрысціянскай царквы, звязаны з ёй уклад жыцця і 
створаная ёй мадэль культуры мелі характар узаемапранікнення, сінтэза суседніх 
культурна-цывілізацыйных тыпаў і фарміраваліся ва ўзаемадзеянні дзвюх 
тэндэнцый: усходняй і заходняй, якія вагаліся ад дыялога да ўзаемавыключэння. 
Адкрытасць да заходняй культурна-рэлігійнай сістэмы спалучалася з пашанай 
традыцыі, захаваннем візантыйска-славянскай асновы веры і культуры. Мяжа 
заходнехрысціянскім запазычанням, пастаўленая ў 1596 r., у XVIII ст. была 
пяройдзена. Пераймаліся тыя элементы чужой культуры, для ўспрыняцця якіх 
была падрыхтавана глеба і меўся пэўны гарызонт культурных чаканняў.

3. Сутыкненне кансерватыўнага этнаканфесійнага патрыятызму 
праваслаўнай апазіцыі (які меў пэўныя падставы), выяўленага ў непарушнасці 
традыцыі і вернасці Канстанцінопалю, са схільным да запазычанняў і 
прыстасавання да новых геапалітычных рэалій патрыятызмам абнаўленцаў- 
уніятаў, якія таксама шанавалі даўніну, прынесла раскол у грамадства. Разам з 
тым гэта сутыкненне зрабіла пасляберасцейскае паўстагоддзя перыядам 
паскоранага нацыянальнага развіцця Беларусі: стала фактарам абуджэння 
этнічнай самасвядомасці, спрычынілася да яе пераходу з элітарнага ўзроўня на 
масавы, да абуджэння гістарычнай памяці і павышэння гістарычнай культуры 
грамадства, справакавала беларускі інтэлектуальна-кулыурны выбух. Як 
праціўнікі уніі, так і яе прыхільнікі лічылі сябе выразнікамі інтарэсаў усяго 
этнасу, ад імя якога і выступалі.



8 9
Шляхі распаўсюджання і прыняцця уніяцтва вызначылі наяўнасць дзвюх 

катэгорый вернікаў: добраахвотных і нявольных. 3 боку афіцыйнай Польшчы і 
Расіі, якія не жадалі лічыцца з самастойным, незалежным ад іх іпляхам 
рэлігійнага развіцця Беларусі, і мясцовых рэлігійных абшчын, на якія яны 
абапіраліся, уніяцтва было пагарджаным, апальным вызнаннем. Яго носьбіты 
пазбавіліся боязі і варожасці Захаду, хоць сімпатыі да яго распаўсюджваліся 
толькі да той мяжы, да якой гэта не ўяўляла пагрозы іх этнаканфесійнай 
адметнасці, мелі антымаскоўскі менталітэт, выхоўваліся ў духу вернасці сваёй 
дзяржаве (ВКЛ) і ўпадабалі сваёй веры.

4. Пазітыўная культуратворчая дзейнасць уніяцкай царквы - гістарычная 
рэальнасць. Яна спрыяла развіццю асветы і пісьменнасці на Беларусі, адукацыі і 
выхаванню значнага пласту інтэлігенцыі, стымулявала развіццё мастацтваў, у 
тым ліку нетрадыцыйных для класічнага праваслаўя, пашырала міжнародныя 
кантакты беларускай культуры, садзейнічала ўключэнню рэгіёна ў еўрапейскі 
культурна-гістарычны працэс. Культуратворчая дзейнасць царквы ўзмацняецца з 
канца XVII ст., з яе стабілізацыяй, ператварэннем у традыцыйны рэлігійны 
інстытут і з фарміраваннем новай генерацыі сваіх працаўнікоў - базыльян. 
Росквіт і з’яўленне новых творчых павеваў прыходзіцца на XVIII ст., калі 
ствараецца магутны пласт нацыянальна афарбаванай сакральнай культуры.

Мэтанакраванае сістэматычнае знішчэнне ў 1830-1850-я г. народжанага 
уніяй культавага комплексу мела непапраўныя наступствы для нацыянальнай 
культуры.

5. Моўная палітыка уніяцкай царквы была арыентавана на сваю паству - 
просты беларускамоўны народ і дробную шляхту. Этнічнае аблічча гэтага 
рэлігійнага інстытута вызначалі дзве мовы: беларуская і царкоўнаславянская ў 
беларускай рэдакцыі. У канцы XVI - першай палове XVII ст. уніяцкая царква 
задавала тон у беларусізацыі сакральнай сферы. Нацыянальная мова захоўвалася 
сярод вернікаў і ў прыходскім духавенстве да канца афіцыйнага існавання гэтага 
культавага інстытута. 3 сярэдзіны-другой паловы XVII ст. царкоўнае кіраўніцтва, 
духоўная інтэлігенцыя і базыльянскае манаства ўсё болей бяруць на ўзбраеннне 
польскую мову, раней эпізадычна ўжываную, і латынь, якая, аднак, не атрымала 
шырокага распаўсюджання ва уніяцкім асяроддзі. У XVIII ст. польская мова 
спускаецца на сярэднія і ніжэйшыя прыступкі уніяцкай іерархічнай лесвіцы, у 
першай чвэрці XIX ст. яе пазіцыі ўзмацняюцца. 3 другой паловы 1820-х г. 
лінгвістычная сітуацыя ў царкве штучна мяняецца на карысць рускай мовы; тады 
ж аднаўляецца пахіснуты ў мінулыя стагоддзі статус царкоўнаславяншчыны, якая 
прыводзіцца ў адпаведнасць з расійскай рэдакцыяй.

6. 3 прыняццем уніяцтва этнічная тоеснасць беларусаў не мянялася. У 
XVII-XVIII ст. уніяты захавалі сваё «рускае» самавызначэнне; гэткімі ж яны былі 
для Польшчы, Ватыкана, праваслаўнага насельніцтва Рэчы Паспалітай. Ва 
ўскладнёнай з канца XVIII ст. этнаканфесійнай абстаноўцы адбываецца змена 
ідэнтычнасці уніятаў і дэфармацыя іх этнічнай самасвядомасці ў рускім і 
польскім кірунках. Ліквідацыя іх царквы стала кульмінацыйным пунктам 
першага этапа русіфікацыі Беларусі.

7. На неравод у праваслаўе уніяты адказалі прывязанасцю да сваёй веры, 
якая трымалася тады на аўтарытэце духавенства і народным традыцыяналізме. 
Адпор дэунізацыі насіў шырокі і масавы характар, праяўляўся ў розных формах - 
ад байкота культавых навацый да сілавой абароны сваіх сакральных 
каштоўнасцяў; дасягнуў апагея ў другой палове 1830-х г. і быў больш актыўным і 
арганізаваным на ўсходзе Беларусі. Будучы падаўлены, адкрыты супраціў 
перайшоў у скрытую форму, у якой трываў да пачатку XX ст.

Асабісты ўк.іад суіскальніка. Увесь аб’см даследавашіяў па тэме выкананы 
самастойна. Дысертантам вывучаны, сістэматызаваны і прааналізаваны значны 
фактычны матэрыял, выяўлены ў архівах і бібліятэках Беларусі, Расіі, Украіны, 
Літвы і Польшчы, крытычна асэнсаваны працы айчынных і замежных 
даследчыкаў і на гэтай аснове прапанавана аўтарскае бачанне праблемы, з 
ўзняццем шэрагу новых яе аспектаў і новай растаноўкай некаторых акцэнтаў.

Апрабацыя вынікаў дысертацыі. Асноўныя палажэнні і высновы дысер- 
тацыі апрабіраваны на 65 міжнародных навуковых канферэнцыях, кангрэсах і 
круглых сталах у Беларусі, Расіі, Украіне, Літве, Польшчы і Англіі, у тым ліку на 
II і III Міжнародных кангрэсах беларусістаў (Мінск), серыях канферэнцый «Наш 
радавод» (Гродна), «Славяне і іх суседзі» (Масква), шэрагу круглых сталоў 
«Гісторыя рэлігій ва Украіне» (Львоў), а таксама на 19 рэспубліканскіх 
канферэнцыях.

Апублікаванасць вынікаў. Вынікі даследавання выкладзены ў 92 
публікацыях, у тым ліку ў 1 манаграфіі, 10 навучальных дапаможніках, 58 
артыкулах у навуковых часопісах і зборніках, 13 тэзісах канферэнцый, 10 - у 
энцыклапедычных выданнях. Агульны аб’ём публікацый па тэме складае каля 
900 старонак.

Структура і аб’ём дысертацыі. Дысертацыя складаецца з агульнай харак- 
тарыстыкі работы, грох глаў, заключэння і спіса выкарыстаных крыніц і 
літаратуры (1626 найменняў, у тым ліку 500 архіўных і 196 публікацый даку- 
ментаў). Агульны аб’ём дысертацыі складае 294 старонкі, з іх бібліяграфія займае 
84 старонкі.

АСНОЎНЫ ЗМЕСТ ДЫСЕРТАЦЫІ

У першай главе «Гістарыяграфія і крыніцы» разглядаецца «Стан 
распрацоўкі праблемы» і аналізуюца крыніцы даследавання. Аўтар не ішоў па 
гістарыяграфічнай цаліне - мала якая з падзей беларускай мінуўшчыны можа 
паспаборнічаць з Берасцейскай уніяй узроўнем папулярнасці і няспынным ростам 
цікавасці ў айчынных і замежных даследчыцкіх колах. Найбольш актыўна 
працавалі на гэтай навуковай ніве гісторыкі Расійскай імперыі з другой паловы 
XIX ст.; украінскія даследчыкі з канца XIX ст., польскія уніязнаўцы на мяжы 
ХІХ-ХХ і ХХ-ХХІ ст., ватыканскія вучоныя другой паловы і беларускія 
гуманітарыі першай трэці і канна XX ст. «Прайсціся» па гісторыі уніі, яе



1110 
спецыяльна не даследуючы, лічыў сябе ўправе практычна кожны даследчык 
пасляберасцейскіх стагоддзяў. Прарывы ж ва уніязнаўстве рабілі адзінкі: 
М.Каяловіч1 у Расійскай імперыі, Э.Лікоўскі2 ў Польшчы, М.ГрушэўскГ і А.Савіч 
на Украіне, В.Ластоўскі і С.Падокшын4 на Беларусі, Ю.Лабынцаў5 і М.Дзмітрыеў” 
у Расіі. Аднак да нядаўняга часу ў даследаванні уніі рэдка выходзілі ў свет 
культуры - яно, як правіла, замыкалася вузкім гарызонтам палітыкі і ідэалогіі.

Унію хвалілі, лаялі, абыходзілі маўчаннем. Стаўшы ад свайго пачатку 
прадметам разладаў, яна і па сённяшні дзень выклікае спрэчкі па розных 
аспектах: філасофскіх, тэалагічных, культуралагічных, этнічных, палітычных, 
ідэалагічных і ўласна гістарычных. Аформіліся рэлігійны і свецкі напрамкі яе 
гістарыяграфіі і два крайнія канцэптуальныя падыходы: панегірычны і крытычны. 
Грамадскія, дзяржаўныя, канфесійныя, нацыянальныя сімпатыі і антыпатыі 
даследчыкаў разам з адсутнасцю адзінага крытэрыя ў падыходзе да праблемы не 
дазваляюць ім прыйсці да кансэнсусу адносна гэтай старонкі нашай мінуўіпчыны.

Падводзіўшая «гістарычную базу» пад дэнансацыю акта 1596 г. 
гістарыяграфія Расійскай імперыі сфарміравала адыёзны вобраз уніяцкай царквы, 
не абцяжарваючы сябе вывучэннем працэсаў, якія адбываліся ўнутры яе. Пры 
тым павароце надзей даследаваць культурныя асновы яе дзейнасці не было 
патрэбы. Створаная М.Каяловічам і П.Жуковічам у Пецярбургу і Ю.Крачкоўскім 
у Вільні цэлая школа па вывучэнню праблем уніяцтва ігнаравала або 
дыскрэдытавала яго культурна-стваральны бок, а этнічнае аблічча грактавала ў 
духу ўвараўскай формулы «праваслаўе, самаўладдзе, народнасць». Н.Трыпольскі, 
С.Нядзельскі, А.Мілавідаў, К.Харламповіч, А.Хайнацкі, Мадэст, М.Далматаў і 
інш. у негатыўным святле падавалі дзейнасць брацтваў, друкарняў, бібліятэк, 
школ, асоб і ўплыў кніг. якія патуралі іншай ад праваслаўнай веры.

1 Кояловнч М.О. Лнтовская церковная уняя; Нсследовання: В 2 т. - СПб., 1859-1861; яго ж: 
Йсторйя возсоедйненйя западнорусскнх уннатов старых времен. - СПб., 1873.
2 Likowski Е. Historia unii kosciola ruskiego z kosciolem rzymskim. - Poznan, 1875; яго ж: 
Dzieje kosciola unickiego na Litwie i Rusi w XVIII i XIX wieku. Poznan, 1880; яго ж Unia 
Brzeska (r. 1596 ). - Poznan, 1896; Ліковськнй E. Берестейська унія. - Жовква, 1916.
3 Грушевськнй М. Культурно-національннй рух на Украіні в XVI-XVII віці. - Кйів - 
Львів. 1912.
4 Падокшын С.А. Унія. Дзяржаўнасць. Культура (Філасофска-гістарычны аналіз). 2-е выд. 
- Мн., 2000; яго ж: Іпацій Пацей; Царкоўны дзеяч, мысліцель, пісьменнік на пераломе 
культурна-гістарычных эпох. - Мн., 2001.
5 Лабынцев Ю А. Кнрйлловское кннгопечатанйе в Супрасле н его роль в развнтнн 
восточнославякскйх культур XVII — XVIII веков: Автореф. дйс. ... канд. фнлол. наук. — М., 
1980
6 Дмнтрнев М.В. Релнгйозно-культурная н соцнальная программа греко-католнческой 
церквн в Речй Посполнтой в конце XVI - первой половнне XVII в. // Славяне й йх соссдй. 
- Вып. 3: Католмцнзм н православне в среднне века. - М, 1991. - С. 76-95.

У канцы XIX - першай трэш XX ст. на Беларусі і Украіне аформіўся 
альтзрнатыўны гістарыяграфічны напрамак, прадстаўнікі якога (В.Ластоўскі1 і 
А.Савіч2) упершыню спецыяльна зацікавіліся інтэлектуальна-культурнай 
творчасцю уніяцкай царквы. А.Лявіцкі першы ва ўсходнеславянскай навуцы 
звярнуў увагу на тое, што унія была вынікам унутранага развіцця праваслаўнай 
царквы Рэчы Паспалітай. М.Грушэўскі разглядаў яе як спробу нацыянальна- 
культурнага адраджэння беларуска-ўкраінскага ірамадства. а А.Цвікевіч і А.Станкевіч 
узвышалі яе да рангу нацыянальнай царквы, у якой «захоўвалася стыхія 
беларуіпчыны». М.Доўнар-Запольскі заўважыў у гэтай разнавіднасці хрысціянства 
плынь на адстойванне асобнасці, супраць зліцця з каталіцтвам. Першы савецкі 
рэлігіязнаўца-марксіст М.Нікольскі трактаваў ліквідацыю уніяціва як адзін з прыёмаў 
каланізацыі і русіфікацыі далучаных тэрыторый. Аднак у 30-я гады гэты 
гістарыяграфічны напрамак быў разгромлены.

Савецкая навука 30-80-х г. не пасунула праблемы наперад, але звузіла і 
затармазіла яе вывучэнне, працягваючы, тым не менпт, фарміраваць нелаяльнасць 
да уніі. Аятысавецкая пазіцыя уніяцкай царквы Заходняй Украіны, ліквідаванай там ў 
1946 г.. абумовіла новы тур яе шальмавання. Украінскія гісторыкі, філосафы, 
літараіуразнаўцы 50-80-х г. П.Ярэменка, Л.Кізя, М.Каваленка, М.Кашуба, А.Шыш, 
С.Даніленка, К.Дмітрук, В.Клімаў, І.Міговіч, В.Мікітась і інш. даказвалі 
несумяшчальнасць уніяцтва з народнымі ірадыйыямі, яго згубнасць для наныянальнай 
культуры. Больпі грунтоўныя, на фоне павярхоўнасці большасці антыуніяцкіх 
прапагандысйю'х публікацый, тграцы 80-х г. С.Якавенкі і С.Плохія этнакультурны 
партрэт уніяцгва, аднак, не даследавалі.

У 60-я г. на Беларусі гістарыяграфічную традыцыю лічыць уніяцкую царкву 
ганіцелем нацыянальнай культуры пачынае парушаць асцярожная цікавасць да гэтага 
культавага інстытута і яго дзеячаў. У 70-80-я г. тэндэнцыя ўзмацняецйа (працы 
А.Грыцкевіча, У.Кароткага, Г.Каханоўскага, Л.Лыкошьшай, А.Пракошынай, 
М.Улашчыка і інш.). Мастацтва- і кнігазнаўцы (Э.Вецер, Н.Высоцкая, Ю.Хадыка, 
АЛявонава, А.Кулагін, У.Дзянісаў, ВШматаў, ЮЛабынцаў) пачалі даследаваць ў 
кантэксце гісторыі нацыянальнай культуры яе амаль нераспрацаваную уніяцкую 
частку. Шмат новага для разумення культурна-рэлігійных працэсаў канца XVI-XV1II 
ст. далі працы філосафаў У.Конана і С.Падокшына, гісторыка культуры Г.Галенчанкі, 
філолага А.Мальдзіса. I ходь падазронасць і насцярожанасць у стаўленні да уніяцтва не 
былі тады пераадолепы, але «кананічная» версія аб пасляберасцейскай Беларусі як 
інтэлектуальнай пустэчы і антракце ў культурным працэсе бьша пастаўлена пад сумнеў.

Зняцце ідэалагічнага прэсу з цэнтральна- і ўсходнееўрапейскай навукі 
прывяло да росту даследчыцкай цікавасці да уніяцгва. Побач з яго вывучэннем у 
традыцыйных - палітычным і рэлігійным - вымярэннях з’явілася моцная

1 Ластоўскі В. Гісторыя беларускай (крыўскай) кнігі: Спроба паясьніцельнай кнігопісі ад 
канца X да пачатку XIX стагодзьдзя. - Коўна, 1926; яго ж: Унія // Крывіч. - 1926. - № 11 
(1)--С. 88-97.
2 Савнч А. Западнорусскяе унйатскне школы // Труды БГУ. - Мн., 1922. - № 2-3; яго ж: 
Нарнсп з історіі культурнях рухів ла Вкраіні та Білорусі в XVI - XVIII в. - Кнів, 1929



1312
тэндэнцыя да яго разгляду ў кантэксце кулыурных працэсаў канца XVI-XX ст., і 
гэта вымярэнне прыносіць найбольш пазітыўныя ацэнкі дзейнасці царквы.

Апошняе дзесяцігоддзе прынесла значныя канцэптуальныя адкрыцці ў 
еўрапейскае уніязнаўства. Беларуская навука прызнала наяўнасць унутраных 
фактараў і гістарычную прадвызначанасць уніі геапалітычным становішчам ВКЛ 
(С.Падокшын), а самую унію формай выяўлення беларускай ідЯ, трэцяй духоўнай сілай 
паміж нацыяналізаванымі расійскім праваслаўем і польсюм каталіцтвам. (У.Конан). 
Адноўлена перарваная ў 30-я г. традыцыя даследавання персаналій уніяцкіх дзеячаў 
(працы І.Саверчанкі, У.Конана, С.Падокшына), якія трактуюцца як прадстаўнікі 
спецыфічнага тыпу дзеячаў «на мяжы кулыур». Пераасэнсоўваецца феномен 
М.Сматрыцкага (У.Кароткі). Больш узважаныя трактоўкі атрымала палемічная 
літаратура і ўся ідэйная барацьба вакол Берасцейскай уніі (А.Коршунаў, [.Саверчанка. 
Н.Кутузава, В.Старасценка і інш.). «Легалізаваны» ўклад уніяцкай царквы ў развіццё 
архітэктуры (Т.Габрусь, А.Кулагін), жывапісу (Л.Вакар, Ю.Хадыка, Т.Глушакова), 
музыкі (ТЛіхач, У.Неўдах), адукацыі (А.Самусік); юпжна-пісьмовай культуры 
(Ю.Лабынцаў, Л.Шчавінская, М.Нікалаеў, Н.Бярозкіна, Т.Самайлюк). Прызнаны факт 
небезбалеснасці яе ліквідацыі для беларускага народа і яго культуры (Я.Анішчанка, 
У.Сосна, С.Токць, С.Марозава і інш.). Клубок супярэчнасцяў і скажэнняў, звязаных з 
роллю уніяцкай царквы ў этнакулыурным развіцці Беларусі, імкнуцца разблытаць 
гісторыкі А.Грыцкевіч, Л.Лыч, Г.Галенчанка, В.Цяплова, Л.Іванова, Г.Сагановіч, 
А.Філатава, І.Марзалюк, літаратуразнаўцы А.Мальдзіс, М.Хаустовіч, этнографы 
М.Піліпенка, М.Мікуліч, А.Рогалеў і інш. аўтары.

Аднак у бачанні наступстваў 1596 г. сярод гісторыкаў краіны няма адзінства. 200- 
гадовая традыцыя ганьбавання уніі спачатку ў жыцці, а потым у навуцы выпрацавала 
сапраўдны «антыберасцейскі сіндром» у шэрагу вучоных, схільных ігнараваць 
найноўшыя дасягненні уніязнаўства, і ў паірыётаў праваслаўнай царквы, якія 
зыходзяць з тэзы аб ісціннасці толькі іх веры і ўспрымаюць гісторыю уніяцтва толькі з 
пазіцый яго супрацьстаяння з праваслаўем. Гэта, тым не менш, не перашкодзіла 
прадстаўніку данага кірунку М.Гайдуку ўбачыць тэндэвдыю абуджэння уніяй у 
першай трэці XIX ст. ў яе адукаваных колах нацыянальнай самасвядомасці; заўважыць 
моцны рух у абарону уніі, у скасаванні якой базыльяне, шляхта, гараджане і немалая 
частка духавенства ўбачылі не вяртанне да веры бацькоў, а навязванне чужой па мове і 
абраднасці «маскоўскай веры».

Шмат якія ўсталяваныя ў 30-80-я г. палажэнні пахіснулі працы сучасных 
украінскіх вучоных: М.Кашубы, І.Паслаўскага, С.Плохія, М.Гуменнага, Я.Дашкевіча, 
Л.Цімашэнкі, Д.Сцяповіка, М.Фурсы, В.Ульяноўскага, С.Якавенкі і інш. Узнікненне 
уніяцкай нарквы ў іх звязваецца з агульнаеўрапейскім працэсам фарміравання 
нацыянальных цэркваў (І.Паслаўскі). М.Гуменны лічыць падзею 1596 г. рэвалюцыйнай 
зменай духоўнай арыентацыі пры захаванні свайго менталігату. Уніяцкі эксперымент, 
на думку Я.Даіпкевіча, абудзіў шмат творчых сіл, але парушыў стабільнасць у 
грамадстве. Відавочна імкненне даследчыкаў Украіны прасачыць гісторыю уніі ў 
кантэксце дылемы Усход-Захад, якая шмат стагоддзяў стаіць і перад іх краінай.

Лепшаму разумснню праблемы паспрыяла серыя круглых сталоў «Гісторыя рэлігій ва 
Украіне» і «Берасцейскіх чытанняў», на ірэціх з якіх' упершыню зынтэгравапа 
агаворваўся «ўкраінскі культурны бум XVII ст.» даследчыкамі мовы, літаратуры, 
музыкі, мастацгва.

Ажывілася цікавасць да ўжо амаль ахутанай ценем забыцця уніі расійскай 
гістарыяграфіі (М.Дзмітрыеў, Б.Флора, Т.Апарына і інш.). У адрозненне ад беларускай, 
украінскай і польскай навукі, так і не выпрацаваўшых адзінага бачання праблемы, ёй 
харакгэрна канцэптуальная стабільнасць: ідэя уніі падаецца глыбока чужой 
беларускаму народу, а Масква - гарантам стабільнасці Беларусі і талерантнасці ў 
процівагу падступным лацінянам, рымскаму прастолу і Рэчы Паспалітай. Гэтаму, 
аднак, дысаніруе прапанова М.Дзмітрысва пераглядзець капфесійна-суб’ектыўную 
гістарыяграфічную традыцыю зводзіць унію толькі да заняволення праваслаўнай 
царквы, перастаць бачыць у яе мясцовых дзеячах, не стаяўшых у баку ад сацыяльна- 
канфесійных «шуканняў» свайго часу, купку прадажных адшчапенцаў, а рэлігійна- 
культурную праграму уніятаў — атоесамліваць з мэтамі каталіцтва па ўкраінска- 
беларускіх землях.

Багатую традыцыю даследавання уніі мае польская гістарыяірафія, якая ў яе 
трактоўцы зыходаіць з інтарэсаў сваёй дзяржавы. Ля вытокаў вывучэння праблемы 
стаялі В.Хаткоўскі, ЭЛікоўскі, А.Халецкі. У сувязі з дыскусіяй, якая разгарнулася ў 
другой Рэчы Паспалітай адносна распаўсюджвання неауніі ў Заходняй Беларусі, 
вызначыліся даве тэндэнцыі. Зыходзячы з польскіх этнапалітычных інтарэсаў, адны 
ацэньвалі унію ўзору 1596 г. як найлепшы шлях дзяржаўнай асіміляцыі 
ўсходнсславянскіх народаў. Другія бачылі ў ёй крыніцу і форму беларускага і 
ўкраінскага нацыянальнага сепаратызму.

Значнай вяхой на шляху асэнсавання уніі праз прызму культуры сталі працы 
апошняй трэці XX ст. М.Підлыпчак-Маяровіч, М.Чубрыньскай-Леанарчык. 
Ю.Марошака, А.Мірановіча, Т.Хынчэўскай-Генэль, М.Папежыньскай-Турэк, 
Г.Дылянговай, Б.Кумора, Т.Слівы, Е.Клачоўскага, РЛужнага, А.Навумава, 
В.Грыневіча, М.Радвана, С.Набыванца, С.Абірэка, П.Навакоўскага і інш. Для 
М.Папежыньскай-Турэк Берасцейская унія была плоскасню расійска-польскага 
палітычнага сутыкнення і цывілізацыйнага сутыкнення Усход-Захад, ддя А.Навумава 
- спробай абароны асобнасці «рускай» культуры ў межах Рэчы Паспалітай. Паводле 
В.Віткоўскага, сфарміраваныя да канца XVI ст. беларуская і ўкраінская мовы праходзілі 
канчатковую шліфоўку пад пер’ямі «берасцейскіх» палемістаў. Набыткам 
еўрапейскай навукі сталі матэрыялы міжнародных канферэнцый у Гданьску, 
Кракаве, Любліне, Чанстахове, а таксама ў Неймегене (Галандыя), прысвечаных 
праблеме соцыякультурных і этнаканфесійных наступстваў уніі2.

1 Берестейська унія та украінська культура XVII столітгя: Матеріалн Третіх 
«Берестейськнх чйтань». Львів, Кйів, Харьків, 20-23 червеня 1995 р. / Ред. Б.Гудзяк. - 
Львів, 1996.
2 Unia brzeska і jej nast^pstwa. - Gdansk, 1991; Unia brzeska z perspektywy czterech stuleci: 
Materialy mi^dzynarodowego sympozium naukowego, Lublin, 20-21/IX 1995 r. - Lublin, 1998; 
Unia Brzeska. Geneza, dzieje i konsekwencje w kulturze narodow slowianskich / Pod red. 
R.Luznego, F.Ziejki, A.Kepinskiego. - Krakow. 1994; 400-lecie Unii Brzeskiej: Tlo polytyczne,



14
Сучаснае замежнае уніязнаўства асабліва цікавяпь змены, якія прынёс 1596 

г. у геапалітычны і культурны кантэкст народаў. Пры гэтым ватыканскія вучоныя 
(А.Вялікі, М.Ваврык, С.Сенык, І.Музычка, М.Марусін, А.Пекар, І.Натрыла і інш.) 
схільныя падаваць папства цывілізуючым фактарам у гісторыі Украіны і 
Беларусі. Даследчыкам ЗША (Б.Гудзяк, В.Ленцык, Д.Флын, Д.Фрык) і Канады 
(А.Мончак) падзея бачыцца праз прызму ўключэння гэтых зямель у заходні 
культурна-цывілізацыйны кантэкст. Аднак у замежных публікацыях аіюшняга 
дзесяцігоддая цікавячая нас праблематыка распрацоўваецца, галоўным чынам, на 
ўкраінскім матэрыяле.

Пры вялікім аб’ёме навуковай прадукцыі адвечная для беларускай 
гістарыяграфіі праблема «унія і лёс народа, культуры», тым не менш, яшчэ 
далёкая ад навуковага вырашэння. He абагульнена ўся шматстайнасць фактараў, 
што прывялі кіраўніцтва Кіеўскай мітраполіі да зменьг кананічнай 
падпарадкаванасці. He даследавана дзейнасць уніяцкай царквы па адстойванні 
сваёй самабытнасці ў межах саюза з Рымам. Належным чынам не ацэнена роля 
уніяцкага фактару ва ўключэнні Беларусі ў еўрапейскі культурны час і прастору. 
У пачатковай стадыі знаходзіцца вывучэнне ролі уніяцкай царквы ў развіцці 
адукацыі, кніжна-пісьмовай культуры, музычнага мастацтва. Патрабуе далейшага 
асэнсавання яе месца ў этнамоўных працэсах канца XVI - XIX ст., ў фарміраванні 
менталітэту нашага народа. Нездавальняюча і супярэчліва вырашана пытанне аб 
этнічнай тоеснасці уніятаў. Падлягаюнь перагляду роля вонкавага фактару 
(польскага, расійскага) ў жыццядзейнасці царквы і адносіны беларускага народа 
да яедэмантажу.

У другім раздзеле «Крыніцы» акрэслена кола архіўных і апублікаваных 
дакументаў і матэрыялаў, выкарыстаных для рэканструкцыі этнакультурнага 
партрэта уніяцтва.

Новыя тэндэнцыі ў царкоўна-культурнай сферы канца XVI ст. і рэакцыя на 
іх грамадства знайшлі адлюстраванне ў Баркулабаўскім, Віцебскім летапісах, 
Магілёўскай хроніцы. Шырокую панараму рэлігійна-культурнага быцця канца 
XVI - сярэдзіны XVII ст., спосаб мыслення і настроі сучаснікаў высвечваюць 
палемічныя творы. Канфесійна заангажаваныя, але заклапочаныя лёсам свайго 
народа аўтары абодвух лагераў уздымаюць у іх пытанні яго царкоўнай гісторыі і 
будучыні, адносін да духоўнай спадчыны продкаў, праблемы культуры, мовы, 
навукі, адукацыі; бескампрамісна крытыкуюць царкоўныя парадкі на «Русі»; 
абмяркоўваюць юрыдычна-прававыя аспекты уніі. Асаблівую ўвагу прыцягваюць 
апошнія творы М.Сматрыцкага, у якіх ён змяніў сваю жыццёвую пазіцыю і

skutki spoleczne і kulturalne: Materialy z konferencji naukowej, Czestochowa, 25-27.IX.1995 / 
Pod red. A.Zakrzewskiego i J.Falowskiego. - Cz^stohowa, 1996; Unia Brzeska: Przeszlosc i 
teraznejszosc. 1596-1996: Materialy miedzynarodowego sympozium, Krakow, 19-20 listopada 
1996 _ Krakow, 1998; Kijow - Brzesc - Rzym: Tendencje unijne i ich kulturowo-religijne 
konsekwencje przed i po 1596 roku // Krakowskie Zeszyty Ukrainoznawcze. T. V-VI. - 
Krakow. 1997. - S. 11 - 209; 400 лет Брестской церковной уннн 1596 - 1996: Крвткческая 
переоненка: Сборннк матерналов международного снмпознума, Неймеген. - М., 1998.

15 
культурна-рэлігійную арыеніацыю. Вобразы і справы уніяцкіх лідэраў Беларусі 
І.Пацея, І.Руцкага, І.Кунцэвіча ўвасобіліся ў іх жыццяпісах.

Вялікую навуковую цікавасць уяўляюць розныя праекты, праграмы, запіскі. 
«артыкулы», якія, не маючы юрыдычнай сілы, вызначалі лёс уніянкай царквы, 
акрэслівалі перспектывы яе развіцця: мемарыял 1476 г. мітрапаліта Мізаіла папе 
рымскаму Сіксту IV, умовы-артыкулы уніі, праект новага аб’яднання П.Магілы 
1645 г., «Праект знішчэння Русі» 1717 г., допіс Я.Булгарыса «О нанлучшем 
способе воссоеданеяня уннатов с православной церковью» (1793 г.), запіска 
І.Сямашкі 1827 г. з праграмай рэформ і г.д.

Акрэсліць статус царквы ў грамадстве, дзяржаве, хрысціянскім свеце 
дапамагае шырокі спектр прававых помнікаў XVI-XIX ст., сярод якіх 
выдзяляюцца: 1) ўрадавыя акты на карысць уніі і па ўрэгуляванню 
міжканфесійных стасункаў ў Рэчы Паспалітай; 2) помнікі кананічнага права 
(рашэнні сабораў, пастановы базыльянскіх кангрэгацый, граматы мітрапалітаў і 
епіскапаў, указы уніяцкіх кансісторый і калегіі, папскія булы і брэве, дэкрэты 
кангрэгацыі прапаганды веры); 3) пастановы расійскіх свецкіх і духоўных улад па 
абмежаванні сферы ўплыву і ліквідацыі уніяцкай царквы. Несумненную 
каштоўнасць ўяўляе знешнепалітычная дакументацыя (дыпламатычная перапіска, 
данясенні расійскіх камісараў і консулаў заходнееўрапейскіх краін сваім урадам і 
інш.).

Багатае святло на праблему праліваюць матэрыялы наркоўнага і свецкага, у 
тым ліку судовага, справаводства. Асаблівую каштоўнасць маюць прашэнні, 
заявы, скаргі прыхаджан, брацтваў, прыходскіх святароў, з якіх гісторыя уніі з 
усімі яе перыпетыямі паўстае праломленай у індывідуальных чалавечых лёсах. 
Кампактнымі, дастакова дакладнымі і інфармацыйна насычанымі крыніцамі па 
тэме з’яўляюцца фундушы і завяшчанні, інвентары, акты «візітацый» ба- 
зыльянскіх кляштараў, цэркваў, школ; дадзеныя рэвізій бібліятэк, архіваў. 
рэестры кніг; ведамасці колькасці прыхаджан, навучальных і дабрачынных 
устаноў, па асабовым складзе духавенства, стане культавых пабудоў, а таксама 
падпіскі, рахункі, кантракты.

Традыцыйнае ўспрыманне царкоўна-культурных падзей на Беларусі XVII- 
сярэдзіны XIX ст. і звязаных з імі этнаканфесійных працэсаў істотна ўзбагачаюць 
і карэктуюць мемуары чыноўнікаў (Г.Дабрынін, І.Жыркевіч), «ліквідатараў» уніі 
(І.Сямашка, В.Лужынскі, М.Сушкоў), выхаванцаў базыльянскіх школ (І.Ходзька, 
А.Адынец), рэпрэсіраваных святароў і манахаў (Г.Міцэвіч, І.Андрушкевіч, 
І.Салтаноўскі), а таксама дзённікі базыльянскіх манастыроў. Унія пакінула ба- 
гатую эпісталярную спадчыну. Унікальны характар носяць калектыўныя петыцыі, 
пратэсты і прашэнні 1830-х г. духавенства і народа супраць уніфікацыі царкоўна- 
рэлігійнага жыцця. Агонія уніяцтва і постунійная рэчаіснасць адбілася на 
старонках перыёдыкі (замежная, «Вестннк Западной Росснн», «Епархнальные 
ведомостн», «Мужыцкая праўда» і інш.).

На дапамогу даследчыку прыходзяць таксама помнікі уніяцкага кнігапісання 
і кнігадрукавання, творы сакральнага мастацтва і фальклор, якім вера адбілася ў 
народнай свядомасці.



16 17
Назіранні і высновы дысертацыі грунтуюцца на дакументах і матэрыялах, 

выяўленых аўтарам у архівах і рукапісных аддзелах бібліятэк Беларусі, Расіі, 
Украіны, Літвы і Полыпчы, а таксама пачарпнутых з айчынных і замсжных 
публікацый крыніц. Найбольш кампактным і навукова значным з’яўляецца 
«Архіў уніяцкіх мітрапалітаў» (ф. 823 Расійскага дзяржаўнага гістарычнага архіва 
ў Санкт-Пецярбургу). Асэнсаванню праблемы дапамаглі фонды культавых 
устаноў Нацыянальнага гістарычнага архіва Літвы ў Вільнюсе (ф. 634 «Літоўская 
грэка-уніяцкая кансісторыя»), Нацыянальнага гістарычнага архіва Беларусі (ф. 
3245 «Беларуская грэка-уніяцкая кансісторыя», ф. 2617 «Тадулінскі манастыр»), 
Цэнтральнага дзяржаўнага гістарычнага архіва Украіны ў Львове (ф. 201 «Грэка- 
каталіцкая мітрапалічая кансісторыя ў Львове», ф. 408 «Протаігуменат 
манастыроў ордэну Васіля Вялікага ў Львове»). Гісторыя уніяцкай царквы ў 
гэтых дакументальных комплексах пададзена нібы знутры - з пункту погляду яе 
кліра і паствы. Карціну царкоўна-рэлігійных падзей канца XVI - першай паловы 
XIX ст. на Беларусі і звязаных з імі этнакультурных працэсаў праз прызму 
бачання расійскіх свецкіх і духоўных уладаў утрымліваюць дакументы Расійскага 
дзяржаўнага архіва старажытных актаў (ф. 79 «Адносіны Расіі з Полыпчай» і 
інш.) і Дзяржаўнага архіва Расійскай Федэрацыі ў Маскве (ф. 109 «III аддзяленне 
ўласнай яі.в.канцылярыі»), Расійскага дзяржаўнага гістарычнага архіва ў Санкт- 
Пецярбургу (ф. 797 «Канцылярыя обер-пракурора Сінода» і ф. 824 «Беларуска- 
літоўская духоўная калегія Сінода»).

Міжканфесійныя стасункі першай паловы XIX ст., уніяцкае 
храмабудаўіііцтва і асветніцтва, рэформы 30-х г., супраціў дэупізацыі, 
«падпісной» і антыарганнай кампаніі, акцыі замены служэбнікаў і інш. 
адлюстроўваюць шматлікія дакументы ф. 1297 («Канцылярыя генерал-губерна- 
тара віцебскага, магілёўскага і смаленскага») Наныянальнага гісгарычнага архіва 
Беларусі і ф. 1 («Канцылярыя гродзенскага губернатара») Нацыянальнага 
гістарычнага архіва Беларусі ў Гродне. Каштоўны збор актавых крыніц па тэме 
ўтрымліваецца ў фамільным архіве Радзівілаў у Галоўным архіве старажытных 
актаў у Польшчы. Разрозненыя, але ад гэтага не менш цікавыя дакументы 
выяўлены ў рукапісных аддзелах біблітэк Вільнюса, Львова, Санкт-Пецярбурга, 
Варшавы, Кракава, Вроцлава.

Вывучэнне масіва даступных, годных веры крыніц, пры адмове ад іх падзелу 
на зручныя і нязручныя, дазволіла ўбачыць ашаламляльную супярэчнасць паміж 
сведчаннем іістарычных помнікаў і намаляваны.м дарэвалюцыйнай расійскай і 
савецкай гістарыяграфіяй вобразам уніі; пераканала, што раскрыць аб’ектыўную 
карціну падзей і працэсаў выкарыстаннем крыніц толькі аднаго лагера 
немагчыма.

У другой главе «Набліжэнне Беларусі да заходнееўрапейскай культурнай 
прасторы праз унію» на аснове цывілізацыйнага падыходу пераасэнсоўваюцца 
прычыны з’яўлення і сутнасць новага веравызнання, інтэлектуальна-культурнае і 
мастацкае забеспячэнне дзейнасці уніяцкай царквы ў 1596-1839 г. і лёс яе 
культурнай спадчыны з 30-х г. XIX ст.

У першым раздзеле «Заключэнне Берасцейскай уніі ў кантэксце рэлігійпа- 
палітычнай і зтнакультурнай сітуацыіў Еўропе» аналізуюцца прычыны уніі і 
ахаракгарызаваны мэты яе суб'ектаў. Абвяргаецца тэорыя аб'ектнай ролі Беларусі 
ў яе заключэнні. Саюз 1596 г. паказаны як падзея, дэтэрмінаваная 
геацывілізацыйным становішчам Беларусі, яе знаходжаннем у кантактнай зоне 
дзвюх кулыурна-рэлігійных сістэм, і збегам комплексу ўнутраных абставін і 
еўрапейскіх рэлігійна-палітычных адносін апошняй трэці XVI ст.

У 60-90-я г. XVI ст. Беларусь стала зонай саперніцтва за гегемонію ў гэтым 
рэгіёне Еўропы двух сусветных рэлігійных цэнтраў - Ватыкана і 
Канстанцінопальскага патрыярхата і дзвюх вялікіх палітычных сіл - Польшчы і 
Маскоўскай дзяржавы. Поспрыдэнцкі каталіцызм звязвае з «рускімі» землямі 
Рэчы Паспалітай надзею на рэванш за страты ў Рэфармацыі. Ватыкан, які 
трактаваў лакальную унію як інкарпарацыю, паглынанне праваслаўнай царквы, 
пачынае рашучую барацьбу за ўцягванне Беларусі ў сферу свайго ўплыву, 
намагаючыся парушыць яс традыцыйныя сувязі з хрысціянскім Усходам. У 
разбурэнні канфесійнага вузла, што звязваў Беларусь і Украіну з Масквой. і 
дасягненні дзяржаўнай монаканфесійнасці варшаўскаму двару бачыўся залог 
цэласці і трываласці Рэчы Паспалітай. Прэтэнзіі Масквы на ролю «трэцяга Рыма», 
узмоцненыя з яе абвяшчэннем у 1589 г. патрыярхатам, штурхалі беларуска- 
ўкраінскую праваслаўную іерархію ў абдымкі першага Рыма. Новая рэлігійна- 
палітычная сітуацыя ва Усходняй Еўропе вымагае самавызначыцца і Кіеўскую 
мітраполію. Апагей супрацьстаяння Захаду і Усходу на Беларусі 90-х г. востра 
паставіў перад ёй, ахопленай рэлігійным антаганізмам, праблему канфесійпага 
суіснавання і кансэнсуса.

Культурнае «спазненне» беларускага грамадства ад заходнееўрапейскага 
прагрэса, у многім абумоўленае ахоўна-ізаляцыянісцкай пазіцыяй праваслаўнай 
царквы; надзенне палітычнага і духоўнага прэстыжу Канстанцінопальскага 
патрыярхата і звязаны з і'эіым заняпад праваслаўя ў ВКЛ, а разам з ім і ўсяго 
духоўна-культурнага жыцця, з аднаго боку, а, з другога, прыцягальнасць 
каталіцкага Захаду, які даў прыклад аздараўлення касцёла і кінуў беларускаму і 
ўкраінскаму народам моцны культурна-інтэлектуальны выклік, схілілі 
хрысціянскіх лідараў Беларусі аддаць прыярытэт сувязям з заходнехрысціянскім 
тыпам цывілізацыі.

Няздольнасць праваслаўнай царквы Беларусі перабудавацца ў новай 
духоўнай і этнакультурнай сітуацыі, што мела сваім вынікам расчараванне эліты, 
якая спачатку пайшла ў пратэстантызм, а потым у касцёл і праз іх апалячвалася, 
аслабленне кансалідацыйных працэсаў унутры толькі што аформленага этнасу і 
пагроза спіхвання беларусаў у шэраг «пазагістарычных» народаў, абумовілі 
перамогу сіл, якія стаялі за царкоўную унію. Змена геапалітычнай і духоўна- 
культурнай сітуацыі ў Еўропе і новыя рэаліі беларускай рэлігійна-палітычнай і 
зтнакультурнай рэчаіснасці запатрабавалі прывядзення ў адпаведнасць да іх 
царкоўна-рэлігійнага жыцця. Ідэя яго рэфармавання на шляхах уніі выйшла з 
беларуска-ўкраінскіх інтэлектуальных колаў, якія ў стварэнні альтэрнатыўнай 
веры бачылі форму адаптацыі сваёй парквы да новых умоў эпохі, сродак



18
духоўнага абнаўлення грамадства і ўмацавання яго культурна-рэлігійнай і 
этнічнай асобнасці ў нраваслаўна-каталіцкім атачэнні, а таксама яшчэ адзін крок 
Беларусі да збліжэння з Заходняй Еўропай. Усведамленню неабходнасці рэформы 
паспрыяў візіт у 1588-1589 г. у Кіеўскую мітраполію канстанцінопальскага 
патрыярха Ярэміі.

У другім раздзеле «Сінтэз візантыйскай культурнай спадчыны, 
усхобнеславянскіх традыцый і заходніх уплываў у беларускім уніяцтве» 
прасочаны генезіс веравызнання і ўзаемадзеянне ў ім элементаў розных 
культурна-цывілізацыйігых тыпаў. Духоўнай амбівалентнасці беларускага этнасу 
уніяцтва проціпаставіла «кансэнсусны тып культуры», заснаваны на падвойным 
культурным кодзе і псіхалагічна да гэтага этнасу адаптаваны. Культурную 
дылему Усход-Захад, Канстанцінопаль-Рым яно вырашае як сінтэз 
каштоўнасцяў, стаўшы, такім чынам, спосабам суіснавання і ўзаемадзеяння 
праваслаўя і каталіцтва, формай дыялогу культур.

Уніяцтва сі'нтэзавала на беларускім этнічным грунце візантыйскую 
культурна-рэлігіййую спадчыну (літургія, малітвы, абрады, цырымоніі, таінствы, 
святы, шанаванне айцоў усходняй царквы, юльянскі каляндар, шлюбы святароў і 
інш.), старажытныя ўсходнеславянскія традыцыі (царкоўнаславянская мова, 
святыя і інш.) з заходнехрысціянскімі навацыямі (прымат папы рымскага, 
каталіцкі сімвал веры, шэраг святаў і святых, аўтарытэт каталіцкіх тэолагаў, 
музыка, скульптура і інш.). Першыя забяспечвалі пераемнасць, апошнія - 
наватарства уніяцкай сакральнай культуры, а іх узаемадзеянне і канкурэнцыя 
былі крыніцай яе дынамікі. Па асаблівасцях спалучэння гэтых кампанентаў 
выдзяляюцца наступныя перыяды гісторыі уніяцтва: 1) 1590-1596 г.; 2) 1596 г. - 
сярэдзіна XVII ст., 3) другая палова XVII ст. - 1720 г., 4) 20-70-я г. XVIII ст., 5) 
канец XVIII ст. - 1839 г. Аблічча веры і звязаны з ёй уклад жыцця і мадэль 
хрысціянскай культуры фарміраваліся ва ўзаемадзеянні дзвюх тэндэнцый: 
арыентальнай, абараняўшай чысціню і недатыкальнасць усходняга абраду, і 
заходняй, накіраванай на лацінізацыю, якія то ўжываліся разам, то спрачаліся за 
прырытэт.

На першым этапе выпрацоўваліся тэарэтычныя асновы зместу і аблічча 
інтэгральнай версіі хрысціянства, акрэсліваліся гарантыі забеспячэння яе 
самабытнасці і правоў. На другім этапе гэтыя асновы ўвасабляюцца ў жыццё, 
адбываецца арганізацыйнае афармленне царквы. Новае веравызнанне ўтвараецца 
шляхам трансфармацыі праваслаўя з захаваннем дастаткова жорсткай 
пераемнасці, без парушэння базавых каштоўнасцяў і менталітэту беларусаў. 
Справакаваная 1596 г. рэлігійная сустрэча-сутычка паміж грэчаскім і лацінскім 
светам у пэўнай ступені стабілізуецца. Царква ў гэты перыяд у асноўным 
прытрымліваецца замацаваных берасцейскімі артыкуламі першаасноў.

На трэцім этапе ўзмацняецца працэс нарастання ролі заходнехрысціянскіх 
элементаў, хоць палітычна скіраванае на Захад уніяцтва па-ранейшаму 
псіхалагічна было арыентавана на Усход. Закладзеныя ў новым царкоўным 
інстытуце магчымасці самаразвіцця вядуць да яго ўпадаблення да рымскай 
царквы. Свядома і нявольна лацінізацыя ахоплівае ўсе сферы сакральнага жыцця:

19
літургію, абрады, дагматыку, арганізацыйную структуру, вонкавы выгляд і 
інтэр ер храмаў, лад і стыль жыцця духавенства, нават тэрміналогію, - аднак да 
памежжа XVH-XVIII ст. яшчэ не была масавай і ўсеахопнай з’явай і 
практыкаваліся, галоўным чынам, базыльянамі. Відавочнай становіцца змена 
культурна-дагматычнай арыентацыі, але абрад - сарцавіна рэлігійнай кулыуры, 
гарант уласнай ідэнтычнасці, - у цэлым захаваўся нязменным. Чыннікамі 
лацінізацыі былі іерархі і базыльяне - выхадцы з арыстакратыі, суіснаванне з 
лацпппкамі, проціпастаўленне сябе праваслаўю. У вёску лацінізацыя не пранікла 
так глыоока, як у горад і мястэчка. Нівеліроўка выклікала супрацьдзеянне белага 
духавенства, сярод якога ўзнік рух за рэарганізацыю царквы ў духу злучэння 1596 
г. Праціўнікамі крайняй лацінізацыі былі мітрапаліты І.Руцкі, А.Сялява, Я.Суша. 
Л.Кішка і інш. Пачынаецца раздваенне уніяцкай веры. Двухаблічнасць 
аоаРоч^ася яс няпэўнасцю, дагматычна-абрадавай блытанінай і 
няўстойлівасцю. У рымскай палітыцы адносна уніяцтва супрацьдзейнічалі дзве 
тэндэнцыі: на уніфікацыю і на захаванне асобнасці абрадаў.

На чацвёртым этапе адбываецца ўпарадкаванне нормаў царкоўнага жыцця і 
абрадавай практыкі, паляпшэнне духоўнай адукацыі і інтэнсіўнае нарастанне 
заходніх запазычанняў. Мяжа, пастаўленая ім у 1595 г., у XVIII ст. была 
пяройдзена. Замойскі сабор, з аднаго боку, імкнуўся да захавання аўтарытэту 
візантыйска-славянскай спадчыны, а з другога, легітымізаваў тыя новаўвядзенні, 
што ўжо аселі, прыжыліся ў царкве (каталіцкія сімвал веры і некаторыя святы і 
інш.). Акультурацыя уніяцтва, якая пацягнула за сабой змену яго культурнай 
парадыгмы, - вынік прамога і доўгага кантакту з заходнехрысніянскім светам a 
не прымусовага навязвання.

Заходнехрысціянскія ўкрапленні ацэньваюцца неадназначна: з аднаго боку 
яны ўскладнялі развіццё беларускай кулыуры, а, з другога, узбагачалі яе новымі 
элементамі. формамі, рысамі і спрыялі набліжэнню беларускага рэгіёну да 
заходнееўрапейскай культурнай прасторы, давалі элітам адчуванне сваёй 
прыналежнасці да заходняй цывілізацыі.

У дзейнасш уніяцкай эліты на пятым этапе бачацца тры плыні, якія паставілі 
царкву перад выбарам паміж духоўнасцю Усходу і Захаду: 1) «старауніяцкая», 
якая трымалася карэнняў беларушчыны, шанавала яе, пагаджала з польскай 
культурай і імкнулася павярнуць веру да літургічных першаасноў (I Лісоўскі)- 2) 
на зліццё з рыма-каталіцтвам (базыльяне) і 3) на збліжэнне з праваслаўем 
(І.Сямашка, В.Лужынскі, А.Зубко. І.Тупальскі), якая ў 30-я г. перамагае.

Задуманае і ажыццёўленае як рэлігійная альтэрнатыва ўсходняму і 
заходняму хрысціянству, уніяцтва аддалілася ад першага і не злілася з другім 
нібы «завісла» паміж Царградам і Рымам - і было асуджана на пастаяннае 
балансаванне паміж дзвюма цывілізацыямі, культурамі і рэлігіямі. ІІад уплывам 
вонкавых (барацьба суседніх дзяржаў за культурную дамінацыю на Белапусі, 
ватыканская палітыка) і ўнутраных фактараў (раздваенне царквы, супярэчнасці 
паміж белым і чорным духавенствам, дзейнасць апазіцыі) уніяцтву было цяжка 
ўтрымацца ў залатой сярэдзіне - яго схілялі то ў адзін, то ў другі бок. У рэшце- 
рэшт яно стала ахвярай культавых інстытутаў, якія само намагалася інтэграваць.



20 21

«Стварэнне царквой уласнай сістэмы адукацыі», як паказана ў трэцім 
раздзеле, было адным з прыярытэтных напрамкаў яе дзейнасці. Спецыфіка 
культавага інстытута патрабавала і адпаведнай сістэмы адукацыі, якая магла б 
сінтэзаваць візантыйска-славянскія традыпыі (з усходнім багаслоўем, 
стараславянскай і грэцкай мовамі) з рымска-каталіцкімі (з заходняй тэалогіяй і 
латынню). Пры гэтым бачыцца тэндэнцыя супрацьпаставіць «рускую» асвету 
езуіцкай, выдаткамі якой былі лацінізацыя і паланізацыя беларускай моладзі. 
Разгортванне сеткі уніяцкіх школ ішло паралельна з падрыхтоўкай кадраў у 
каталіцкіх навучальных установах Рэчы Паспалітай і замежжа. Буйнейшымі 
асветніцкімі цэнтрамі уніі сталі Вільня, Мінск, Быцень, пазней — Жыровіцы, 
Полацк, Баруны і інш. Базыльянскія кангрэгацыі ўдзялялі шмат увагі пытанням 
падрыхтоўкі аду каваных работнікаў на ніве уніі. На свае сродкі ордэн у XVII — 
першай трэці XIX ст. забяспечваў шматгадовыя студыі здольных манахаў у краі і 
за мяжой, утрымліваў школы і прафесароў. 3 іх дапамогай Пацей і Руцкі стварылі 
новую фармацыю духавенства, якая прынесла карысць сваёй царкве. 3 ростам яго 
ведаў ўзрастала рэлігійная свядомасць вернікаў, большасць якіх з іншых крыніц 
асветы не магла карыстацца. Адукацыйныя магчымасці базыльян імкнуліся 
ўзмацніць мітрапаліты А.Сялява. Ц.Жахоўскі, Л.Кішка, уладзімірска-брэсцкі 
епіскап Л.Заленскі. 3 XVII ст. базыльянскае школьніцтва пачынае падтрымліваць 
добразычлівая да новай веры знаць. Запрашэнне настаўнікаў з-за мяжы, 
мажлівасць атрымання адукацыі на Захадзе, карыстанне паслугамі езуітаў, 
набыццё замежнай літаратуры, а таксама пошукі падтрымкі адукацыйных захадаў 
у Ватыкане спрыялі пашырэнню міжнародных культурных кантактаў Беларусі з 
краінамі Еўропы.

Набыткі царквы ў адукацыйнай сферы ў XVII - першай палове XVIII ст- 
неадназначныя. 3 аднаго боку, была адкрыта сетка навучальных устаноў рознага 
тыпу, праз якую падрыхтаваны значны слой прапаведнікаў, педагоіаў, вучоных, 
тэолагаў, як правіла, з ліку базыльян, а, з другога, царква не змагла даць 
належ.чай адукацыі свецкаму кліру, што абярнулася яго масавым невуцтвам. 
Няздольнасць стварыць канкурэнтаздольную езуіцкай адукацыйную сістэму 
была вялікай няўдачай уніяцтва, бо не дазволіла спыніць дэнацыяналізацыю 

вярхоў. • • A '
Правільна знойдзенае царквой мссца ў новых рэаліях эпохі све 

пераход у рукі базыльян пікольнай справы езуітаў і ўрадавая падтрымка 
абумовілі значную і карысную ролю уніяцка-базыльянскіх школ у разв 
асветы ў апошняй чвэрці XVIII — першай трэці XIX ст. Заслугай царквы ьіл 
адкрыццё свецкіх публічных школ у Барунах, Беразвеччы, Брэсце, алачыне, 
Жыровіцах, Віцебску, Вярбілаве, Лядах, Паддубіссі. ўтарытэт 
навучальнымі ўстановамі былі Галоўная семінарыя ў Вільні, рэсцк 
Лаўрышаве) і Полацкая семінарыі. Вялікая ўвага ў іх удзялялася свецк 
дысцыплінам; навучанне насіла пераважна філалагічны характар і 
патрыятычную скіраванасць. У 20-я г. усур’ёз прапрацоўваўся праект адкры 
Полацку духоўнай акадэміі. Базыльянска-уніяцкія школы прызначаліся 
манаства, свецкага духавенства і шляхецкай моладзі. У іх працавала пед

нямала відных асоб свайго часу, якія падрыхтавалі шмат вядомьіх царкоўных, 
культурных, грамадска-палітычных дзеячаў, вучоных і пісьменнікаў. У ЗО-я г. 
цапква падышла да стварэння школ для дзяцей сялян і мяшчан. На мяжы 20-30-х 
г. XIX ст. пераарыентаваная на падрыхтоўку кліру да аб’яднання з праваслаўем 
уніяцкая сістэма адукацыі падверглася карэннай рэарганізацыя, а базыльяне з іх 
кірункам выхаваўчай дзейнасці, не адпаведным відам урада, былі выцеснены са 
сферы адукацыі.

У чацвёртым раздзеле разглядаецца «Кніжная культура царквы». Ідэйная 
барапьба вакол уніі дала магутны штуршок развіццю кнігадрукавання. Кніжныя 
патрэбы уніяцкай царквы Беларусі забяспечвалі друкарня Мамонічаў (да 1624 г.) 
і базыльянскія друкарні: Траецкая ў Вільні (1624-1800 г.) і Супрасльская (1693- 
1803 г.). Уніяцкае кнігадрукаванне XVII-XVIII ст. мела значэнне 
агульнанацыянальнага культурнага фактару. Вучоным вядомы 46 кірылічных 
выданняў Траецкай і 96 - Супрасльскай друкарні’. Акрамя рэлігійных кніг з-пад 
іх варштатаў выходзілі слоўнікі і даведнікі, падручнікі, філасофскія, мастацкія 
творы, календары, працы па іеаграфіі, гісторыі, праву, медыцыне, сельскай 
гаспадарцы і інш. Звыш паловы супрасльскіх друкаў ніяк не звязана з мэтамі 
базыльянскага ордэна, a 35% прадукцыі выдадзена кірыліцый".

Недахоп друкарскіх магутнасцяў кампенсаваўся рукапіснай кнігай, якая ў 
XVII-XVIII ст. выкарыстоўвалася ў храмах Беларусі. Калекцыя помнікаў 
уніяцкага кнігапісання захавалася ў бібіліятэках Вільні, Варшавы, Пецярбурга.

Уніяцкая царква назапасіла вялікія кніжныя багацці - прадукцыю ўласных і 
іншых друкарань ВКЛ і замежжа. Бібліятэкі дапамагалі забеспячэнню яе 
пастырскай, асветна-адукацыйнай і навукова-літаратурнай дзейнасці. Склад і 
змест базыльянскіх бібілятэк сведчыць, што ў XVII-XVIII ст. духоўнае жыццё 
адукаванай часткі беларускага грамадства з уніяцкага асяроддзя знаходзілася пад 
моцным уплывам культурна-рэлігійных працэсаў, якія адбываліся ў Цэнтральнай 
і Заходняй Еўропе; уплыў праваслаўнага рэгіёна Еўропы быў на яе нязначным. 
Базыльянскія бібіліятэкі адыгралі станоўчую ролю ў распаўсюджанні на Беларусі 
і перадачы наступным пакаленням еўрапейскага і сусветнага інтэлектуальнага 
вопьпу.

У пятым раздзеле «Сакральнае мастацтва» раскрыты змест 
культуратворчай дзейнасці уніяцкай царквы ў галіне архітэктуры, жывапісу, 
скульптуры і музычна-тэатральнага мастацтва. Станаўленне, пашырэнне і 
развіццё ўласных структур, якое заняло амаль ўсё XVII ст., аб'ектыўна адсоўвала 
мастацкія праблемы на задні план. Перадумовы для звароту да іх стварыла 
канчатковае зацвярджэннё царквы ў другой палове стагоддзя. Росквіт уніяцкага 
сакральнага мастацтва прыпадае на XVIII ст. У гэтай сферы панаваў не падзел, a 
агульная традыцыя, што аб'ядноўвала праваслаўных і уніятаў. Важнейшымі

Кніга Беларусі. 1517-1917: Зводны каталог/ Склад. Г.Я.Галенчанка і інш.-Мн., 1986. -
С. 19,147-189.
‘ Cubrzynska-Leonarczyk М. Oficyna supraska. 1695-1803: Dzieje і publikacje unickiej drukarni 
ojcow bazylianow. - Warszawa, 1993. - S. 142,182-183.



22 23
цэнтрамі развіцця звязанага з уніяй мастацтва былі гарады, у якіх размяшчаліся 
епіскапскія кафедры (Вільня, Полацк, Віцебск, Брэст, Пінск). або мясцовасці, дзе 
знаходзіліся галоўныя манастыры (Жыровіцы, Мінск, Магілёў, Баруны і інш.). 
Буйныя храмы і манастыры канцэнтравалі вакол сябе значныя творчыя сілы: 
будаўнічыя, жываггісныя, скульптурныя. кампазітарскія, музычна-выканальніцкія.

На аснове творчага сінтэзу візантыйскага і заходнееўрапейскага мастацтва 
ў другой-трэцяй чвэрці XVIII ст. у арэале распаўсюджання уніяцтва ўзнікае новы 
мастацкі стыль «віленскае, ці уніяцкае барока». Помнікамі, выкананымі ў гэтым 
стылі (полацкі Сафійскі сабор, цэрквы і манастыры базыльян у Барунах, 
Беразвеччы, Вольна, Талачыне, Жыровіцах, Віцебску), Беларусь увайшла ў 
гісторьпо еўрапейскай архітэктуры. Пабудова храмаў паводле заходніх 
архітэктанічных узораў была праявай імкнення іерархіі да мадэрнізацыі сваіх 
святынь адпаведна духу часу і да ўздыму прэстыжу сваёй канфесіі. Уніяцкі абраз 
з яго сакральным дэмакратызмам і фалькарызмам, зразумелым гледачу з 
сацыяльных нізоў, узбагаціў бсларускі жывапіс. Засвойваючы еўрапейскую 
мастацкую культуру, царква ўзяла ў свой арсенал скульптуру і развівала яе па 
двух напрамках: высокае, арыентаванае на заходнееўрапейскі ўзор, барока, і 
«нізавое барока» народных майстроў, для якога характэрна дэміфалагізацыя 
вобразаў святых і нізвядзенне іх да зямных сімвалаў пакут народа.

Уніяцкая царква ўвяла ў свой рытуал інструментальную музыку і 
садзейнічала развіццю прафесійнай музычнай, арганнай, а таксама тэатральнай 
культуры. У сярэдзіне XVIII ст. працавалі базыльянскія школьныя тэатры ў 
Наваградку і Жыровіцах.

У шостым раздзеле «Лёс культурнай спадчыны уніяцкай царквы ў сувязі з 
рэлігійнай пераарыентацыяй Беларусі канца XVIII - першай трэці XIX cm.» 
прасочана рэвізія уніяйкага культава-абрадавага комплексу, які стаў ахвярай 
палітыкі царызма. практычнай рэалізацыі на Беларусі тэзіса аб прыярытэце Расіі 
ў развіцці сапраўдна-хрысціянскай культуры. Рэвізія - вынік канфлікту культур - 
абярнулася культурным рабаўніцтвам Беларусі. 3 закрыццём манастыроў былі 
распатрошаны, рассеяны або знішчаны назапашаныя за 2 стагоддзі базыльянскія 
кнігазборы. Бясследна знікалі, раскрадаліся, вывозіліся, разыходзіліся па сотнях 
рук архівы епархій, манастыроў, прыходаў. Разбурана базыльянская сістэма 
адукацыі. Ачышчэнне царквы ад лацінскіх запазычанняў на падставе ўказа ад 
7.02.1834 г. суправаджалася знішчэннем яе начыння, скульптур, абразоў, 
выкідваннем музычных інструментаў, перабудовай саміх храмаў. Была штучна 
спынена традыцыя ў развіцці сакральнага жывапісу. Месца твораў аўтэнтычнага 
беларускага іканапісу паступова замянялі абразы іншакультурнага паходжання. 
Пад прэсам знішчальнай машыны апынуліся рэлігійныя кнігі уніятаў.

Падаўленне уніяцкай традыцыі ўвергла беларускае грамадства ў шокавы 
стан. Прыхаджане апазіцыйна настроенага да змен святара бурна рэагавалі на 
ўсялякія спробы яе злому. Асабліва моцны адпор духавенства сустрэла 
выцясненне уніяцкай кнігі прадукцыяй сінадальнай друкарні. Вялікія нараканні ў 
свецкіх і духоўных колах выклікала антыарганная кампанія.

3-за супраціву выкараненне «даўніны» расцягнулася на дзесяцігоддзі. 
Нягледзячы на забароны, рэшткі уніяцкай атрыбутыкі, якія ўдалося зберагчы, 
шанаваліся тайнымі прыхільнікамі уніяцтва ў сярэдзіне - другой палове XIX ст. 
Абарона уніятамі сваіх сакральных каштоўнасцяў абвяргае стэрэатып, што яны 
прыўнесены ў беларускую царкву штучна, прымусова і былі народу 
чужароднымі і непрымальнымі.

Трэцяя глава - «Уніяцтва ў этнаканфесійнай свядомасці беларусаў». У яе 
першьім раздзеле «1596 год у свядомасці сучаснікаў. Царкоўны менталітэт 
уніятаў і іх атачэння» адлюстраваны ўспрыманне саборнага рашэння рознымі 
коламі грамадства, фактары фар.міравання і сутнасць менталітэту уніятаў і іх 
імідж ў вачах прадстаўнікоў сумежных канфесій і суседніх этнасаў. Падрыхтоўка 
і ўвядзенне уніі справакавалі інтэлектуальна-культурны выбух і ўсплёск 
актыўнасці этнасу. На хвалі абуджаных нацыянальна-рэлігійных пачуццяў усё 
больш шырокія слаі (шляхта, духавенства, гараджане) ўцяіваюцца ў працэс 
фарміравання этнічнай самасвядомасці. Абвастраецца гістарычная памяць і 
павышаецца пстарычная культура грамадства. Сутыкнуліся два разуменні 
патрыятызму і абавязку перад продкамі. Намаганні епіскапаў-абнаўленцаў 
спатыкаюцца аб менталітэт уласнай паствы і падначаленага кліра, выхаваных на 
трыдыцыяналісцкім прынцыпе «чым старажытней, тым сапраўдней», не 
пачуўшых іх аргументаў аб пашане старасветчыны і вернасці традыцыі. 
Спачатку грамадства раскалолася на глебе адносін да уніі, якая, замест чаканай 
кансалідацыі, стала крыніцай яшчэ большай дэзынтэграцыі этнасу па 
веравызнаўчай прыкмеце. У грамадскай думцы востра паўстала дылема Усход- 
Захад; у апошнім адны бачылі небяспеку, другія - узор для пераймання. 
Сутнасць тагачасных спрэчак зводзілася да таго, ці збліжацца з 
заходнееўрапейскай культурай, ці захаваць непарушнымі традыцыйныя 
каштоўнасці. Ідэолагі кожнага з табараў былі шчыра перакананы, што толькі яны 
з'яўляюцца выразнікамі інтарэсаў усяго этнасу.

Разгорнутая лідэрамі праваслаўнай апазіцыі антыуніяцкая кампанія мела 
поспех. Іх намаганнямі, падхопленымі пазней царскай і камуністычнай 
гістарыяграфіяй, за міжцаркоўным паразуменнем 1596 г. замацавалася рэпутацыя 
нацыянальнай здрады, а яго дзеячы зняслаўлены і асуджаны на праклён як 
апошнія нягоднікі і ворагі народа. Моцны масавы супраціў уніі выйшаў, 
галоўным чынам, ад мяшчанства вялікіх гарадоў. Найбольшую вастрыню 
супрацьстаянне набывала ў сувязі з барацьбой за культавую маёмасць. Была 
арганізавана акцыя «імпічмента» іерархіі. Асабліва моцныя антыуніяцкія настроі 
назіраліся на мяжы XVI-XVII ст. Асноўнымі іх асяродкамі былі праваслаўныя 
брацтвы на чале з Віленскім. 3 1620 г. гэткія настроі запанавалі на ўсходзе і 
поўдні Беларусі, ў раёнах уплыву варожых да уніі Расійскай дзяржавы і 
Запарожскай сечы. Умяшанне гэтых сіл у міжканфесійныя адносіны на Беларусі 
выводзіць канфлікт за царкоўную агароджу і прыводзіць да яго 
інтэрнацыяналізацыі і палітызацыі. Палітыка маскоўскіх уладаў прыводзіла да 
распальвання антыуніяцкіх настрояў. У сярэдзіне XVII ст. эпіцэнтр супраціву 
уніі перамяшчаеца на Украіну.



24 25
Забойства І.Кунцэвіча стварыла непрыхільныя адносіны да праваслаўя, a 

рэформы І.Руцкага і пераход М.Сматрыцкага значна ўзмацнілі новую веру. 3 
1630-х г. яе стала падтрымліваць шляхта, хоць сама яе ў большасці (акрамя 
дробнай) не прыняла, што вызначыла сялянска-плебейскі характар уніяцкай 
царквы. Адпадзенне часткі Украіны ў 1667 г., падпарадкаванне ў 1686 г. Кіеўскай 
мітраполіі Маскоўскаму патрыярхату абумовілі ўзмацненне ў другой палове 
XVII ст. унійных настрояў у грамадстве, колькасны рост і ўнутранае ўмацаванне 
канфесіі, якая ў XVIII ст., нягледзячы на моцнае супрацьдзеянне звонку, 
пераўтвараецца ў самую масавую на Беларусі. У 1790 г. у беларускіх паветах 
ВКЛ было 143 праваслаўных, 283 каталіцкіх і 1999 уніяцкіх прыходаў1. Працэс 
пашырэння уніяцтва ішоў не толькі пад прымусам, як тое намагалася прадставіць 
праваслаўная апазіцыя, але ў значнай ступені добраахвотна. Пайпюўшыя ў яе на 
паваду гісторыкі канпа XVIII-XX ст. намалявалі неадпаведную рэчаіснасці 
гіпербалізаваную карціну рэпрэсій пасля 1596 г.

У залежнасці ад шляхоў прыняцця уніі выдзяляюцца дзве катэгорыі 
вернікаў: добраахвотныя і нявольныя (фармальныя). Больш слабыя традыцыі 
суіснавання з заходнім хрысціянствам, больш моцны і арганізаваны супраціў на 
ўсходзе Беларусі, суседства Расіі з яе лацінафобіяй абумовілі наяўнасць там 
значнай колькасці людзей, якія толькі ў сілу абставін прыкідваліся лаяльнымі да 
рэлігійнай згоды.

Менталітэт уніятаў складваўся ў складанай геапалітычнай сітуацыі і 
непрыязным акружэнні пад уздзеяннем трох суб’ектаў ціску: праваслаўнай 
апазіцыі, польскага каталіцкага касцёла і Маскоўскага патрыярхату. Дваістае 
становііпча на памежжы культур, рэлігій, цывілізацый і адначасова імкненне да 
раўнавагі стварала ў іх адпаведны «адаптацыйны» тып свядомасці, жыццёвы код. 
Яны здолелі прымірыць у сваёй веры два адгалінаванні хрысціянства і 
сінтэзаваць розныя культурныя тьшы. Уніяцтва зменшыла варожасць 
беларускага грамадства да лацінства, але было пазбаўлена сляпога пакланення 
Захаду і выхоўвала паству ў духу адданасці сваёй дзяржаве (ВКЛ). Уніяты лічылі 
сваю веру больш дасканалай за праваслаўе, але былі дыскрымінаваны рыма- 
католікамі, якія навязвалі ідэю польскай нацыянальнай і рэлігійнай выключнасці; 
і мелі антырасійскі менталітэт. Разлад паміж базыльянамі і свецкім клірам моцна 
аслабляў царкву.

У другім раздзеле «Барацьба уніяцкай царквы за самавышачзнне ў саюзе 
з Рымам» прасочана вытрымліванне уніяцкай іерархіяй уласнай царкоўнай і 
нацыянальнай лініі пры асваенні новага статуса ў хрысціянскай супольнасці, 
прааналізаваны уніяцка-каталіцкія стасункі.

У Рыме, Варшаве і Вільні трактавалі міжцаркоўнае пагадненне па-рознаму. 
Ватыкан намагаўся надаць уніі больш прываблівасці, каб праз яе прыцягнуць да 
сябе народы еўрапейскага Усходу, але, з другога боку, абмяжоўваў яе 
разрастанне. Стаўленне ўладных структур Польшчы было неадназначным. Факт

‘ Мараш Я.Н. Очеркн нсторнн экспанснн католнческой церквн в Белоруссвн XVIII века - 
Мн„ 1974. -С. 226.

саюзных адносін уніяцкай царквы з каталіцтвам вымагаў яе падтрымкі. Але 
<<руская» царква з асобнай іерархічнай структурай, адмысловым абрадам і з яе 
імкненнем абмежаваць польскую царкоўна-палітычную экспансію межамі 
эгнічнай Польшчы і Літвы была перашкодай на шляху асіміляцыі 
ўсходнеславянскага насельніцтва. Непажаданым інстытутам яе рабіла і тое. што 
яна стала крыніцай «смутаў і разладу» ў дзяржаве, перашкодай для паразумення з 
казакамі, уцягвала Рэч Паспалітую ў марнатратныя войны. У Польшчы панавала 
перакананне, што унія ў лепшым разе - гэта толькі кампраміс у пераварочванні 
«русінаў» у лаціна-палякаў. А некаторыя дзяржаўныя мужы бачылі ў ёй зло, ад 
якога пакутуе каралеўства. У 1620-я г. у польска-ватыканскіх колах узнікла 
расчараванне самой ідэяй уніі і намер яе знішчыць. Вышэйшы каталіцкі клір 
Рэчы Паспалітай бьгў настроены да уніі, якая нейтралізоўвала разрастанне рыма- 
каталіцтва на Беларусі, непрыхільна, дыскрымінаваў новую царкоўную 
арганізацыю, чым адварочваў ад яе беларускую шляхту. Нават польскія 
спачувальнікі уніі не хацелі заўважаць яе асобнасці, уласпага літургічнага, а тым 
больш этнічнага характару.

Беларуска-ўкраінская іерархія ішла на унію з яснай устаноўкай захоўваць 
кулыурна-рэлігійную тоеснасць сваіх народаў і ўмацоўваць царкоўнае 
самавызначэнне Кіеўскай мітраполіі. Уніяцкая царква адышла ад праваслаўя, але 
і ірымалася на пэўнай дыстанцыі ад рыма-каталіцызму, найперш у яго польскай 
форме. Падпарадкаванне напрамую Рыму, мінуючы польскую каталіцкую 
арганізацыю, забяспечвала яе пэўную аўтаномію ў Рэчы Паспалітай. 
Берасцейскія артыкулы ахоўвалі адасоблсны статус царквы ў саюзе з Рымам. 
Хоць у далейшым на уніяцтва распаўсюджваецца каталіцкая дагматыка, знешніх 
форм усходняга традыцыяналізму яно трымалася вельмі ўпарта.

На працяі’у канца XVI — першай трэці XIX ст. царква супрацьстаяла 
экспансіянісцкай палітыцы прывязвання яе да касцёла, апелюючь/ спачатку да 
апостальскай сталіцы, а потым да пецярбургскага двара. У Рым няспыннэ ішлі 
пратэсты супраць дамаганняў польскага касцёла «загнаць чужых авечак у сваю 
агароджу». ІІераходы на лацінскі абрад былі, як правіла, бяспраўньімі 
перацягваннямі, якія нать:каліся на рашучы супраціў уніяцкага кліру, выклікалі 
уніяцка-каталіцкія эксцэсы, якія нярэдка заканчваліся ў царкоўных судах. І.Руцкі, 
Я.Суша, Л.Кішка наракалі ў Рым налаціннікаў, хадатайнічалі аб недатыкальнасці 
сваіх абрадаў, ураўноўванні ў правах з каталіцкім духавенствам.

Напства імкнулася пагасіць разлад, што ўзнік на глебе саперніцтва за 
першынство ў беларускім свеце, паміж посьбітамі грэчаскага і лацінскага 
абрадаў. Ватыканскімі дэкрэтамі 1624, 1627, 1744, 1755 г. «рускаму уніяцкаму 
народу» забараняўся пераход у лацінства. Але яны, як правіла, заставаліся толькі 
фармальнымі актамі. Рымская курыя не змагла даць яму эфектыўнай абароны ад 
пануючай нацыі (спачатку польскай, потым рускай) і яе канфесіі, што вяло да 
дэнацыяналізацыйных страт уніяцтва. Таму уніяцкі клір уласнымі метадамі (ад 
скарг і пратэстаў да фізічнай расправы) абараняў сваю кананічную тэрыторыю. 
Барацьба ішла за кожную душу. Абарона сваёй веры мела апрача іншага



2726
этнаахоўны эфект - уніяцкія дзеячы аберагалі такім чынам і самабытнасць 
народа, якой яна спрыяла.

Падпарадкаванне ў 1801 г. Сенатам царквы рымска-каталіцкай калегіі 
прывяло да уніяцка-каталіцкага канфлікту. Праціўнікі лацінскай дамінацыі 
мітрапаліт Ф.Растоцкі, полацкія архіепіскапы Я.Смагаржэўскі, І.Лісоўскі шукалі 
ў Пецярбургу, пры пасрэдніцтве Вены і Рыма, заступніцтва ад паглынання 
уніятаў. У супрацьстаянні польска-каталіцкай «апецы» частка духавенства з 
XVIII ст. стала звяртаць позіркі на блізкую па веры Расію, але спроба на яе 
абаперціся ў барацьбе супраць экспансіўнага каталіцтва мела для уніі трагічны 
фінал.

Трэці раздзел «Уніяцкая царква ў моўных працзсах канца XVI - першай 
паловы XIX cm.» асвятляе правядзенне ёй сваёй мэтанакіраванай, усвядомленай 
моўнай лініі, карэктуемай, аднак, дзяржаўнай палітыкай і культурнымі павевамі 
часу. Лінгвістычная сітуацыя ў царкве не была статычнай. Мовы то 
канкурыравалі адна з другой (лацінская з царкоўнаславянскай, польская з 
беларускай. расійская з польскай і беларускай), то сінтэзаваліся (беларуская з 
царкоўнаславянскай), па-рознаму ўжываліся ў розных сферах царкоўнага жыцця 
(літургія, казанні, справаводства, адносіны з дзяржаўнымі ўстановамі, лацінскім 
духавенствам, Рымам) і ў розных асяроддзях (духоўныя саноўнікі, манахі- 
базыльяне, шэраговы клір, вернікі). У этнамоўных перыпетыях XVII-XIX ст. 
уніяцкая царква ўдзяляла вялікую ўвагу' філалагічнай адукаванасці сваіх кадраў.

Санкцыянаванне ў якасці літургічнай занепадаючай царкоўнаславянскай 
мовы ўздымала яе прэстыж, падкрэслівала пераемнасць традыцыі, сувязь з 
іншымі цэрквамі візантыйска-славянскага абраду, а таксама спрыяла 
зацвярджэнню этнаканфесійнай ідэнтычнасці беларусаў і ўкраінцаў у царкоўна- 
рэлігійным кантэксце лацінскай Полынчы. У далейшым царква пайшла па шляху 
збліжэння царкоўнаславянскай мовы з народнай і яе ўзбагачэння беларускімі 
моўнымі рысамі, чым працягнула справу Ф.Скарыны.

Уніяцкая царква выкарыстала ўзнікшую на хвалі Рэфармацыі цікавасць да 
нацыянальнай мовы і дала ёй поўнае права грамадзянства ва ўсіх сферах сваёй 
дзейнасці (ў паўсядзённым ужытку, палемічнай публіцыстыцы, рэлігійнай 
літаратуры, справаводстве), акрамя літургічнай. Базыльянская кангрэгацыя 1636 
г. узаконіла яе выкарыстанне ў царкве. Увядзенне народнай мовы ў сакральную 
сферу садзейнічала кансалідацыі беларускай народнасці і з'яўлялася 
своеасаблівым індыкатарам яе афармлення. 3 улікам моўных рэалій наступнага 
часу канец XVI — першую палову XVII ст. можна прызнаць эпохай найбольшага 
ўжывання беларускай мовы ў сакральнай сферы і снрычыненасці да гэтага 
уніяцкай царквы.

Паланізацыя пачынае пранікайь ў рэлігійнае жыццё ў даберасцейскі перыяд. 
Пакуль яна была дабраахвотнай, упіяцкую царкву яна не закранула, a 
пачынаецца тут з другой паловы XVII ст., з узмацненнем польскай дамінацыі на 
Беларусі. Польская мова дапаўняе «славенска-рускае» двухмоўе і гучыць ва 
уніяпкім асяроддзі тым часцей, чым бліжэй да канца XVII ст. Яе, а таксама 
латынь пераймае уніяцкая эліта. Але на сярэднім і нізавым узроўнях царкоўнай

лесвіцы, у працы кангрэгацый, сабораў па-ранейшаму панавала беларупічына. 
Латынь не пусціла на уніяцкай глебе глыбокіх каранёў, бо прыйшла на Беларусь, 
калі на Захадзе ўжо наступіў яе заняпад.

У XVIII ст. сітуацыя ў грамадстве і уніяцкай царкве мяняецца на карысць 
польскай мовы. Мова арыстакратыі і адукаваных людзей, яна спускаецца з 
вяршыні уніяцкай іерархічнай лесвіцы на больш нізкія яе прыступкі. На яе 
пераводзіцца царкоўнае справаводства. Польска-лацінская тэрміналогія 
з’яўляецца ў назве іерархіі і кулыавых інстытутаў. Адзначаецца частковая 
польскасць «рускага» духавенства. Прыходскае вясковае святарства было больш 
блізкім да народнай мовы і культуры, чым спаланізаваная свецкая інтэлігенцыя ў 
гарадах. Пранікненне польскага слова сустрэла супраціў у патрыятычных 
базыльянска-уніяцкіх колах, які стаў фактарам этнічнай самасвядомасці. 
Арыентаваная на просты народ, уніяцкая царква рабіла апору на беларускі 
этнакультурны элемент. У XVIII ст. працягваўся заняпад і забыццё, а таксама 
набліжэнне да беларускай царкоўнаславянскай мовы. Л.Кішка спрабуе выправіць 
становішча з кананічнай мовай і робіць «славяна-рускую» мову абавязковай для 
духавенства. Латынь, хоць у XVIII ст. ужо не адыгрывала той «цывілізуючай» і 
інтэгруючай у Еўропу ролі, яе пазіцыі ў базыльянскім ордэне, які ішоў на 
збліжэнне з рыма-каталіцтвам, у яго павучальных установах, царкоўным 
справаводстве ўмацоўваецца.

У першай чвэрці XIX ст. у царкве, як гэта ні парадаксалыіа, умацоўваюцца 
пазіцыі польскага слова. .Але, атрымаўшы распаўсюджанне сярод шэраговага 
святарства, якое па-ранейшаму карысталася народнай мовай, яно так і не стала 
яго родным. 3 другой паловы 1820-х г. царызм робіць круты паварот у 
этнамоўнай палітыцы на Беларусі. Аднаўляецца пахіснуты статус 
царкоўнаславянскай мовы; яна прыводзіцца ў адпаведнасць з расійскай 
рэдакцыяй. У 1830-я г. ідзе шырокае мэтанакіраванае прымусовае культывавашіе 
рускай мовы, спачатку сустрэтай уніяцкім асяроддзем непрыязна. Але паступова 
яе засвойвае уніяцкая вярхушка як мову зносін з царскай адміністрацыяй і яе 
прадстаўнікамі на Беларусі.

У лінгвістычных катаклізмах канца XVI - першай трэпі XIX ст. уніяцкая 
царква здолела захаваць сваю моўную спецыфіку - функцыянаванне ў ёй 
народнай мовы і беларускай рэдакцыі царкоўнаславяншчыны з’яўлялася 
паказчыкам уключанасці царквы ў нацыянальную культуру. Наныянальную мову 
выратавала вёска, на 80% уніяцкая', з яе лінгвістычным імунітэтам. І.Сямашка 
канстатаваў, што «ўвесь грэка-уніяцкі народ размаўляе мовай беларускай ...». 
К.Гаворскі назваў яе «уннатскнм наречнем».

У чацвёртым раздзеле вызначана «Этнаканфесійная ідэнтыфікацыя 
уніятаў». У канцы XVI-XVIII ст. яны лічылі сябе прадстаўнікамі аднаго з 
праваслаўнымі «рускага» (г. зн. беларускага або ўкраінскага) народа. Гэтым 
этнаканфесіёнімам яны вызначалі сваю веру, храмы, духавенства, прыходы,

' Грыцкевіч А.П. Рэлігійнае пытанне і знешняя палітыка царызму перад падзеламі Рэчы 
Паспалітай // Весці Акадэміі навук БССР. Серыя грамадскіх навук. - 1973. - № 6. - С. 63.



2928 
навучальныя установы, населеныя пункты. Ім жа іх ідэнтыфікавалі католікі ВКЛ, 
Польскага каралеўства, Рым, улады, а таксама праваслаўнае насельніцтва Рэчы 
Паспалітай, якое, аднак, прэтэндавала на сваё выключнае права на «рускасць». 
Справакаваная 1596 г. пастаноўка пытання, хто з’яўляецца сапраўдным русінам, 
спрычынілася да каласальнага росту этнічнай самасвядомасці. Прапрацаваны 
намі комплекс крыніц беларускага, польскага, ватыканскага паходжаняя не 
ўтрымлівае атоесамлівання уніятаў з палякамі ў 1596-1772 г. Затое ў Расіі ў XVII 
- пачатку XX ст. на іх экстрапаліравалі назву культурна дамінуючага ў Рэчы 
Паспалітай этнасу. Унія прыдала беларусам канфесійнае адрозненне ад рускіх 
Масковіі і, такім чынам, вяла да дыферэнцыяцыі адзінай «русі».

3 канца XVIII ст. ва уніяцкім асяроддзі і кантактуючых з ім расійскіх 
урадавых колах пашыраецца ўжыванне этноніма «беларускі» ў дачыненні да яго 
культавых інстытутаў і вернікаў, галоўным чынам, усходніх раёнаў Беларусі і 
«літоўскі» - адносна духавенства, прыхаджан і ўстаноў культу захаду і цэнтру 
Беларусі. Ва ўскладнёнай этнаканфесійнай абстаноўцы 1772-1839 г. пад 
уздзеяннем касцёла, мясцовай спаланізаванай шляхты і афіцыйнай расійскай 
прапаганды адбываецца старата уніятамі сваёй «рускай» свядомасці з аднаго 
боку, і набыццё польскай, пры ўсім тым, што яны заставаліся чужымі польскім 
нацыянальным памкненням, а, з другога, «прасвятленне» царызма, які раптам 
убачыў у іх сваіх супляменнікаў расіян. «Новы» этнічны тып уніята вызначаўся ў 
тагачасных крыніцах неалагізмам «беларускія палякі».

У пятым раздзеле разгледжана «Дэфармацыя зтнічнай самасвядомасці 
уніятаў у сувязі са скасаваннем іх веры». 3 канца XVIII ст. Расія і Польшча 
канкурыравалі за падпарадкаванне уніятаў свайму панаванню, найперш праз 
рэлігію. У гэтай барацьбе пытанне стаяла такім чынам: ці стануць яны палякамі, 
ці ўзмацняць рускую нацыю. Этнічная адметнасць і рэлігійная вызначанасць 
уніятаў канкурыруючымі бакамі ў разлік не прымаліся.

Зыходзячы з памылковага прынцыпу, што расіяне, беларусы і ўкраінцы - 
гэта адзіны рускі народ і ўсё, што перашкаджае іх адзінству, трэба нішчыць, урад 
Мікалая I бярэ курс на радыкальную змену этнаканфесійнага аблічча 1,5 млн. 
беларускіх уніятаў. Скасаванне уніі стала кульмінацыйным пунктам першага 
этапу русіфікацыі Беларусі. На ўзор расійскай праваслаўнай царквы нівелююцца 
ўсе знешнія атрыбуты уніяцкай веры - прадметы культу, абрады, святыя і святы, 
інтэр'ер і начынне храмаў, рэлігійныя кнігі, спевы, убор духавенства і інш. 
Верныя пачынанням урада епіскапы І.Сямашка і В.Лужынскі інспіравалі 
«сваяцкія пачуцці рускага духу» ў падначаленага кліра, схіляючы яго на пазіцыі 
нацыянальнага канфармізму. Ішла замена складу новаправаслаўнага святарства 
Беларусі на асоб рускага паходжання і расійскай адукацыі. Новы кірунак - 
«выхаванне і адукацыя моладзі ў духу нацыянальна-расійскім» - быў зададзены 
уніяцкай сістэме асветы. Адбываецца «водворенне русского элемента» ў яе 
гістарычную свядомасць. Заканадаўства аб канфесійна змешаных шлюбах 
таксама рабіла беларускіх уніятаў жыватворчым матэрыялам для колькаснага 
росту рускай нацыі. Была праведзена айканімічная чыстка. Прышчэпліванне 
расійскай тоеснасці ўнесла замяшанне і блытаніну сярод і без таго «рускіх»

уніятаў, ускладніла іх этнічную самаідэнтыфікацыю. Адны схіліліся ў бок 
польскай тоеснасці. Другія зразумелі, іпто яны цяпер сталі «сапраўднымі 
рускімі». Грэція ўсведамлялі сваё адрозненне ад расіян.

Унія была выключана з прапэсу этнагенеза беларусаў напярэдадні яго 
якасна новага этапа — этаііа станаўлення нацыі. Вернікаў разабралі касцёл і 
праваслаўная царква, якія арыентавалі іх на польскую або рускую культуру і 
адпаведную самасвядомасць.

У шостым раздзеле «Праявы этнаканфесійнага патрыятызму ў адказ на 
злом уніяцкай традыцьй» ахарактарызаваны этапы, сацыяльная база, формы і 
праявы антыўз’яднаўчага руху. За 2,5 стагоддзі народ паспеў прывязацца да 
веры, якая у многім адпавядала яго этнакультурным памкненням і сацыяльнаму 
статусу і трымалася цяпер на аўтарытэце духавенства і народным 
традыцыяналізме. «Уз'яднанне» змяніла не толькі рэлігію, але і парушыла 
ўсталяваную хаду жыцця, узбударажыла народ. Асабліва нялёгка было 
пераадолець гэты царкоўна-гістарьічны рубеж старэйпіаму пакапенню і тым 
вернікам, якія лічылі уніяцтва сваёй рэлігіяй і не бачылі патрэбы мяняць. У 
экстрэмальнай сітуацыі шматгадовага наступу на іх веру уніяцкая супольнасць 
(сялянства, духавенства, шляхта) кансалідуецца, мабілізуе сільі самазахавання. 
Абуджаецца яе этнічная свядомасць, тады яшчэ ў многім вызначакая 
канфесійным фактарам.

Дэунізацыя праведзена ў тры этапы: 1780-я г., 1794-1795 г. і 1830-я г. У 
1794-1795 г. унія была амаль цалкам выкаранена на тэрыторыі Украіны пад 
уладай Раманавых, - «ўз’яднана» да 1,5 млн. чалавек. Беларускія уніяты 
аказаліся больш адданымі сваёй веры — напярэдадні трэцяй акцыі іх налічвалася 
столькі ж. 3 канца XVIII ст. пагрозлівыя маштабы ддя дзяржаўнай рэлігійнай 
палітыкі прыняло бадзянне па вёсках святароў, пазбаўленых прыходаў за адмову 
змяніць веру. Яны нес-лі людзям сваю крыўду і абурэнне і заклікалі моцна 
трымацца веры продкаў. Калектыўная адмова духавенства сказалася на настроях 
народа. «Уніяцкія дзёрзкія бунты» ставілі справу «ўз'яднання» на мяжу зрыву. Да 
90% «ўз'яднаных» вярнуліся ў сваю веру з лібералізацыяй часоў Паўла I. Частка 
уніятаў, чые продкі супраціўляліся лацінізацыі, калі іх сталі заганяць у 
праваслаўе, знайшлі прытулак у касцёле. Але і на гэтым этапе уніяцкая царква не 
намервалася стаць пастаўшчыцай паствы для рымскага каталіцтва, а абараняла 
сваю веру ад яго замахаў.

3 1833 г. наступ на уніяцкую царкву набывае форму яе пераследу, 
справакаванага актыўнай дапамогай духавенства паўстанцам 1830-1831 г. Царкву 
прызналі ворагам расійскіх інтарэсаў на Беларусі і некаторыя асобы ва ўрадзе 
ўбачылі адзінае вырашэнне уніяцкай праблемы ў яе зліквідаванні. На рэлігійную 
канверсію 1833-1839 г. вернікі адказалі дастакова высокім узроўнем 
этнаканфесійнага патрыятызму. Уездныя суды былі завалены справамі аб 
«адпадзенні» іх назад, ва унію. Найбольш актыўны і арганізаваны 
антыўз'яднаўчы рух разгарнуўся на ўсходзе Беларусі, дзе сярод уніятаў была 
больш значная, чым на захадзе, доля шляхты - найбольш апазіцыйнага тады 
саслоўя. Супраціў дэунізацыі праходзіў у розных формах, якія дыктаваліся



30
31метадамі падаўлення веры. Духавенства адмаўлялася даваць падпіскі, нрымаць 

новыя служэбнікі, уносіць змены ў храм і набажэнства, схіляла 
новаправаслаўных да вяртання ў сваю веру, падавала калектыўныя пратэсты, 
нетыцыі на імя цара. Адданыя уніі вернікі выганялі місіянераў і камісіі па 
пераварочванню, абаранялі свае храмы ад перадачы ў праваслаўнае ведамства. 
байкатавалі змены ў іх інтэр'еры і начынні, навязаную абраднасць. Адказам улад 
на шырокі масавы супраціў былі рэпрэсіі: аддаленне ад прыходаў і ізаляцыя 
«ненадзейных» святароў у манастырах, турэмнае зняволенне «ўпартых» 
прыхаджан, паліцэйскі нагляд і дэпартацыя апазіцыйнай шляхты. У Пецярбургу 
ўсур ёз чакалі выбуху бунтаў — рашэнне Полацкага сабора абнародавалі толькі 
пасля ўвядзення ў найбольш выбухованебяспечныя населеныя пункты вайсковай 
сілы, спецыяльна выкліканай тады на Беларусь.

Выкрэсліўшы унію з расійскай статыстыкі, улады пачалі выкрэсліваць яе з 
сэрца і памяці людзей. У іх выпрацоўвалася пачуццё ўдзячнасці за знішчэнне іх 
веры. Першапачатковы адкрыты супраціў быў падаўлены, але яшчэ доўга 
захоўвалася скрытае незадавальненне экс-уніятаў сваім вымушаным новым 
канфесійным станам. У 1856-1860 г. быў арганізаваны шэраг карных аперацый 
супраць вызнаўцаў уніі (в. Поразава Ваўкавыскага п., в. Дзярновічы Віцебскай 
губ. і інш.), якія легалізаваліся з уступленнем на трон Аляксандра П. Дух і 
традыцыі уніяцтва жылі на Беларусі да пачатку XX ст. Больш моцная настальгія 
па страчанай веры адчувалася на захадзе. Галоўнай умовай выкаранення веры 
стала змена пакаленняў.

Праведзенае даследаванне дало падставы для наступных высноў, 
адлюстраваных у Заключэнні:

\. Берасцейская унія - з ява культурна-цывілізацыйнага пагранічча, унікальны 
духоўны вопыт беларускага і ўкраінскага народаў, гістарычна дэтэрмінаваны 
геапалітычным становішчам Беларусі. Яна завяршыла канфесійна-культурныя пошукі, 
якія ішлі тут на працягу XVI ст., і з’явілася ў выніку збегу як комплексу еўрапейскіх 
рэлігійна-палітычньк адносін 60-90-х гадоў XVI ст., так і ўнутраных абставін. 3 
апошніх галоўным было імкненне часткі беларускай і ўкраінскай інтэлектуальнай эліты 
да пераадолення духоўнага крызісу грамадства праз перабудову царкоўна-рэлігійнага 
жыцця на шляхах інтэграцыі з каталіцкім поспрыдэнцкім Захадам, які кінуў 
культурна-інтэлектуальны выклік усходнеславянскаму свету і даў прыцягальны 
прыклад аздараўлення культавых інстьпугаў.

Інтарэсы суб’ектаў уніі не супадалі. У мэтах, умовах і мясцовай практыцы 
яна ў той ці іншай ступені мела характар этнаабароны, захавання ўласнай 
духоўнай тоеснасці. Лідэры уніяцкай царквы дастаткова паслядоўна адстойвалі 
мясцовыя рэлігійна-палітычныя і этнакультурныя інтарэсы на фоне польска- 
ваіыканскай палітыкі. Сімпатыі Рыма і польска-каталіцкіх колаў да уніяцтва з яго 
прэтэнзіяй на царкоўна-культурную індывідуальнасць і супрацьдзеяннем 
лацінізацыі не варта пераболыпваць. Змена абраду з усходняга на лацінскі была 
пастаяннай крыніцай непаразуменняў паміж уніяцкай і каталіцкай цэрквамі. 
Уніяцкая іерархія намагалася спыніць гэту практыку апеляцыямі да папства ГІ-3 
15, 19, 26, 39, 40, 47, 54, 59, 74, 84, 92].

2. Уніяцтва стала натуральным месцам спаткання дзвюх хрысціянскіх 
традыцый і сінтэзавала на мясцовай глебе розныя культурныя пачаткі Беларусі, 
ахапіўшы глыбокія шіасты жыцця людзей, асветы, мастацтва. Яно стваралася на 
спрадвечнай візантыйска-славянскай аснове з дапушчэннем заходніх 
запазычанняў і развівалася ва ўзаемадзеянні дзвюх тэндэнцый: на захаванне 
чысціні ўходняга абраду і на яго лацінізацыю, якія то ўжываліся разам, то 
спрачаліся за прыярытэт, чым забяспечвалі дынаміку культурна-гістарычнага 
аблічча уніяцтва. Узнікпіай на скрыжаванні дзвюх культур і цэркваў уніяцкай 
веры было наканавана балансаваць паміж імі, і схіленне ў адзін ці другі бок было 
аднолькава небяспечным, бо пагражала стратай уласнай канфесійнай 
ідэнтычнасці. Заходнехрысціянскія запазычанні ўваходзілі натуральным шляхам, 
калі для іх ужо мелася глеба. Прыўнесеныя штучна выклікалі адпор і нараджалі 
рух за рэарганізацьпо царквы ў духу берасцейскіх умоў. Мяжа, пастаўленая 
навацыям гэтымі ўмовамі, была пяройдзена ў XVIII ст. Супраць змены 
літургічнай традыцыі выступалі І.Руцкі, А.Сялява, Я.Суша, Л.Кішка, І.Лісоўскі. 
Эвалюцыя уніяцкай веры адбывалася пад уплывам наступных фактараў: пазіцыя 
Рыма, палітыка ўрада Рэчы Паспалітай, паслядоўнасць правядзення ў жыццё 
ўласнай царкоўнай і нацыянальнай лініі, эгнаканфесійная свядомасць вернікаў [1, 
3, 15,23,30,35],

3. 1596 год унёс дынаміку ў, здавалася, нерухомыя пласты гісторыі: 
выклікаў усплёск актыўнасці беларускага этнасу, стаў каталізатарам росту 
этнічнай, культурнай, канфесійнай і гістарычнай самасвядомасці па абодва бакі 
уніяцка-праваслаўнага муру, спрыяў павышэнню гістарычнай культуры. Разам з 
тым ён паглыбіў рэлігійнае супрацьстаянне ў грамадстве і спарадзіў 
супрацьлеглыя ацэнкі сучаснікаў. Ідэолагі кожнага з табараў толькі сябе лічылі 
выразнікамі інтарзсаў народа, ад яго імя апелявалі і менавіта на аснове сваёй 
веры бачылі шлях кансалідацыі рэлігійна неаднароднага этнасу. Арганізатары 
уніі ўсведамлялі сваю справу годнай, законнай, нават выратавальнай, уяўлялі яе 
фактарам абнаўлення хрысціянства, яднання, выканання волі продкаў, але 
спатыкнуліся аб менталітэт па-традыцыяналісцку арыентаванай праваслаўнай 
большасці. Іх апаненты бачылі ў берасцейскай мадэлі уніі здраду свайму народу, 
Айчыне, знявагу нацыянальна-рэлігійных традыцый. Сутыкнуліся два разуменні 
абавязку перад духоўнымі традыцыямі і звычаямі продкаў: абнаўленскае і 
традыцыяналісцкае.

Барацьба уніяцкай царквы за кананічную прастору, з аднаго боку, і 
антыуніяцкі рух, з другога, сталі крыніцай пастаянных узрушэнняў у дзяржаве. 
Асабліва моцныя антыуніяцкія настроі панавалі да сярэдзіны XVII ст. 3 30-х г. 
настроі шляхты, а з другой паловы стагоддзя - і ўсяго грамадства паварочваюцца 
ў бок уніі.

Шляхі прыняцця веры вызначылі наяўнасць дзвюх катэгорый вернікаў: 
добраахвотных і нявольных. Прымяненне прымусу абарочвалася яе фармальным 
прыняццем. Набліжэннем да каталіцкага Захаду уніяты адштурхнулі ад сябе 
праваслаўнае насельніцтва ВКЛ і афіцыйную Расію, якая падагравала антыуніяцкія 
настроі на Беларусі. Яны не былі прынятыя роўнымі і на Захадзе. Польска-каталіцкія



32 33
колы прышчэплівалі уніятам комплекс ніжэйшасці і няіюўнавартаснасці, чым 
разбуралі іх этнаканфесійную самасвядомасць. Уніяты ўпадабалі сваёй веры, лічылі яе 
больш дасканалай ў параўнанні з праваслаўем; разам з тым, яны былі пазбаўлены 
сляпога пакланення Захаду, выхоўваліся царквой у духу вернасці сваёй дзяржаве 
(ВКЛ) [1-3,11,14,24,34,44,53,66,68,73,85, 86,88-90],

4. 1596 год даў моцны штуршок актывізацыі інтэлектуальна-культурнага жыцця, 
якая праявілася ў літаратурным уздыме, развіцці перакладчыцкай дзейнасці, 
кароткачасовым узлёце кірылічнага кнігадрукавання, актывізацыі школьнай справы, 
навуковага вывучэння мінулага, увядзенні нацыянальнай мовы ў сакральную сферу. 
Культуратворчая дзейнасць уніяцкай царквы спрыяла павышэнню ўзроўню 
пісьменнасці і асветы на Беларусі, падрыхтоўцы значнага пласту інтэлігенцыі, 
стымулявала развіццё архітэктуры, жывапісу, скульптуры, музычна-тэатральнга 
масташва, пашырапа міжнародныя кантакты, садзейнічала ўключэнню Беларусі ў 
еўрапейскі кулыурны час. Стабілізацыя царквы ўзмацняе з канца XVII ст. яе 
кулыуратворчую дзейнасць, росквіт якой і нараджзнне новых творчых павеваў 
адбываецца ў XVIII ст. У сувязі з функцыянаваннем уніятікай царквы фарміруецца 
пласт мастацкай культуры з выразна акрэсленымі нацыянальнымі асаблівасцямі.

Рэвізія уніяцкага культурна-абрадавага комплексу, якая спадарожнічала духоўнай 
пераарыентацыі Беларусі канйа XV111 - першай паловы XIX ст., і запаўненне 
вызваленай нішы каштоўнасцямі іншакультурнага паходжання - гвалтоўны і штучны 
працэс, які абярнуўся вымываннем значнага пласту нацыянапьнай кулыуры і разрывам 
культурнай пераемнасці [1,3-5,7,8,18,28,43,47,49,51,63,64,76],

5. Уніяцкая царква праводаіла сваю мэганакіраваную і ўсвядомленую, 
арыентаваную на ўласную паству - просты беларускамоўны народ і дробную шляхту, 
моўную лінію. У яе аснове ляжала ўвядзенне ў сакральную сферу беларускай мовы пры 
захаванні кананічнасці царкоўнаславянскай, якая падвяргалася дэмакратызацыі і 
беларусізацыі, што было паказчыкам уключанасці царквы ў нацыянальны культурны 
кантэкст. У канцы XVI - першай палове XVII ст. яна задавала тон у беларусізацыі 
царкоўна-рэлігійнага жыцця. Лінгвістычная сітуацыя ў царкве карэкціравалася 
дзяржаўнай палітыкай і кулыурнымі павевамі часу. Пашырэнне польскай мовы было 
працэсам эвалюцыйным і з’яўлялася адлюстраваннем змены моўных арыентацый у 
грамадстве. Яна загучала ў царкве спачатку эпізадьмна, а бліжэй да канца XVII ст. - усё 
часцей, і спускалася з вяршыні іерахічнай лесвіцы і базыльянскага ордэна, 
прадстаўленых выхадцамі са шляхецкага саслоўя, на яе сярэднія і ніжэйшыя прыступкі. 
Пранікненне польскага слова выклікала супраціў патрыятычна настроеных уніяцка- 
базыльянскіх колаў. Латынь была прынята духоўнай элітай, але шырокага 
распаўсюджання ва уніяцкім асяроддзі не атрымала. На нізавым узроўні царкоўнай 
лесвіцы і ва уніяцкай вёсцы з яе лінгвістычным імунітэтам народная мова захавалася да 
1839 г.

У першай чвэрці XIX ст. у царкве ўзмацняюцца пазіцыі польскай мовы, з другой 
паловы 1820-х г. культывуецца расійская мова. Тады ж аднаўляецца нахіснугы ў XVII- 
XVIII ст. статус царкоўнаславяншчыны, якая была прыведзена ў адпаведнасць з 
расійскай рэдакцыяй [1,3,4,7,9,22,24, 54,57, 59,90],

6. Прыняцце уніяцтва не змяняла этнічнай тоеснасці вернікаў. Яго носьбіты 
аднолькава з праваслаўнымі лічылі сябе, сваю веру, абрады, храмы, духавенства, 
прыходы, населеныя пункты «рускімі». У XVII—XVIII ст. «рускасць» уніятаў 
прьгзнавалі Польшча, Ватыкан, мясцовае праваслаўнае насельніцгва. Арэал 
распаўсюджання гэтай канфесіі супадае з акрэсленай ў XIX - пачатку XX ст. этнічнай 
іэрыторыяй Беларусі. Уніяцтва спрыяла этнічнай індывідуалізацыі беларусаў ва 
ўсходаеславянскай супольнасці, дыферэнцыяцыі раней «адзінай русі».

3 канца XVIII ст. адбываецца падрыў этнаканфесійных стэрэатыпаў «руска»- 
уніяцкага насельнвдгва ВКЛ: яму накідваецца польская і расійская тоеснасць, што вяло 
да двайной данацыяналізацыі беларусаў. Асноўны масіў уніятаў стаў этнічным 
матэрыялам для росту расійскай народнасці. Сіарая «рускасць» была ператворана ў 
«расійскасць» [ 1,3,6,24,27,31,41,57],

7. Дэунізацыя 1780-1839 г. абярнулася асабістымі і сацыяльна-ірамадскімі 
драмамі. Яна выклікала масавуіо праяву этнаканфесійнага патрыятызму народа, які 
адказаў адданасцю сваім пастырам, абрадам, ірадыцыям. Антыўз’яднаўчы рух ахапіў 
усю Беларусь, хоць меў больш актыўны і арганізаваны характар на ўсходзе, і дасягнуў 
апагею ў другой палове 1830-х г. Яго сацыяльную базу складалі шэраговае духавенства, 
базыльяне, шляхта, сяляне. Рух умацоўваў сувязь між пакаленнямі і праяўляўся ў 
абароне сваіх сакральных рэліквій і выкарыстанні забароненай культавай атрыбугыкі, 
выгнанні місіянераў і камісій па пераварочванню, байкоце новаправаслаўнага 
духавенства і накінутай абраднасці, у прыцягненні да касцёла, адмове святароў ад 
удзелу ў «падпісной» кампаніі, непрыняцці новых служэбнікаў, падачы калектыўных 
пратзсгаў, апеляцый на царскае імя. Настальгія па уніі і страчанай разам з ёю 
сакральнай культуры захоўвалася да пачатку XX ст. [1,3, 16,24,32,38,41,48,90],



3534

СПІС АПУБЛІКАВАНЫХ ПРАЦ

Кнігі

1. Марозава С.В. Уніяцкая царква ў культурна-гістарычньш развіцці 
Беларусі (1596-1839 гт.): Навучальны дапаможнік / Гродз. дзярж. ун-т імя 
Я.Купалы. - Гродна, 1996. - 111 с.

2. Гісторыя Беларусі: У 2 ч. Ч. 1. Са старажытных часоў да канца XVIII ст. : 
Курс лекцый / І.П.Крэнь, І.І.Коўкель, С.В.Марозава, С.Я.Сяльверстава, 
І.А.Фёдараў. - Мінск: РІВШ БДУ, 2000. - 656 с. (С. 5-11, 36-176, 187- 
356, 390-495, 520-553, 584-624).

3. Марозава С.В. Уніяцкая царква ў этнакультурным развіцці Беларусі 
(1596 - 1839 гады) / Пад навук. рэд. У.М.Конана. - Гродна: ГрДУ, 2001. 
-352 с.

Артыкулы ў часопісах, зборніках навуковых прац, 
матэрыялах канферэнцый

4. Палуцкая [Марозава] С.В. Уніяцкая царква кантэксце кулыурна - 
гістарычнага развіцця Вялікага княства Літоўскага // Наш радавод: 
Матерналы международной научной конференцнн «Кулыура народов 
Велнкого княжества Лнтовского н Белорусснн». Гродно, 22-24.10.1991 / 
Под ред. Д.В.Карева. -Гродно, 1991. -Кн. 3, ч. 2 - С. 218-226.

5. Полуцкая С.В. Меднцннская лнтература в базнлнанскнх бнблнотеках 
Беларусн // Дзеячы аховы здароўя і медыцынскай навукі Беларусі і Літвы 
на пераломе XVIII-X1X стагоддзяў: Матэр. навук.-практ. канф., 11-12 
траўня 1992 г. / Мін-ва аховы здароўя РБ. - Гродна - Белавічы, 1992. - С. 
94-97.

6. Палуцкая С. Этнічная ідэнтыфікацыя вернікаў-уніятаў у крыніцах XVII — 
першай паловы XIX ст. // Беларусіка— Albaruthenica. Кн. 2: Фарміраванне 
і развіццё нацыянальнай самасвядомасці беларусаў / Рэд. А.Анціпенка і 
інш. - Мінск: Навука і тэхніка, 1992. — С. 298 - 306.

7. ІІалуцкая С.В. Старажытнейшыя бібліятэкі Гродзеншчыны // Наш 
радавод: Матэрыялы міжнародн. навук. канф. «Царква і культура народаў 
Вялікага княства Літоўскага і Беларусі. XIII - пач. XX ст.», Гродна, 28 
вер.-l кастр. 1992 г. - Кн.4 (ч.І) / Бел. дзярж. музей гісторыі рэлігіі / Адк. 
рэд. і ўклад. Д.Караў. - Гродна, 1992. - С. 155-163.

8. Палуцкая С.В. 3 гісторыі інтэр’ера Каложскай царквы // Археалагічныя 
помнікі Гродзеншчыны: Матэрыялы навук.-практ. канф., Гродна, 26 
лістап. 1991 г. / Ін-т гісторыі АН Беларусі. - Гродна, 1992. - С. 57-59.

9. Палуцкая С.В. Родная мова і лінгвістычныя дысцыпліны ва уніяцкіх 
школах Беларусі (XVII - перпіая палова XIX ст.) // Праблемы 
нацыянальнай філалагічнай адукацыі ў ВНУ Беларусі: Матэрыялы

рэспубл. навук.-метад. канф., Гродна, 22-23 красав. 1992 г. /Гродз. дзярж. 
ун-т ім. Я.Купалы. - Гродна, 1993. - С. 78-86.

10. Палуцкая С.В. Статуты Вялікага княства Літоўскага ў гістарыяграфіі (на 
матэрыяле канфесіянальнай праблематыкі) // 1566 Metu antrasis Lietuvos 
Statutas. - Vilnius, 1993. - S. 113-123.

11. ІІапуцкая C.B. Пачатковая гісторыя уніяцтва i Наваградак // Наваградскія 
чытанні - 3: Матэрыялы міжнар. навук. канф., прысвеч. 740-годдзю 
каранацыі Міндоўга / Аддзел культуры Навагр. гарвыканкама, Навагр. 
гіст.-краязн. музей. - Навагрудак, 1993. - С. 30-40.

12. Палуцкая С.В. Грамадска-палітычныя і нацыянальна-культурныя 
аспекты адраджэння уніяцтва на Беларусі // Беларусістыка. Незалежнасць 
Беларусі: актуальныя праблемы - шляхі іх вырашэння: Матэрыялы 
навук. сесіі Аддзялення гуманітарных навук «Беларусь: Шляхі 
абнаўлення і развіцця», Мінск, 3-4 лістапада 1993 г. / АН Беларусі. — 
Мінск, 1994.-С. 150-152.

13. Палуцкая С.В. 3 гісторыі уніяцтва на Лідчыне // Наш радавод. Кн.6: 3 
гісторыі Лідчыны: Матэрыялы міжнар. гіст.-краязн. чытанняў у Лідзе, 24- 
26 ліпепя 1993 г. / Гарадзенская краязнаўчая асацыяцыя / Уклад. і рэд. 
А.У.Богуш. - Ліда, 1994. - С.66-73.

14. Палуцкая С.В. Культурныя каштоўнасці ў міжканфесійнай барацьбе 
канца XVI - першай паловы XVII ст. у Вялікім княстве Літоўскім // 
Гістарычная навука і гістарычная адукацыя ў Рэспубліцы Беларусь 
(новыя канпэпцыі і падыходы): Усебеларус. канф. гісторыкаў, Мінск, 3-5 
лютага 1993 г.: У 2 ч. 4.1: Гісторыя Беларусі. - Мінск: Універсітэцкае, 
1994.-С.81-87.

15. Палуцкая С. Беларусь канца XVI — пачатку XVII ст. (Напрамкі культурна 
— рэлігійнай арыентацыі) // Беларусіка — Albaruthenica / Рэд. А.Мальдіс і 
інш. - Мінск: Навука і тэхніка, 1994. - Кн. 3: Нацыянальныя і 
рэгіянальныя культуры, іх узаемадзеянне. — С. 138-154.

16. Poluckaja S. Narodowo-religijna sytuacja w gubernii grodzienskiej w I 
poiowie XIX wieku // Narod i religia: Materialy z sesji naukowej / Instytut 
Historii Uniwersytetu Gdanskiego / Pod red. T.Stegnera. Gdansk, 1994. - S. 
123-126.

17. Палуцкая C.B. С.Б.Юндзіл: Жыццё i творчасць // Славутыя людзі 
Воранаўшчыны: Матэрыялы навук.-практ. канф., Воранава, 3 снежня 
1992 г. / Воранаўскі раённы савет народн. дэп., Ін-т гіст. АН Беларусі. 
Гродна - Нача, 1994. - С.29-33.

18. Палуцкая С.В. Барунская базыльянская школа і яе выхаванцы /7 
Ашмяншчына: Гісторыя і сучаснасць: Матэрыялы навук.-практ. краязн. 
канф., Ашмяны, 15 кастр. 1993 r.-Гродна-Ашмяны, 1995.-С. 25-34

19. Полуцкая С.В. Брестская церковная уння 1596 года - ответ на культурно- 
релнгнозный вызов Запада // Контактные зоны в мсторнн Восточной 
Европы: перекресткн полнтнческнх н культурных взанмовлняннй / Нн-т 
рос. нсторнн Рос. Акад. наук. - М., 1995. - С.101-115.



36 37
20. Палуцкая С.В. Ваіілаў Ластоўскі пра царкоўную унію як нацыянальна- 

культурнуіо з'яву // Беларусіка = Albaruthenica. Кн. 4: Яўрэйская 
культура Беларусі і яе ўзаемадзеянне з беларускай і іншымі культурамі; 
Вацлаў Ластоўскі - выдатны дзеяч беларускага адраджэння. Мінск: 
Навука і тэхніка, 1995. - С. 294-298.

21. Марозава С.В. Брэсцкая унія ў нацыянальна - культурным развіцці 
Беларусі (гістарыяграфія праблемы) // 3 гісторыі уніяцтва ў Беларусі (да 
400-годдзя Брэсцкай уніі) / Пад рэд. М.В.Біча і П.А.Лойкі. - Мінск: НКФ 
«Экаперспектыва», 1996. - С. 5-16.

22. Марозава С.В. Моўная палітыка і практьтка уніяцкай царквы ў Беларусі // 
3 гісторыі уніяцтва ў Беларусі (да 400-годдзя Брэсцкай уніі) / Пад рэд. 
М.В.Біча і П.А-Лойкі. - Мінск: НКФ «Экаперспектыва», 1996. - С. 104- 
116.

23. Марозава С.В. «Каб нам было вольна, згодна з нашым звычаем» // 
Беларуская мінуўшчына. - 1996. - № 4. - С. 4-7.

24. Марозава С.В. Берасцейская унія і этнічная свядомасць беларусаў // 
Беларускі гістарычны агляд. - 1996. - Т. 3, сшытак 2. - С. 159-180.

25. Марозава С. Лаўрышаўскі манастыр - першы манастыр Наваградчыны // 
Наваградскія чытанні. Вып. IV / Навук. рэд. В.Ф.Кушнер. Мінск: 
Беларускае выдавецкае Таварыства «Хата», 1996. - С. 55-58.

26. Марозава С. Перадумовы Берасцейскай уннн: этнакультурны аспект // III 
Міжнародннй конгрес украіністів. Історія. - Ч. 1. - Харьків, 1996. - С. 
189-191.

27. Марозава С.В. Дэфармацыя нацыянальнай самасвядомасці беларусаў у 
сувязі са скасаваннем Брэсцкай уніі // Наш радавод. Кн.7: Матэрыялы 
міжнар. навук. канф. «Гістарычная памяць народаў Вялікага княства 
Літоўскага і Беларусі. ХІІІ-ХХ ст.», Гродна, 3-5 ліпеня 1996 г. /Заходне- 
беларускі гуманітарны цэнтр даследаванняў Усходняй Еўропы / Пад рэд. 
Д.У Карава. - Гродна, 1996. - С. 376-379.

28. Марозава С. Лёс культурнай спадчыны уніяцкай царквы ў Беларусі // 
Спадчына. - 1996. -№ 6. - С. 100-118.

29. Сосно В., Морозова С. Пнтання історіі Білорусі та сучасннй «західно- 
руснзм» // Проблемі слов’янознавства: Міжвідомчнй науковнй збірннк. - 
Внпуск 49. - Львів: вндавніцтво «Світ». 1996. - С. 54 -65.

30. Палуцкая - Марозава С. Сінтэз візантыйскай культурнай спадчыны, 
усходнеславянскіх традыцый і заходніх уплываў у беларускім уніяцтве // 
Кантакты і дыялогі. - 1996. - № 7—8. - С. 21-27.

31. Morozowa S.W. Kosciol unicki na Bialorusi w czasie rozbiorow 
Rzeczypospolitej // Ostatnie lata I Rzeczypospolitej / Red. naukowa T.Rawski. 
— Lowicz: Mazowiecka Wyzsza Szkola Humanisty'czno-Pedagogiczna w 
Lowiczu, 1996.-S. 126-134.

32. Морозова C. Внкоренення уніатськоі траднйіі на Білорусі в 30-і рокн XIX 
ст. та опір йому духовенства і народу // Берестейська унія (1596-1996):

Статті й матеріалн / Ред. М.Гайковськнй та ін. - Львів: «Логос», 1996. - 
С. 115-118.

33. Марозава С. Unia Brzeska. Geneza, dzieje i konsekwencje w kulturze 
naroddw slowianskich / Pod red. R.Luznego, F.Ziejki, A.K^pinskiego. - 
Krakow: «Universitas», 1994 // Беларускі гістарычны агляд. - 1996. - Т.З. 
Сш. 2.-С. 275-285.

34. Палуцкая С. Пачатковая гісторыя уніяцтва і Наваградак // Памяць: 
Гісторыка-дакументальная хроніка Навагрудскага раёна. - Мінск: 
Беларусь, 1996.-С. 142-146.

35. Палуцкая - Марозава С. Сінтэз візантыйскай культурнай спадчыны, 
усходнеславянскіх традыцый і заходніх уплываў у беларускім уніяцтве // 
Беларусіка = Albaruthenica 6: Беларусь паміж Усходам і Захадам: 
Праблемы міжнацыянальнага, міжрэлігійнага і міжкультурнага 
ўзаемадзеяння, дыялогу і сінтэзу. 4.1 / Рэд. Ул. Конан і інш. - Мінск: 
ННАЦ імя Ф.Скарыны. 1997.-C. 192-199.

36. Марозава С.В. Каляндарная праблема ў беларускім уніяцтве /7 Шлях у 
навуку: Матэрыялы 7-й рэспубл. навук.-практ. канф., прысвеч. 40- 
годдзю студэнцкага навук.-краязн. гуртка ГрДУ імя Я.Купалы / ГрДУ 
імя Я.Купалы. - Мінск: БелНДІДАС, 1997. - С. 135-141.

37. Марозава С. Старонкі канфесійнай гісторыі Астравеччыны // Беларусіка 
= Albaruthenica 8: Бсларусь - Расія - Японія: Матэрыялы Першых 
Астравецкіх краязнаўчых чытанняў. прысвечаных памяці Іосіфа 
Гашкевіча / Рэд. Г.Брэгер і інш. - Мінск: ННАЦ імя Ф.Скарыны, 1997. — 
С.33-36.

38. Марозава С. Дэпартацыя як сродак вырашэння рэлігійных праблем 
(XVII-XIX ст.) // Дэпартацыя як сацыяльная праблема: Тэматычны 
зборнік навуковых прац / Навуковы рэдактар С.А.Яцкевіч. — Брэст: 
Міжнародная акадэмія вывучэння нацыянальных меншасцей, 1997. — 
С.10-12.

39. Марозава С.В. Бараньба уніяцкай царквы за самабытнасць // Брэсцкай 
царкоўнай уніі - 400: Матэрыялы міжнароднай навуковай канферэнцыі. 
- Брэст: Брэсцкі дзяржаўны універсітэт, 1997. — С. 3-8.

40. Морозова С. Борьба белорусскнх н украннскнх уннатов за 
самобытность своей церквя (конец XVI-XVII1 в.в.) // Славістнчні студіі. 
-Т.І.: Матеріалн V Міжнародного славістнчного колоквіуму, Львів, 14- 
16 травня 1996 р. / Наукове товарнство ім Шевченка. - Львів, 1997. - 
C.117-121.

41. Марозава С.В. Ваўкавыскія уніяты // Ваўкавышчына: 3 гісторыі краю і 
лёсу людзей: Матэр. навук.-практ. краязн. канф. 22 снежня 1995 г. / 
Ваўкавыскі гар.і раён. выканаўч. камітэты, Інстытут гіст. АН Беларусі і 
інш - Ваўкавыск, 1997. - С. 63-66.

42. Марозава С. Браслаўскі базыльянскі манстыр: падзеі і людзі // 
Браслаўскія сшыткі: гістарычны зборнік. - 1997. - № 2. - С. 29-31.



3938
43. Марозава С.В. Першы адукацыйны захад уніяцкай царквы // 

Нацыянальная адукацыя. Кн. VIII: Нацыянальная адукацыя беларуска- 
польска-літоўскага сумежжа / Навук. рэд. С.А.Янкевіч. - Брэст: 
Міжнар. акадэмія вывучэння нацыянальных меніпасцей, 1997. С. 3—4.

44. Марозава С. «Унеятом не быть» // Палессе. Літаратурна-гістарычны і 
грамадска-культурны часопіс (Гомель). - 1997. - № 1 (2). - С. 89-103.

45. Марозава С.В. Спроба сістэматызацыі крыніц па гісторыі уніяцтва на 
Беларусі (1596-1839 гг.) // Гістарычныя крыніцы: праблемы 
класіфікацыі, вывучэння і выкладання. Матэрыялы міжнароднай 
навукова-практычнай канферэнцыі, прысвечанай 120-годдзю з дня 
нараджэння У.І.Пічэты. - Мінск.: Белдзяржуніверсітэт, 1998. - С. 33- 
36.

46. Марозава С.В. Архіў уніяцкіх мітрапалітаў (Санкт-Пецярбург) // 
Замежная архіўная беларусіка: Матэрыялы міжнароднай навуковай 
канферэнцыі, Мінск, 25-26 красавіка 1996 г. / Дзяржкамітэт па архівах і 
справаводству РБ і інш. — Мінск: БелНДІДАС, 1998. - С. 115—123, 313- 
314.

47. Крэнь І.П., Марозава С.В., Нядзелька У.А., Сяльверстава С.Я. 
Этнасацыяльныя і сацыякультурныя працэсы ў заходнім рэгіёне 
Беларусі (на Гродзеншчыне) ў XVI - XX стагоддзях // Этнасацыяльныя 
і культурныя працэсы ў заходнім рэгіёне Беларусі: I історыя і 
сучаснасць: Матэрыялы рэспубліканскай навуковай канферэнцыі, 
Гродна. 5-6 снежня 1997 г. /Мін-ва адукацыі РБ, ГрДУ ім. Я.Купалы. - 
Гродна, 1998. - С. 47-64

48. Марозава С.В. Постунійная рэакцыя ў заходніх раёнах Беларусі // 
Этнасацыяльныя і кулыурныя працэсы ў заходнім рэгіёне Беларусі: 
Гісторыя і сучаснасць: Матэрыялы рэспубліканскай навуковай 
канферэнцыі, Гродна, 5—6 снежня 1997 г. /Мін-ва адукацыі РБ, ГрДУ ім. 
Я.Купалы. - Гродна, 1998. -С. 349-353.

49. Морозова С. «Переломннй» етап розвнтку білоруського сакрального 
жнвопнсу (30-60-ті рокн XIX ст.) // Історія релігій в Украіні: Матеріалн 
VIII міжнародного круглого столу, Львів, 11-13 травня 1998 р. / 
Інстнтут релігіезнавства — філія Львівского музею історіі релігіі, 
Львівське відділення Інстатуту украінськоі археографіі та 
джерелознавства ім. М.Грушевського НАН Украінн. — Львів: «Логос», 
1998.-С. 156-157.

50. Марозава С. Браслаўскі базыльянскі манстыр: падзеі і людзі // Памяць: 
Гісторыка-дакументальная хроніка Браслаўскага раёна. - Мінск: 
«Паліграфафармленне, 1998. -С. 627-629.

51. Марозава С.В. Брэсцкая царкоўная унія 1596 г. і некаторыя тэндэнцыі 
развіцця беларускай культуры канца XVI - першай паловы XVII ст. // 
Гістарычная навука і гістарычная адукацыя ў Рэспубліцы Беларусь: 
Стан і перспектывы развіцйя: Матэрыялы II Усебелар. канф.

гісторыкаў, Мінск, 10-11 красавіка 1997 г. / Беларуская асацыяцыя 
гісторыкаў. - Мінск: БДУ, 1999. - С. 66-68.

52. Марозава С.В. Святыня зямлі беларускай // Памяць: Гісторыка- 
дакументальная хроніка горада Гродна. - Мінск: БелЭн, 1999. - С. 56-57.

53. Марозава С.В. Ігнат Кульчынскі першы гродзенскі краязнавец // 
Памяць: Гісторыка-дакументальная хроніка горада Гродна. - Мінск: 
БелЭн, 1999.-С. 109-111.

54. Марозава С. Гістарычная рэлігійная альтэрнатыва Беларусі // 
Грамадзянская альтэрнатыва. - 1999. - № 7. - С. 34-43.

55. Марозава С. Dylagowa, Hanna. Dzieje Unii Brzeskiej (1596-1918). 
Warszawa-Olsztyn, 1996. 228. [рэцэнзія] // Беларускі гістарычны агляд. - 
1999. -Т.6, сшыткі 1-2. - С. 325-330.

56. Марозава С.В. Грамадска-палітычпыя і нацыянальна-культурныя 
аспекты адраджэння уніяцтва на Беларусі // Этносоцнальные н 
конфесснональные процессы в современном обіцестве: Матерналы 
междунар. научн. конф. / Госком-т по делам релнгнй н нацнон. РБ, 
Гродн. обл. нсполн. к-т, ГрГУ нм. Я.Купалы / Отв. ред. У.Д.Розенфельд. - 
Гродно, 2000. - С. 508-514.

57. Марозава С.В. Пра некаторыя парадоксы паланізацыі беларусаў «рускай» 
уніяцкай царквой // Наш радавод. - Кн.8: «Беларусы і палякі: дыялог 
народаў і культур. Х-ХХ ст.»: Матэрыялы міжнароднага круглага стала, 
Гродна, 28-30 верасня 1999 г. / Заходне-беларускі гуманітарны цэнтр 
даследаванняў Усходняй Еўропы. - Гродна-Беласток. 1999 (2000). - С. 
233-245.

58. Марозава С. Гудзяк, Борпс. Крнза і реформа: Кнівська мнтрополія, 
Царгородскпй патріархат і генеза Берестейськоі уніі / Переклад з англ. 
М.Габлевнч, під редакціею О.Турія. - Львів: Інстнтут Історіі Церквн 
Львівськоі Богословськоі Академіі, 2000. - XVI + 426 с. // Беларускі 
гістарычны агляд. - 2000. - Т. 7. - С. 560—568.

59. Марозава С. Дзейнасць уніяцкай царквы ў кансалідацыі беларускага 
народа // Беларуская нацыянальная ідэя: Матэрыялы міжнароднай 
навукова-практычнай канферэнцыі, 18-19 красавіка 1999, г. Гродна / Пад 
рэд. А.Астроўскага, В.Санько. - Мінск: Бел. выд. Таварыства «Хата», 
2000.-С. 213-222.

60. Бярэйшык Л., Марозава С. Адам Міцкевіч ва ўспамінах сяброў-філаматаў 
// Адам Міцкевіч і сусветная культура: Матэр. міжнар. навук. канф., 
Гродна - Навагрудак, 12-17 мая 1997 / ГрДУ ім. Я.Купалы, Варшаўскі ун- 
т, Гданьскі ун-т, Падлеская Акадэмія ў Седльцах / Рэд. М.Бурта і інш. - 
Кн. 3. - Седльцэ, 2000. - С. 51-58.

61. Марозава С. Гістарыяграфія канфесійнай гісторыі Беларусі // Гістарычны 
альманах. - 2001. - Т. 4. - С. 147—159.



40 41
Тэзісы канферэнцый

62. Полуцкая С.В. Некоторые вопросы нсторші уннн 1596 года в контексте 
краеведческчх йсследованйй // V Всеукраінська конференція «Розвйток 
історйчного краезнавства в контексті національного і культурного 
відродження Украінй» (жовтень 1991 р.): Тезн доповідей та 
повндомлень / Академія наук УРСР. - Кнів - Кам’янець-ГІодільскйй, 
1991.-С. 719-720.

63. Полуцкая С.В. Монастырская бнблнотека XVI -XVIII вв. как отраженне 
культурно-йсторйческнх контактов (на прнмере бйблнотекн 
Борнсоглебского монастыря в г.Гродно) // X Всеукраінська славістнчна 
конференція «Духовне відродження слов’ян у контексті европейськоі та 
світовоі культурй»: Тезн доповідей / Чернівецькнй державнйй 
універснтет ім. Ю.Федьковнча, Украінськнй комітет славістів. - Т.І. - 
Чернівці: ЧДУ, 1992. - С. 41-42.

64. Палуцкая С.В. Скасаванне Брэсцкай царкоўнай уніі (культурны аспект) 
// Культура ў Рэспубліцы Беларусь: гісторыя, сучасны стан і 
перспектывы развіцця: Тэз. дакл. навук. канф. / Акад. навук Беларусі, 
Ін-т мастацтвазн., этнагр. і фалькл. імя К.Крапівы / Рэдкал. 
В.К.Бандарчык, А.В.Сабалеўскі, А.С.Фядосік. - Мінск, 1993. — С. 110- 
113.

65. Палуцкая С.В. Інвентары базыльянскіх манастыроў як крыніца па 
гісторыі культуры Беларусі // Тэзісы міжнар. навук.-тэар. канф. 
«Архівазнаўства, крыніцазнаўства. гістарыяграфія Беларусі: стан і 
перспектывы», 1-2 снежня 1993 г. / Камітэт па архівах і справаводству 
пры Савеце міністраў Рэспублікі Беларусь. - 4.1. - Мінск, 1993. - С. 
147-151.

66. Палуцкая С.В. Полацкія архіепіскапы канца XVI - першай чвэрці XVII 
ст. і распаўсюджванне уніяцтва ў краі // Навуковая канферэнцыя 
«Віцебшчына старадаўняя і сучасная»: Тэзісы дакладаў. — Віцебск, 
1993.-С. 21-24.

67. Палуцкая С.В. Каложскі архіў і яго значэнне для краязнаўчых 
даследаванняў // Гістарычнае краязнаўства - дзейсны фактар 
інтэнсіфікацыі навучальнага працэса ў школе і ВНУ: Тэз. рэсп. навук.- 
метад. канф., Гродна, 27-28 кастр. 1994 г. / Склад. і адк. рэд. І.П.Крэнь. 
-Гродна, 1994.-С. 102-105.

68. Палуцкая С.В. Ігнат Кульчынскі - першы гродзенскі краязнаўца // 
Гістарычнае краязнаўства - дзейсны фактар інтэнсіфікацыі 
навучальнага працэса ў школе і ВІІУ: Тэз. рэсп. навук.-метад. канф., 
Гродна, 27-28 кастр. 1994 г. / Склад. і адк. рэд. І.П.Крэнь. - Гродна, 
1994.-С. 105-109.

69. Полуцкая С.В. Релйгнозная карта в полйтнке Екатернны II на Беларусм 
// Славяне н йх соседм. ймперская вдея в странах Центральной,

Восточной н Юго-Восточной Европы: Тез. XIV конф. / Акад. наук РАН, 
йн-т славяновед. й балканнстйкй. - М., 1995. - С. 83-86.

70. Морозова С. Нереалізованнй проект церковноі уніі // Історія релігій в 
Украіні: Тезн повідомлень VI Міжнародн. круглого столу, Львів, 3-8 
травня 1995 р. / Інстчтут релігіезнавства - філія Львівского музею 
історіі релігіі, Львівське відділення Інстйтуту украінськоі археографіі та 
джерелознавства і.м. М.Грушевського НАН Украінн. - Львів, 1996. - С. 
143-145.

71. Морозова С. Берестейська церковна унія в білоруській історіографіі // 
Історія релігій в Украіні: Тезв повідомлень VII Міжнародн. круглого 
столу, Львів, 12-14 травня 1997 р. / Інстатут релігіезнавства - філія 
Львівского музею історіі релігіі, Львівське відділення Інстнтуту 
украінськоі археографіі та джерелознавства ім. М.Грушевського НАН 
Украінн. - Львів, 1997.-С. 120-121.

72. Морозова С.В. Немецкая кннга XVI-XVIII вв. в монастырскнх 
бнблнотеках Беларуся // Славяне й немцы. Среднне века - раннее 
Новое время: Сб. тез. 16 конференцнн памятн В.Д.Королюка / Мн-т 
славяновед. й балкапйстнкм Рос. акад. наук. - М., 1997. - С. 106-109.

73. Марозава С.В. Пётр I на абароне сваіх адзінаверцаў на Беларусі // 
Прнгранйчное н регнональное сотрудннчество: новые задачя й путн йх 
решення: Тез. докл. междунар. научно-практ. конф., Вйтебск, 3-4 
декабря 1998. - Вйтебск: Нзд-во Внтебского госунлвсрсйтета, 1998. 
С. 16-19.

74. Полуцкая С.В. Учрежденме патрйаршества в Россйй й Брестская 
церковная уння: некоторые йсторйческне параллелн // Россйя в ІХ-ХІХ 
веках. Проблемы нсторнй, йсторнографйй й йсточннковедення: Сборннк 
статей н тезясов докладов н сообіценйй Вторых чтеннй, посвяіценных 
памята А.А.Зймнна, Москва, 26-28 января 1995 г. / йнстатут россяйской 
йстормй Росснйской Академйй наук й др.- М.: йнформац.-нздат. 
агентство «Русскнй мнр», 1999. -С. 342-347.

Раздзслы ў вучэбных выданнях

75. Коўкель І.І., Палуцкая С.В. Фарміраванне беларускай народнасці. 
Культура Беларусі ў XIV - першай палове XVII ст. // Псторыя Беларусі: 
Вучэбны дапаможнік для слухачоў факультэта давузаўскай падрыхтоўкі і 
падрыхтоўчага аддзялення. - 4.1: Са старажытных часоў да сярэдзіны 
XVII ст. / І.П.Крэнь, І.І.Коўкель, С.В.Палуцкая і інш. /Гродз. дзярж ун-т 
ім. Я.Купалы. - Гродна, 1993. - С. 125-151.

76. Палуцкая С.В, Пісьмовыя крыніцы па гісторыі Беларусі IX-XVTII ст.: 
Метадычныя парады па курсе «Крыніцазнаўства гісторыі Беларусі»/ 
Склад. С.В.Палуцкая / Гродз. дзярж. ун-т ім. Я.Купалы. - І'родна. 1993. - 
70 с.



42 43
77. Коўкель 1.1., Палуцкая C.B. Фарміраванне беларускай народнасці. 

Культура Беларусі ў XIV - першай палове XVII ст.; Культура Беларусі ў 
другой палове XVII-XVIII ст. // Гісторыя Беларусі: Навучальны 
дапаможнік для слухачоў факультэта давузаўскай падрыхтоўкі і 
падрыхтоўчага аддзялення. — У 3 ч. — Ч. 1: Са старажытных часоў да 
пачатку XIX ст. / І.І.Коўкель, І.П.Крэнь, С.В.Палуцкая і інш. /Гродз. 
дзярж ун-т ім. Я.Купалы. -Гродна, 1994. - С.130-157, 214-251.

78. Палуцкая С.В. Царква і рэлігія (сярэдзіна ХШ - сярэдзіна XVII ст.); 
Этнічныя працэсы на беларускіх землях (сярэдзіна XIII - сярэдзіна XVII 
ст.) // Дапаможнік па гісторыі Беларусі для паступаючых у вышэйшыя 
навучальныя установы / А.Л.Абецэдарская, П.І.Брыгадзін,
Л.А.Жылуновіч і інш.; Пад рэд. А.Г.Каханоўскага і інш. - Мінск: 
«Экаперспектыва», 1995. -С. 61-68, 79-85.

79. Марозава С.В. Царква і рэлігія (сярэдзіна XIII - сярэдзіна XVII ст.); 
Этнічныя працэсы на беларускіх землях (сярэдзіна XIII - сярэдзіна XVII 
в.) // Гісторыя Беларусі: Вучэбны дапаможнік для ліцэяў, гімназій і школ 
з паглыбленым вывучэннем гуманітарных дысцыплін / 
А.Л.Абецэдарская, ІІ.І.Брыгадзін, Л.А.Жылуновіч і інш.; Пад рэд. 
А.Г.Каханоўскага і інш. - Мінск: «Экаперспектыва», 1996. - С. 94-105, 
123-133.

80. Лойка П.А., Марозава С.В. Беларускія землі ў сярэдзіне XIII - першай 
палове XVII ст.: Гістарыяграфія і крыніцы // Гісторыя Беларусі: Вучэбны 
дапаможнік для ліцэяў, гімназій і школ з паглыбленым вывучэннем 
гуманітарных дысцыплін / А.Л.Абецэдарская, П.І.Брыгадзін, 
Л.А.Жылуновіч і інш.; Пад рэд. А.Г.Каханоўскага і інш. - Мінск: 
«Экаперспектыва», 1996. - С. 65-69.

81. Морозова С.В. Церковь н релнгмя Беларусн в XVI в. // Нсторня Беларусн: 
Учебное пособне для вузов, колледжей, лнцеев, гнмназнй н школ. — 
Мннск: «Беларыт», 1997.- С. 118-122.

82. Морозава С.В. Церковь н релнгня (середнна XIII - середнна XVII в.); 
Этннческне процессы на белорусскнх землях (середнна XIII - середнна 
XVII в.) // Ясторня Беларусн: Учсбное пособне / Е.Л.Абецедарская, 
П.Я.Брнгадан, Л.А.Жнлуновнч н др.; Под ред. А.Г.Кохановского н др. - 
Мннск: «Экоперспектнва», 1997. -С.63-69, 81-86.

85. Марозава С. Крэўза Леў // Энцыклапедыя гісторыі Беларусі: У 6 т. Т. 4 / 
Рэдкал.: Г.П.Пашкоў і інш. - Мінск: БелЭН, 1997. - С. 286.

86. Марозава С. Кульчынскі Ігнацій // Энцыклапедыя гісторыі Беларусі: У 6 
т. Т. 4 / Рэдкал.: Г.П.Пашкоў і інш. - Мінск: БелЭН, 1997. - С. 303.

87. Марозава С. Лаўрышаўскі манастыр // Энцыклапедыя гісторыі Беларусі: 
У 6 т. Т. 4 / Рэдкал.: Г.П.Пашкоў і інш. - Мінск: БелЭН, 1997. - С. 340.

88. Марозава С. «Праект аб знішчэнні аб’яднанай Русі» // Энцыклапедыя 
гісторыі Беларусі: У 6 т. Т. 5. / Рэдкал.: Г.П.Пашкоў і інпі. — Мінск: 
БелЭН, 1999.-С. 560.

89. Марозава С. Святыя і блажэнныя уніяцкія // Энцыклапедыя гісторыі 
Беларусі: У 6 т. Т. 6. - Кн. 1 / Рэдкал.: Г.П.ІІашкоў і інш. - Мінск: БелЭН, 
2001.-С. 273.

90. Марозава С., Філатава А. Уніяцкая царква // Энцыклапедыя гісторыі 
Беларусі: У 6 т. Т. 6. - Кн. 1 / Рэдкал.: Г.П.Пашкоў і інш. - Мінск: БелЭН, 
2001.-С. 583-586.

91. Марозава С. Кіеўская мітраполія // Беларуская энцыклапедыя: У 18 т. Т. 8 
/ Рэдкал.: Г.П.Пашкоў і інш. -Мінск: БелЭН, 1999. - С. 252.

92. Марозава С. Контррэфармацыя // Беларуская энцыклапедыя: У 18 т. Т. 8 / 
Рэдкал.: Г.П.Пашкоў і інш. - Мінск: БелЭН, 1999. - С. 410.

Артыкулы ў энцыклапедычных выданнях

83. Марозава С. Кіеўская мітраполія // Энцыклапедыя гісторыі Беларусі: У 6 
т. Т. 4 / Рэдкал.: Г.П.Пашкоў і інш. - Мінск: БелЭН, 1997. - С. 168-169.

84. Марозава С. Контррэфармацыя // Энцыклапедыя гісторыі Беларусі: У 6 т. 
Т. 4 / Рэдкал.: Г.П.Пашкоў і інш. - Мінск: БелЭН, 1997.-С. 230-232.



44
РЭЗЮМЕ

Марозава Святлана Валянцінаўна
Уніяцкая царква ў этнакультурным развіцці Беларусі 

(1596-1839 гады)

Ключавыя словы: Берасцейская унія, уніяцтва, ііраваслаўе, каталіцтва, 
культурна-цывілізацыйны сінтэз, культуратворчая дзейнасць, «уніяцкае барока», 
свецкія базыльянскія школы; рэлігійная пераарыентацыя, царкоўны менталітэт, 
самавызначэнне, моўная палітыка, этнаканфесійная ідэнтыфікацыя, дэфармацыя 
свядомасці, антыўз’яднаўчы рух.

Аб’ектам даследавання з’яўляецца гісторыя уніяцкай царквы на Беларусі, 
прадметам даследавання - этнакультурныя аспекты стварэння, функцыянавання і 
ліквідацыі уніяцтва. Мэта дысертацыі — даследаваць праявы уніяцтва ў культуры і 
этнічным абліччы беларускага народа.

У рабоце на аснове новай метадалогіі, заснаванай на цывілізацыйным 
падыходзе, і ўліку дасягненняў сучаснага уніязнаўства прапаноўваецца 
канцэптуальнае асэнсаванне берасцейскага працэсу 1596-1839 г. у плане яго 
ўзаемаўнлыву з этнакультурным развіццём Беларусі. Перагледжаны прычыны 
Берасцейскай уніі, ахарактарызаваны мэты яе суб’ектаў. Прасочаны генезіс 
уніяцтва і ўзаемадзеянне ў ім элементаў розных культурна-цывілізацыйных 
тыпаў. Даследаваны адукацыйныя захады і кніжная культура уніяцкай царквы. 
Раскрыты змест яе культуратворчай дзейнасці ў галіне архітэктуры, жывапісу, 
скулыітуры і музычна-тэатральнага мастацтва. Вылучаны новыя з явы ў 
этнакультурнай сферы, звязаныя з заключэннем Берасцейскай уніі, і страты ў 
сувязі з яе скасаваннем. Па-новаму інтэрпрэтуюцца уніяцка-рыма-каталіцкія 
ўзаемадачыненні. ГІрааналізавана месна уніяцкай царквы ў моўных працэсах 
канца XVI - першай паловы XIX ст. Вызначана этнічная ідэнтыфікацыя уніятаў і 
механізм яе трансфармацыі ў канцы XVIII—XIX ст. Ахарактарызаваны этапы, 
сацыяльная база, формы і праявы антыўз’яднаўчага руху.

Дысертацыя адкрывае перспектыву новага бачання адной з пераломных 
падзей айчыннай гісторыі, паглыбляе уяўленне аб этнакультурных працэсах 
канйа XVI - першай паловы XIX ст. Яе матэрыялы выкарыстаны для распрацоўкі 
трох спецкурсаў у БДУ і ГрДУ, напісання дапаможпікаў па гісторыі Беларусі, 
артыкулаў для энцыклапедычных выданняў, у краязнаўчых даследаваннях. 
Вынікі дысертацыі будуць карыснымі для стварэння лекцыйных курсаў і 
падрыхтоўкі абагульняючых прац і вучэбнай літаратуры па гісторыі і этнаграфіі 
Беларусі, гісторыі культуры Беларусі, рэлігіязнаўству і культуралогіі.

45
РЕЗЮМЕ

Морозова Светлана Валентлновна
У ннатская церковь в этнокультурном развнтйй Беларусй 

(1596-1839 годы)

Ключевые слова: Берестейская унйя, унйатство, православне, католлчество, 
культурно-цйвнлйзацйонный слнтез, культурно-созвдательнаяя деятельность, 
«уннатское барокко», светскйе базйЛйанскйе школы; релнгйозная 
переорнентацня, церковный менталнтет, самоолределенйе, языковая полнтйка, 
этноконфесснональная йдейтйфйкацйя, деформацля сознэнйя, 
антйвоссоедннйтельное двнженне.

Обьектом лсследованйя является йсторня унйатской церквй на Беларусл, 
предметом йсследовання - этнокультурные аспекты создання, функцйонйровання 
н лнквндацнн уннатства. Цель дйссертацйй - охарактернзовать проявлення 
унйатства в культуре н этннческом облйке белорусского народа.

В рабозе на основе новой методологйй, базйруюшейся на цнвнлюацнонном 
подходе, н учета достнженйй современного унновсдення предлагастся новое 
концептуальное осмысленне берестейского процесса 1596-1839 г. в плане его 
взаймовлнянйя с этнокультурным развнтйвм Беларусн. Пересмотрены прнчйны 
Бсрестейской уннн, охарактерйзованы целн ее субьектов. Прослежен генезнс 
уннатства н взанмодействйе в нем элементов разных культурно-цйвйлйзацнон- 
ных тнпов. Нсследованы меропрнятня в областн образованйя й кнйжная культура 
унйатской церквл. Раскрыто содержанйе ее культурно-созндательной дея- 
тельностн в областн архнтектуры, жйвопйсй, скульптуры й музыкально-теат- 
рального лскусства. Вычленены новые явлення в этнокультурной сфере, свя- 
занные с заключеннем Берестейской унйй, й потерй в связн с ее расторженйем. 
По-новому мнтерпретнруются унйатско-рймско-католнческме взаммоотношення. 
Проаналйзйроавано место уннатской церквн в языковых процессах конца XVI 
первой половйны XIX в. Определена этннческая ндентйфйкацмя уннатов й 
механлзм ее трансформацйй в конце XVIII-X1X ст. Охарактернзованы этапы, 
соцнальная база, формы й проявлення антнвоссоедйнйтельного двйженйя.

Днссертацмя открывает перспектйву нового вндення одного йз переломных 
событнй отечественной йсторйй, углубляет представленне об этнокультурных 
процессах конца XVI - первой половйны XIX в. Ее матерйалы лспользованы для 
разработкн трех спецкурсов в БІ У й 1 рГУ, напйсанля пособнй по нсторнй 
Беларусн, статей для энцйклопедйческйх йзданнй, в краеведческйх йсследова- 
НЙЯХ. Результаты дйссертацйй будут полезны для созданля лекцйонных курсов й 
подготовкй обобшаюшйх работ й учебной лнтературы по йсторнй й этнографйй 
Беларусй, нсторнй культуры Беларусн, релйгйоведснйю й культурологйй.



46
SUMMARY

Morozova Svetlana Valentinovna
The united church in ethnic-cultural development of Belarus 

(1596-1839 years)

Key words: Brest union, uniat religion, cultural-civilizational synthesis, cultural- 
creative activity, «uniate barok», secular bazilian schools; religious reorientation, 
church mentality, self-determination, language policy, ethnic-religious identification, 
deformation of consciousness, motion against rejoining.

The object of research is the history of united church in Belarus, the subject of 
research - ethnic and cultural aspects of creation, functioning and liquidation of the 
uniat religion. The purpose of the thesis is to describe the displays of the uniat religion 
in culture and ethnical appearance of the belorussians.

The dissertation proposes a new conceptual understanding of Brest process 1596— 
1839 in the plan of its interaction with the ethnic and cultural development of Belarus 
which is founded on a new methodology basing on civilizational approach and the 
achievements of the modern historiography of the Brest union. The reasons of Brest 
union are revised, the purposes of its subjects are described. It is retraced the genesis of 
the uniat religion and the interaction of the different elements of cultural-civilizational 
types in it. They are investigated the measures of the united church in the field of 
education and book culture. It is uncovered the contests of its cultural- creative activity 
in the field of architecture, painting, sculpture and music-theatrical art. They are 
designated new appearances in the ethnic-cultural sphere connected with the conclusion 
of Brest union and the losses in connection with its annulment. In a new fashion are 
interpreted the uniat-roman-catholic mutual relations. It is analyzed the place of the 
united church in language processes in the end of XVI - the first half of XIX cent. They 
are determined ethnical identity of uniats and the gear of its transformation in the end of 
XVII1-XIX cent. They are described the stages, social base, forms and development of 
motion against rejoining.

The thesis opens the perspective of a new vision of one of turning-point events in 
the domestic history, deepens the representation about ethnic-cultural processes in the 
end of XVI - the first half of XIX cent. Its materials were used for working up of three 
special courses in BSU and GrSU, in writing text-books on the history of Belarus, 
articles for encyclopedic issuings, in regional studies. The outcomes of the thesis will 
be useful for creation of lecture courses both preparation of generalizing transactions 
and educational literature on the history and ethnography of Belarus, the history' of 
Belorussian culture, religional studies and culturologics.

Падпісана ў друк 03.01.2002. Фармат 60x84/16 
Папера афсетная № ]. Друк афсетны. Гарнітура Таймс.

Ум. друк. арк. 2,1. Тыраж 100 экз. Заказ № ^/

Надрукавана на тэхніцы выдавецкага аддзела Установы адукацыі 
«Гродзенскі дзяржаўны універсітэт імя Янкі Купалы».

Ліцэнзія ЛП № 111 ад 29.12.97
230023, Гродна, вул. Ажэшкі, 22.






