


Бібліятэчка 
народньіх 

святаў 
і прысвяткаў





ВЕСНАВЫЯ СВЯТЫ
ШМЖЖ^ЖМС^М^^

Дапаможнік 
для настаўнікаў і выхавальнікаў

Рэкамендаваны Навукова-метадычным цэнтрам 
вучэбнай кнігі і сродкаў навучання 

Міністэрства адукацыі Рэспублікі Беларусь

M1HCK «БЕЛАРУСЬ»2000



УДК 398.3(=826)(072)
ББК 63.5(4Бен)я7

В38

Серыя заснавана ў 1995 г.

Аўтары-ўкладальнікі: 
Алег Аляхновіч, Алесь Лозка

Рэцэнзенты:
кандыдат мастацтвазнаўства 1.1. Сучкоў;

настаўніца сярэдняй школы № 89 г. Мінска Н.М. Каліта

Мастак Уладзімір Сытчанка

ISBN 985-01-0336-1

© Выдавецтва «Беларусь», 2000
© Аляхновіч А.М., Лозка А.Ю., 2000
© Сытчанка У.І., афармленне, 2000



Уступ
Вясна займае асаблівае месца ў беларускім народным календары (БНК). 

Гэта — пара спадзяванняў на новы ўраджай, сустрэчы навалецця, радасці 
абуджэння і росквіту зямлі. Нездарма доўгі час у язычніцкай традыцыі яна 
адзначалася як Новы год. Ды і першае свята вясны, як сведчаць валачоб- 
ныя песні, нашы даўнія продкі называлі Ясень Красен, Нова Лета, Божае 
Лета, Збор, пазней — Аўдоцця Вясноўка. Адзначалі яго да X стагоддзя н.э. 
і пазней у маладзіковыя дні, блізкія да веснавога раўнадзенства. Калі было 
прынята хрысціянства і разам з ім візантыйскае годалічэнне «ад стварэн- 
ня свету», г. зн. 5508 год да н. э., Новы год працягвалі святкаваць 1 сакавіка, 
што прыпадала на дзень памяці хрысціянскай прападобнапакутніцы 
Еўдакіі, якая была пакарана (абезгалоўлена) імператарам-язычнікам 
Вікенціем каля 160—170 года. Народная традыцыя сустрэчы Новага года 
трансфармавалася на розныя веснавыя дні, а затым і на зімовыя, дзе 
таксама існавалі свае звычаі і абрады. Восеньскія традыцыі адзначання 
навалецця па царкоўным календары з 1 верасня вялікага пашырэння ў 
народзе не атрымалі.

Сусветны каляндарны вопыт адбіўся і на беларускім народным кален- 
дары, які мае свае адметныя рысы. Даволі цікавай і спецыфічнай з’явай у 
Беларусі сталі валачобныя песні, што выконваліся на Вялікдзень і ў якіх у 
паэтычнай манеры і храналагічнай паслядоўнасці апяваліся святы і 
прысвяткі, праца і адпачынак земляроба. Наогул нашы продкі актыўна 
пераймалі перадавыя ідэі, што ішлі з Еўропы. Так, напрыклад, Вялікае 
княства Літоўскае ў ліку першых пяці еўрапейскіх краін у 1582 годзе пры- 
няло новы, грыгарыянскі, стыль, які быў уведзены ў Расіі (і другі раз у 
Беларусі) толькі ў 1918 годзе.

За пэўны гістарычны перыяд назвы месяцаў мелі не толькі рымскі і 
славянскі ўплыў, але і вялікае ўздзеянне жывой народнай традыцыі. Таму 
ў розных крыніцах знаходзім: сакавік, марець, березозол; красавік, квітень; 
май, травень. Канчаткова прыняты назвы месяцаў, якія адпавядаюць пры- 
родным асаблівасцям беларускай рэчаіснасці (прааналізуйце наступную 
табліцу).

Што ж сабой уяўлялі веснавыя месяцы ў народа, які падарыў свету 
грыгарыянскі каляндар?

Рымскі martius, згодна з легендай, «абвясцілі» Ромул і Рэм у гонар бога 
сонца і вайны Марса, апекуна земляробства і жывёлагадоўлі, які ўвасаб- 
ляў творчыя сілы прыроды. У рымлян гэта быў першы месяц аж да 153 
года да нашай эры (таксама як і ў многіх іншых народаў, у тым ліку бела- 
РУсаў).

Рымлянамі, асабліва жанчынамі, 1 сакавіка святкавалася яшчэ у гонар 
Юноны, апякункі жаночага жыцця, найвышэйшай багіні, царыцы неба і 
зямлі, жонкі Юпітэра. Да таго ж яна лічылася багіняй ранняга святла, 
таму ёй і прысвячаўся першы дзень новага года. 3 19 па 23 сакавіка ад- 
значалася свята Квінкватрус, якое супадала з днём вясенняга раўнадзен-

5



Табліца 
назваў месяцаў на розных мовах

Мовы Сакавік Красавік Май

Стараславянская Сухт» Брізьнь Трівьнь
Украінская Березень Квітень Травень
Чэшская В rezen Duben Kveten
Славенская SuSec Mali traven Welki traven
Старабеларуская
(«Малая падарож- Марець Кветень Май
ная кніжка» Ф. Ска-
рыны. 1522) (Псал-
тыр. Астрог. 1598) Березозол Кветень Травень
Старажытна- Martius Aprilis Majus
рымская (Марс—бог (Aprikus — які (Майя —

вайны) грэецца сонцам) багіня)
Руская Март Апрель Май
Нямецкая Marz Аргіеі Маі
Англійская March April May
Польская Marzec Kwiecieh Maj
Славацкая Maree April Maj
Сербахарвацкая Март Апрнл Maj

Oxyjak Травань Свябань
Балгарская, Март Апрнл Май, Maj
македонская
Верхнелужьшкая Naetnik Jutrownik Rozownik
(Французскай (Жэрміналь — ме- (Флорэаль — ме- (Прэрыаль —
рэвалюцыі) сяц прарастання) сяц нвіцення) месяц лугоў)
Літоўская Kovas (грак, Balandis (голуб, Geguze (зязюля,

грачыны месяц) месяц галубоў) месяц зязюлі)
Фінская Maaliskuu Huhtakuu Toukokuu

(месяц падсекі) (месяц яравых)

ства. Яго «гераіняй» была Мінерва, багіня мудрасці, вайны і гарадоў, яна 
таксама абараняла розныя промыслы, рамёствы, хатнюю працу жанчын.

Пачатак апрыліса ў рымлян прысвячаўся дзвюм багіням. 4 красавіка 
распачыналася сямідзённае свята Магалерыя. На ім ушаноўвалі маці багоў 
Цыбелі. А свята Цэрэаліі адзначалася ў гонар багіні земляробства Цэрэры, 
апякункі збожжа і пладоў, маці-карміцелькі ўсіх жывых істот, у тым ліку 
і людзей. Лічылася, што ад яе пайшла ўсякая культура, якая звязана з 
земляробствам. Багіні земляробства ахвяроўвалі мёд, малако, збожжа, роз- 
ныя плады і кветкі.

Трэцім важным святам былі Паліліі. Яны праводзіліся 21 красавіка ў 
гонар божышча пастухоў Палеса, якраз у дзень заснавання Рыма. Падчас 
святкавання рымляне асаблівую ўвагу звярталі на жывёлу: ачышчалі яе 
памяшканне, утірыгожвалі зелянінаю, акурвалі сераю. У ахвяру Палесу 
прыносілі малако. Праводзілі абрады ачышчэння: пастухі пераскоквалі каст- 
ры з саломы і праганялі цераз іх свойскую жывёлу.
6



Рымляне прысвячалі трэці месяц вясны багіні зямлі Маі. У канцы кра- 
савіка і пачатку мая яны адзначалі вясёлае свята Фларэлія ў гонар багіні 
кветак Флоры. У прыватнасці, у першы дзень апошняга месяца вясны быў 
звычай садзіць дрэва, якое называлі «маем». У славян, у тым ліку белару- 
саў, захаваліся абрады з «маем» на Сёмуху. Падобны ў нас і ў старажытных 
рымлян абрад ушанавання памяці нябожчыкаў. У рымлян ён выконваўся 
9 мая.

* * *

У гэтым дапаможніку мы прадстаўляем веснавы народны каляндар бе- 
ларусаў. Звяртаем асаблівую ўвагу ў ім на рысы язычніцтва і хрысціянства, 
што складаюць аснову народных ведаў аб календары. Разглядваючы сляды 
дахрысціянскіх і хрысціянскіх вераванняў нашых продкаў, мы пранікаем 
у карані Бацькаўшчыны і далучаемся да біблейскіх ведаў, якім у сучасных 
навучальна-выхаваўчых установах надаецца значная роля.

Якія ж шляхі выкарыстання прадстаўленых матэрыялаў мы бачым? 
Найперш неабходна звярнуць увагу на каляндарнае планаванне навучаль- 
на-выхаваўчага працэсу ў адукацыйных установах. Сістэма і змест народ- 
ных святаў і прысвяткаў настолькі прыдатныя і рознабаковыя, што тут 
знойдзецца шмат адпаведных дзён, адзначанне якіх нават традыцыйна і 
для сучаснай школы. Вось, напрыклад, на пачатку навучальнага года час- 
та праводзяцца дні ведаў. I ў БНК маецца дзень Сымона (абрад «жаніцьба 
пасьвета») — 1 верасня ў католікаў і 14 верасня ў праваслаўных, які змя- 
стоўна і сімвалічна можа раскрыць сутнасць дня ведаў на аснове народнай 
педагогікі, фальклору, мастацтва.

У веснавым народным календары можна адшукаць матэрыял для пра- 
вядзення такіх традыцыйна школьных святкаванняў і карысных заняткаў, 
як дзень птушак, дзень пачатку сяўбы, дзень рыбака, мядзведзя, бусла, 
птуілак, жывёлы, смеху, пастуха і інш. Дарэчы, да некаторых з іх у гэтым 
дапаможніку і падабраны матэрыял. Пры рабоце з ім неабходна ўлічваць і 
размяжоўваць адпаведныя формы: гульня, абрад, свята, урок, вечарына і 
г.д. Нельга ўключаць не адпаведны (нетрадыцыйны) матэрыял для 
падрыхтоўкі фальклорных жанраў, каб не размываць усталяваныя межы. 
Больш магчымасцей тут у такіх формах работы, як урок ці спецыфічна 
школьныя мерапрыемствы.

Праца з БНК прадугледжвае прынцыпы народнасці, традыцыйнасці, 
прыродаадпаведнасці, гуманнасці, сувязі з працай, гульнёй, рамёствамі. I 
галоўнае, БНК — найважнейшы сродак выхавання грамадскасці, набыц- 
ця агульначалавечых вартасцей, выхавання нацыянальнай свядомасці.

Алесь Лозка



ВЕСНАВЫ НАРОДНЫ КАЛЯНДАР

У гэтым календары першая лічба азначае дату па новым стылі, 
а другая — па старым (юліянскім летазлічэнні, якім карыстаецца 
праваслаўная царква): 2/17 — 2 сакавіка па н.ст., 17 лютага па 
с.ст.; 14/1 — 14 сакавіка па н.ст., 1 сакавіка па с.ст. (29 лютага па 
с.ст. у высакосны год).

Назвы святаў і прысвяткаў, якія бытавалі ці бытуюць у права- 
слаўных беларусаў, выдзелены паўтлустым шрыфтам, а ў католікаў- 
беларусаў — курсівам. Зорачкай (*) абазначаны святы і прысвяткі, 
якія пададзены адвольна, прыблізна, яны залежаць ад месца Пасхі 
ў праваслаўным і каталіцкім «рухомых» календарах. У дужках пры- 
ведзены назвы варыянтаў святаў з розных рэгіёнаў. Пасля імя хрыс- 
ціянскага святога ў дужках падаецца арабскай лічбай год, у які ён 
памёр, рымскай — стагоддзе, у якім жыў. Апісанні святаў і пры- 
святкаў, народнае значэнне якіх мала чым адрозніваецца яп ката- 
ліцкіх, у асноўным робяцца ў дзень па праваслаўным календары. 
Калі ж маюцца нейкія адрозненні ў этнаграфічных тэкстах, то да- 
юцца апісанні варыянтаў каталіцкага і праваслаўнага свята ці пры- 
святка.

САКАВІК
*Гуканне вясны (Гувясна, Вясна, Прошчаны дзень, Гавенны дзя- 

нёк), Масленыя (Масныя, Паставыя) загавіны (Мясное пушчанне, 
Сырапусная) — апошні дзень (нядзеля) Масленага тыдня, дзень 
сустрэчы вясны. Вядомы і ў іншыя дні (гл.: 14, 25 сакавіка, 7 кра- 
савіка).Асабліва распаўсюджана і разнастайная традыцыя на Ус- 
ходнім Палессі. На Петрыкаўшчыне гукалі вясну з караваем (аг- 
рарная магія, культ нівы), на Століншчыне - з «жаваронкамі» (культ 
жывёлы); на Тураўшчыне і ў Лельчыцкім раёне рабілі вянок з бар- 
8



вянка і з песнямі «Ой, венчэ-барвенчэ», «Вясна-красна» вешалі 
яго на бярозку (культ расліны), «чыркавалі» (веснавалі) - вадзілі 
карагоды, спявалі пра чырачку («Ой, чырачка-пташачка, не заля- 
тай далечка»), насілі ёлку з вянком, спяваючы «Ой, вясна-вясня- 
начка». У некаторых раёнах пыталіся: «Ці пазволіце, старыя людзі, 
нам вясну-красну выгукаці», у іншых прыказвалі: «Благаславі, Божа, 
зіму замыкаці... вясну загукаці». Вяснянкі спявалі на высокіх месцах 
(«красных горках», стагах, стрэхах і інш.). Песні чуліся з розных 
бакоў, адбывалася пераклічка гуртоў выканаўцаў. Характэрнай асаб- 
лівасцю вяснянак з’яўляецца выгукванне «Гу-у!». Па ўяўленні на- 
шых продкаў, Вясна ехала «на сошаньцы, на баронцы», «на зала- 
тым кані». Тэматыка песень: пра вясну, птушак, кросны, каханне. 
Праяўляюцца міфалагічныя вобразы Вясноўкі, Ярылы — божышча 
веснавой урадлівасці і пладавітасці жанчыны.

Вобраз вадаплаўнай птушкі — чырачкі, вутачкі, селязня, гу- 
сачкі — вядомы не толькі ў каляндарна-абрадавай паэзіі, але і ў 
іншых жанрах і відах фальклору, куды ён мог прыйсці з веснавьгх 
звычаяў. Праяўленне яго — сляды татэмістычных уяўленняў чалаве- 
ка, што цягнуцца з неаліту (Лозка, 1996. С. 37).

Яшчэ рускі даследчык Я.Анічкаў (1903. С. 89) заўважаў, што 
«абрад гукання захаваўся ў Беларусі і некаторых месцах Вяліка- 
росіі», прыводзіў паралелі з абрадам «на раніла» ў сербаў, з вітан- 
нем сонца ў палякаў і чэхаў, адзначаў, што «ў Стакгольме на па- 
чатку Вялікага посту адбывалася нешта вельмі блізкае да нашага 
«гукання» (с. 102).

П.Шэйн лічьіў, што абрадавы характар сустрэчы вясны больш 
захаваўся ў Беларусі і «толькі ў беларусаў існуе правільнае размер- 
каванне беларускіх песень» (Шэйн, 1877. С.474).

Грунтоўны аналіз звычаяў сустрэчы вясны ў народаў Еўропы 
зрабіла Г.Барташэвіч, з вывадамі якой неабходна пагадзіцца: «...для 
беларусаў і ўкраінцаў ядро абраду складае фальклор, які ў рускіх 
адыходзіць на другі план... У беларусаў пры большай захаванасці і 
разнастайнасці абрадавых дзеянняў і фальклор вылучаецца кан- 
сервацыяй старадаўніх магічных песенных жанраў — веснавых за- 
кліканняў, у той час як ва ўкраінцаў на першы план выступалі 
«звычаёва-абрадавыя песні і гульні» (1985. C.17). У народаў Еўропы 
даследчыца вылучае веснавое паленне кастроў, у Балгарыі яшчэ 
звычаі «зора» (зара), або «гора» (лес), калі моладзь спявала любоў- 
ныя песні, павярнуўшыся на ўсход, абрадавае печыва «маладзен- 
цы» з зааморфнымі фігуркамі на Саракі; у народаў Албаніі звычай 
хаджэння моладзі па дварах з песнямі, пажаданнямі аналагічны 
нашым велікодным абыходам (с. 25—26).

*Паласказуб (Пласказуб, Панядзелак Пласказуб, Папалакіны, 
Паслязапусак), Шыльны (Шылаваты) панядзелак — першы дзень 
Вялікага посту (7 тыдняў). На Віцебшчыне раней у гэты дзень гулялі 
ў карчме, што называлася «каваць шыла»(Шэйн, 1902). Другая кры- 
ніца так тлумачыць выраз «куваці шыла»: «г. зн. піццё гарэлкі», 
«паласкаць зубы трэба, каб яны хутчэй «давыкалі да посніцы...» 
(Нікіфароўскі, 1897). Найменне звязана з піццём гарэлкі (апошні

9



дзень перад постам, калі яшчэ можна было хоць «папаласкаць зубы». 
Увесь пост царква не дазваляла есці мяса, піць малако, спяваць 
песні, танцаваць. Існаваў звычай, калі хлопцы насілі ступу і складалі 
туды розныя рэчы дзяўчат, якія не паспелі выйсці замуж. Дзяўчаты 
адкупліваліся, і ўсе разам гулялі. У розных раёнах Беларусі вешалі 
калодкі нежанатым хлопцам. У ваколіцах Тыкоціна і Бельска, на 
памежжы з Польшчай, мужчыны і жанчыны ў карчме скакалі це- 
раз калоду, «каб лён быў высокі», і таўклі ў ступе ваду (Глогер, 
1868). На Свіслаччыне гэты дзень называўся Паслязапусак. Прызна- 
валася добрай прыметай, калі першым у хату з раніцы заходзіў 
мужчына, а калі жанчына — лічылася, што будуць развальвацца сыры.

У некаторых раёнах Палесся называўся першы дзень посту — 
Дужыкі. Пяклі каржы-дужыкі з белай мукі на кожную «душу» ў ха- 
це (Талстая, 1986).

Пост нарадзіўся ў Хрыстову пару, калі Выратавальнік знаходзіўся 
без ежы з малітвамі ў іудзейскай пустыні. Цяпер ён разумеецца 
хрысціянамі не толькі як адмова ад скаромнай (жывёльнай) ежы, 
але і як духоўнае ўстрыманне ад дрэнных прывычак. Ён рыхтуе 
чалавека да Светлага Хрыстова Уваскрэсення. Гэтаму садзейнічае і 
народная традыцыя.

2/17. Дзень Фёдара Цірана. Хрысціянскі вялікапакутнік Фёдар 
Ціран, воін з г. Амасіі, быў замучаны (спалены) Максіміянам каля 
ЗОб года за тое, што не адмбвіўся ад Хрыста. Магчыма, зладзейства 
супраць чалавека аказала вялікае ўздзеянне на народ і ў некаторых 
месцах Фёдара сталі лічыць заступнікам ад зладзейства (Раманаў, 
1912).

У румынаў san—Toder з’яўляецца «рухомым» святам, якое ад- 
значаецца ў першую суботу Вялікага посту. Пра міфалагічную істо- 
ту Тодара, які выратаваў сонца для людзей, існуе нямала легендаў 
(КЗ, 1977. С. 299).

*Уступная серада - серада першага тыдня Вялікага посту. Каб 
урадзіў добры лён, у гэты дзень мылі верацёны і калаўроты (пры- 
лады, што служылі для прадзення), а таксама балявалі ў карчме і 
пераскаквалі цераз пень, што ставілі пасярод хаты (Глогер, 1876).

4/19. Казімір (Казімер). У некаторых валачобных песнях, зары- 
ентаваных на каталіцкі каляндар, упамінаецца як «першае свят- 
ца», г.зн. першы дзень земляробчага года (Новы год):

Святы Казімір 
Дровы сякець 
1 ў клад кладзець.

У заходніх раёнах Беларусі вядома прымаўка: «На Казімера зіма 
памірае»(Паўлюкоўскі, 1934). У Свіслацкім раёне кажуць: «Казіме- 
ра — зіма ўмера» (зафіксавана яшчэ і Федароўскім у мінулым ста- 
годдзі - гл. Т. IV. С. 143).«Казімера — дзень і ноч умера». Відаць, не 
толькі памірае, а і «ў меру», калі маецца на ўвазе, што 20 ці 21 
сакавіка бывае дзень вясенняга раўнадзенства.

9/24. Янка (Абертас, Паўраценне). «Усе з галавою, а Янка дык 
не. Янкавай галавы баіцца зіма» (Паўлюкоўскі, 1934). Гэты дзень
10



яшчэ называецца Абертас (Паўраценне). Птушкі пачынаюць вяр- 
тацца з выраю. У царкоўным календары - свята знаходжання («об- 
ретенмя») галавы Іаана Хрысціцеля. Свяшчэннік І.Берман у Аш- 
мянскім павеце заўважаў: пчаляры ўжо глядзелі вуллі, а калі пчо- 
лы «арэтаюць» — значыць дажылі, а гэта лічылася знакам, што 
яны выжывуць. Як зазначаў святар, тады ж і мядзведзь паварочва- 
ецца ў бярлозе на бок. Вось чаму дзень мае найменне Паўраценне 
(Берман, 1869. С. 46).

10/25. Сорак мучанікаў (Прыска) — свята сустрэчы птушак. Прыс- 
ка — адзін з сарака мучанікаў, якія пакутавалі ў Севасційскім возе- 
ры. На гэты конт існуе выслоўе: «На святога Прыску праб’е лёд і 
пліска» (Паўлюкоўскі, 1934).

12/27. Рыгор. Пра гэты веснавы прысвятак вядома прыказка: «На 
святога Рыгора ідуць рэкі ў мора» (БСК, 1937).

У некаторых краінах Еўропы па старым царкоўным календары 
дзень святога Грагора прыпадаў на вясенняе раўнадзенства, таму ў 
шведаў, нарвежцаў, датчан існуе прымаўка, што «ў дзень Грагора 
ноч і дзень роўныя», і яны вераць, што павінна прыляцець варона, 
вястунка вясны (КЗ, 1977. С. 115); скандынавы і фінскія лапары 
ведаюць, што ў гэты дзень прылятае з узбярэжжа першая птушка 
(с. 135); чэхі гавораць; «На Грэгоржа дурны той селянін, які не 
арэ» (с. 222). Французы пачыналі стрыжку авечак у дзень Обена (1 
сакавіка), ці Рыгора.

13/28. Васіль Капальнік (Васіль і Марына, Валосся і Мура). У 
народнай традыцыі гэтыя хрысціянскія імёны асацыіруюцца з за- 
баронай на прадзенне, таму што яно ў сваю чаргу звязана з вадкас- 
цю — неабходнасцю «слініць» пяньку. А каб не надышлі зноў мара- 
зы, нельга «адслініць замураваную зіму»(Нікіфароўскі, 1897). Васіля 
празвалі «капальнікам», таму што «на Васіля Капальніка са стрэх 
капае».

М. Нікіфароўскі зафіксаваў у 1897 годзе і згадку пра язычніцка- 
га Вялеса і неразгаданага Мура (с. 238).

У царкоўным календары ў дадзены дзень акрамя прападобных 
Васіля і Марыны ўшаноўваюць каля дзесятка іншых святых, але 
чамусьці ў народным календары перавага аддадзена іменна гэтым.

*3борава субота — субота першага тыдня Вялікага посту. На 
Усходнім Палессі ў гэты дзень праводзілі абрад «споведзі дзежкі». 
Яе мылі, накрывалі новым ручніком, падкурвалі воскам, кідалі 
туды вугельчык. He заквашвалі ў гэты час у ёй хлеб, бо лічылі, што 
цяжка будзе ісці дзежцы на споведзь.

Для некаторых раёнаў Зборная субота лічылася памінальным 
днём продкаў (Талстая, 1986).

Сербы, чарнагорцы, македонцы суботу першага тыдня посту 
называлі Тодаравай, або Тэадоравай, суботай (Тодарыца, Тудуры- 
ца, Конскі Вялігдан) і лічылі яе святам жывёлы, перш за ўсё ко- 
ней (КЗ, 1977. С. 253).

*3бор (Ізбор, Узбор, Зборніца) — нядзеля першага тыдня (Збор- 
нага) пасля Масленіцы, першае свята «Новага Лета», «Бажаства». 
Лічыўся пачаткам збору селяніна да выезду ў поле. Птушкі таксама

11



збіраліся вяртацца на радзіму. У некаторых песнях Збор нагадвае 
канкрэтную святую асобу, культ, апекуна новага года, і па колькасці 
варыянтаў песень, прадстаўленых у томе «Валачобныя песні» (Мн., 
1980) у адпаведным раздзеле, пераважае над іншымі святамі і 
прысвяткамі. Звычайна Збор ідзе наперадзе Аўдоцці, калі яна на- 
огул упамінаецца.

... Сам Бог сядзіць, ксёнжку дзяржыць. 
Каля яго пчолкі ляталі, 
Пчолкі ляталі, мяды збіралі.
Тыя пчолкі, усе святачкі, 
Перад Богам збіраліся, 
Збіраліся, рахаваліся, 
Катораму святу ўперад стаці. 
А Збор мовіць гаспадару: 
— Слаўны мужу над мужамі! 
Тваё дзела — на торг ехаць, 
Зялеза купляць, нарогі каваць. 
Аўдакею дровы сячэць...

(Зап. у 1896 г. у Дзісенскім п.)

У некаторых варыянтах песень на першым месцы ў годзе ставіцца 
Раство. Тэксты аб Новым годзе выглядаюць пазнейшымі дапаўнен- 
нямі да валачобных песень, якія прымаюць імправізацыі здольных 
выканаўцаў. У такой песні, зафіксаванай у 1976 годзе ў в. Крыўцы 
Лепельскага раёна (гл. «Валачобныя песні», № 77), Збор ужо заме- 
нены Аўдакеяй і названы першым вясеннім святам («Аўдакея — 
первы празнік // Да й вясненскі»),

Вось як характарызуецца язычніцкі Збор у народных песнях: 
«Святы Збор ляды разбіваець» (№ 68); «А потым таго святы й Ізбор, 
// Святы й Ізбор — пагнала снег з гор, // Снягі зганяець, воды 
пускаець» (№ 69); «Святы Ізбор// Упярод ступіць, // Зімку зрадзіць, 
// Сошку ладзіць» (№ 73); «А йшоў напярод да й святы Ізбор, // A 
святы Ізбор — да бяжыць вада з гор, // Бяжыць вада з гор, а рыбінка 
з нор. // А святы Ізбор да й лемяшы купіў» (№ 75); «Первы празнік 
// Святы Ізбор // Пусціць ваду з гор, // Рыбку са ставу» (№ 90).

Таксама ў народзе ведалі, што «ў Зборніцу ўсе залётныя птушкі 
збіраюцца за морам і адлятаюць бліжэй да нас — на столькі міляў, 
колькі дзён прайшло ад Грамніц да Зборніцы» (Нікіфароўскі, 1897). 
На Украіне, як і ў нас, гаварылі: «Неділя Збнр — тече вода з гір» 
(Ярмолаў, 1901. С. 105).

Свята і зараз вядома, асабліва на Віцебшчыне.
14/29. Касьян. Згодна з народньім павер’ем (гл. таксама 29 люта- 

га), за тое, што Касьян падпаліў Іаану Хрысціцелю вусы, Бог па- 
караў віноўніка: яго свята адзначалася толькі адзін раз у Чатыры 
гады (Раманаў, 1891). Аднак, хоць 29 лютага бывае толькі ў выса- 
косны год, царкоўнікі ў іншыя гады пераносяць прысвятак прапа- 
добнага Касьяна Рымляніна на 28 лютага.

14/1. Аўдоцця Вясноўка (Яўдоха, Аўдоння, Аўдуська, Яўдокі, Яў-
12



доха, Галдакей, Аўдакей, Аўдокій). У царкоўным календары — звы- 
чайны дзень. Невялікі шэраг кананізаваных імён у ім пачынае 
прападобнапакутніца Еўдакія (каля 160—170 г.).

Беларуская народная традыцыя выяўляе на пачатку вясны знач- 
ную колькасць абрадаў і гульняў, якія гавораць аб вялікім 
святкаванні. Рэшткі іх праяўляюцца ў адзначанні Аўдоцці Вясноўкі 
як першага дня вясны і пачатку новага земляробчага года. Нездар- 
ма многія варыянты валачобных песень сведчаць аб аддачы перавагі 
перад усімі святамі ў годзе менавіта першаму веснавому дню, які 
называюць «Ясень Красен», «Нова Лета», «Божа Лета», «Збор», 
«Ізбор», «Аўдакея».

Каля Бога
Усе святыя 
Шахуюцца, 
Рахуюцца, 
Катораму святцу 
Упярод ступіць. 
Ясень Красен 
Упярод пайшоў...

(Зап. ў 1938 г. у г.Рызе.)

Пра Аўдоццю Вясноўку валачобныя каляндарныя песні апавя- 
даюць: «Аўдакея, перва святца...» (Зап. у 1940 г. у Каплаўскай вол. 
Ілукстэнскага п.); «Святы Аўдакей сохі збіраіць...» (Зап. у 1976 г. у 
Полацкім р-не.); «Святы Еўдакей — веснавы святок, // Веснавы 
святок — пераступ года. // Пераступілі ў яго слядочкі, // У яго 
слядочкі ўсе святочкі...» (Зап. у 1976 г. у Лепельскім р-не.); «Святы 
Яўдакеі зіму рушылі...» (Зап. у 1976 у Полацкім р-не.); «Святы Аў- 
дакей бычкоў пое...» (Зап. у Барысаўскім р-не.)

Народны каляндар сцвярджае, што Аўдакея — веснавое свята, 
якое трымае ў руцэ лета. Па гэтым дні прыкмячалі надвор’е — ці 
нап’ецца певень або вол з-пад страхі. Па назіраннях Ю.Крачкоўс- 
кага (1874), у Вілейскім павеце сяляне лічылі: калі Галдакей цёп- 
лы, то вясна і лета будуць цёплымі, асабліва спрыяльным будзе 
сенакос. Калі ідзе дождж — чакай ураджай на жыта. Калі моцны 
мароз, то замарозіць грэчку ў час цвіцення. Калі туман, то пашан- 
цуе з ураджаем йа стручковыя расліны. Калі ж мяцеліца і завея, то 
неабходна чакаць вялікага голаду.

Аўдоцця Вясноўка лічылася нешчаслівым днём, «бабскім свя- 
там», таму «не пралі, не снавалі» і не выконвалі іншыя работы. Але 
гэта не датычыла мужчын (Пшчолка, 1912). У Лельчыцкім раёне 
гаварылі: «Прадзі гульцяй, бо будуць голыя бокі, як не прасьцімеш»; 
«На Оўдокый помідоры на расаду сажалі і на окне дзержалі» (Лель- 
чыцкі р-н; Талстая, 1984).

Нямала назіранняў занатавана фалькларыстамі мінулага: «На 
Яўдокі голы бокі» (Радчанка, 1888), «Яшчэ няма Яўдокі, а ўжо 
свецяцца бокі, нацца покуль прыйдзе Вярбіч, то суздром будзеш 
голы, як біч» (Пяткевіч, 1938), «Свята Аўдакея сокі збіраець»,

13



«Калі на Аўдакея мяцель, дык прыйдзецца гаспадаркам пунькі 
вымятаць» (Слупскі, 1892).

У некаторых раёнах «гукалі вясну». Хаця, бывала, і добра яшчэ 
трымалася зіма. «Яўдохі — снегу па бокі» — гавораць у Іванаўскім 
раёне.

Варыянты тэкстаў валачобных песень сведчаць, што адзначан- 
не прападобнапакутніцы Еўдакіі развіло традыцыю народнага свят- 
кавання Аўдоцці Вясноўкі на аснове язычніцкага святкавання пер- 
шага дня земляробчага года, які ў песнях названы «Ясень Красен», 
«Нова Лета», «Божа Лета», «Збор», «Ізбор». Апошнія дзве назвы 
засталіся асобным святам.

Раней у Рыме ў гэты дзень праходзіла цырымонія Мамуралія, 
згодна з якой з горада выганялі палкамі чалавека ў шкурах Маму- 
рыуса Ветурыуса (Mamurius Veturius - інтэрпрэтуецца як «стары 
Марс»). Гэта сімвалізавалася як выгнанне зімы і старога года (КЗ, 
1977. C.15).

15/2. Хвядот. Свяшчэннапакутніка Фядота, епіскапа Кірыней- 
скага (каля 326 г.), народ празваў па-простаму — Хвядот. На гэты 
прысвятак засцерагаліся моцных вятроў. «На Хвядота занос — усё 
сена знясе» (Паўлюкоўскі, 1934), «На Фядота снегавы занос» (Ані- 
чэнка, 1992), «На Фядота занос — доўга прыпару не будзе» (Ляс- 
нічы, 1990). Лічылася, што першы дзень вясны адлюстроўвае стан 
надвор’я ўсёй веснавой пары, а другі — летняй (Крачкоўскі, 1874).

17/4. Герасім Гракоўнік. Царкоўны каляндар падарыў народна- 
му прысвятку імя прападобных Герасіма Іарданскага (475) і Герасіма 
Валагодскага (1178), а народная назіральнасць і фантазія — сваё 
прозвішча, азначэнне. Гэты дзень замацаваўся як дзень прылёту 
гракоў. «Герасім гракоў прыгнаў» (Ляснічы, 1990). Існуе прыкмета: 
гракі сядзяць ужо ў гнёздах — на дружную вясну, калі лётаюць 
бязмэтна або і зусім іх не відаць у аселіцы — вясна будзе паволь- 
ная, часцей позняя (Санько, 1990). Папярэдні, трэці, дзень вясны 
прадказвае па надвор’і восень, а чацвёрты — зіму (Крачкоўскі, 
1874).

18/5. Конагароднік (Конан Агароднік). У царкоўным календары — 
Конан-агароднік (III ст.) і іншыя кананізаваныя імёны. Конан 
выводзіць усіх на агароды. У Беларусі гэта дзень падрыхтоўкі да 
пасадкі расады капусты (Ляснічы, 1990).

Марк. Лічылі, што грак вяртаецца з выраю на Марка (Анічэнка, 
1992). Прападобны Марк жыў у IV ст.

19/6. Язэп. Католікі Заходняй Беларусі ўшаноўваюць аднаго са 
святых. «Як святы Язэп кіўне барадою, дык зіма ўцякае ўніз гала- 
вою». Здаралася, што ў веснавыя «поставыя» дні, калі касцёл заба- 
раняў шлюб, вяселлі ўсё-такі адбываліся. На гэты конт народ меў 
прыказку: «Святы Язэп сярод посту шлюб дае прахвосту» (Паўлю- 
коўскі, 1934). Добрае надвор’е на Язэпа лічылася спрыяльным. «На 
Язэпа пагода — год ураджайны» (БСК, 1937).

22/9. Саракі (Соракі, Сарака, Саракасвятыя, Сорак пакутнікаў). 
У народзе казалі, нібы на Саракі прылятае 40 «выраяў», а таксама, 
што гэта свята «пчальніковае» і ўжо канчаткова прыходзіць вясна.

14



Гаварылі: «На Саракі дрэвы адпушчаюцца» (Сяліцкі, 1986), «На 
Саракі мужык пытаецца, ці далёка да ракі»; «Святыя Саракі ў поле 
саху валаклі». Выпякалі з цеста для дзяцей 40 жаваранкаў, у нека- 
торых мясцовасцях — 40 варэнікаў, 40 маленькіх піражкоў, галу- 
шак. Кожнаму неабходна з’есці 40 клёцак. На Случчыне пяклі «па- 
тапцы», якія называлі «жаваранкамі». Іх падсалоджвалі, абсыпалі 
макам для дзіцячага пачастунку. Выпякалі таксама пірагі ў выгля- 
дзе сельскагаспадарчых прылад: бараны, сярпа, касы, сахі і інш. 
Згодна з павер’ямі, сарока пачынае віць сабе гняздо і прыносіць 
для гэтага 40 пруцікаў. Але чакалі яшчэ сорак маразоў. Нібыта з 
выраю тады прылятэе сорак жаваранкаў. Хлопчыкі павінны да ўсходу 
сонца, не памыўшыся і закрыўшы вочы, падабраць на двары со- 
рак трэсак і высыпаць іх пад печ або перакінуць цераз хату столькі 
ж палачак. Хто выканае гэта, той вясною знойдзе 40 птушыных 
гнёздаў (або сорак качыных яек).

Засталося нямала назіранняў і сведчанняў, якія гавораць аб свя- 
це птушак: «На Саракі прыляцелі з-за мора птакі» (Слупскі, 1892), 
«Ластаўкі вылятаюць з возера» (якія восенню туды апусціліся) 
(Пшчолка, 1912), «На Саракі... вылятае з цёплага краю вястун вяс- 
ны жаваранак; пасля яго гракі, што бывае за 12 дзён да адкрыцця 
вады» (Невяровіч, 1859).

Вобразы птушак багата прадстаўлены ў народным мастацтве. 
Добра характарызуюць свята валачобныя песні: «Святыя Саракі 
напярод пайшлі» (Віцебская губ.), «Ды Саракі дровы рубюць, кла- 
ды кладуць» (Каплаўская вол. Ілукстэнскага пав.), «А і Саракі ды, 
вой, плятуць смыкі» (Лепельскі р-н), «Святы Саракі — да не йдзі 
да ракі» (Полацкі р-н), «Святы Саракі — сорак вырай вылятаюць» 
(Лепельскі р-н), «Саракі ільды дралі, птушак напушчалі» (Веліжскі 
пав. Віцебскай губ.), «Святы Саракі — лемяшы істраць» (Лепельскі 
пав, Віцебская губ.), «Святыя Саракі ў поле саху валаклі» (Бары- 
саўскі р-н).

Народ ведаў, што «на Сорак мучанікаў дзень з ноччу мераецца» 
(Паўлюкоўскі, 1934). Відаць, у старажытнасці ён звязваўся з вя- 
сеннім раўнадзенствам, ад якога пачыналася вясна (дзень астра- 
намічнага вясенняга раўнадзенства 20—21 сакавіка). У Свіслацкім 
раёне на Саракі саджаюць расаду.

У Ельнінскім павеце дзеці праводзілі цікавую гульню: выконвалі 
пахаванне «трункі»’з насякомымі, спявалі: «Жылі не сяляне, памерлі 
не радзіцелі» (Дабравольскі, 1914). Малыя і дарослыя гушкаліся на 
арэлях, «каб лён рос» , скакалі на дошках. «У гэты дзень ёсць звы- 
чай дваім гушкацца на дошцы, стоячы на ўвесь рост. На Саракі 
бесперапынна трэба скакаць на дошцы, штоб пагрэцца за тых бед- 
ненькіх мучанікаў, што, не маючы як сагрэцца, памерзлі насмерць» 
(Пяткевіч, 1938).

У гэтым свяце бачыцца перапляценне старадаўніх язычніцкіх 
рэлігійных уяўленняў з хрысціянскімі і дамінаванне ў сінкрэтычным 
развіцці першых; праяўленне фетышызму («жаваранкі» з цеста), 
анімізму (пакланенне птушкам: качцы, жаваранку), магіі (пера- 
кідванне палак цераз хату і інш). Ад хрысціянства ў гэтай добра

15



развітой традыцыі засталася назва, з сарака чалавек, што пакугавалі 
ў Севасційскім возеры каля 369 года, народны каляндар асабіста 
вылучае толькі пакутніка Прыску па рыфмаванай асацыяцыі з вес- 
навой птушкаю пліскай.

Добра развітая традыцыя свята бытуе ў народаў Югаславіі. Дзень 
40 пакутнікаў па царкоўным і народным календарах адзначалі сер- 
бы, чарнагорцы, македонцы, нават мусульмане паўднёваславян- 
скага паходжання ў Македоніі. Як і ў нас, лічба 40 з’яўлялася цу- 
дадзейнай (40 маленькіх абаранкаў, 40 зёрнаў, 40 келіхаў гарэлкі і 
г.д.).

Пліска. Праваслаўны прысвятак па сутнасці не адрозніваецца ад 
каталіцкай Прыскі. «На святога Пліска праб’ець лёд і пліска» (На- 
совіч, 1874). «Ранняе з’яўленне пліскі і бусла прадказвае выдатны 
ўраджай ільну» (Берман, 1870).

25/12. Рыгор. «На Рыгора зіма ідзе ў мора» (Паўлюкоўскі, 1934). 
У народнай песні спяваецца:

А святы Рыгор спусціў ваду з гор, 
Ваду — у зямлю, а з зямлі — ў траву.

Феафан. У народзе прыкмячалі: калі дзень пачынаецца з тума- 
ну, то варта чакаць добрага ўраджаю льну і канопляў (Ляснічы, 
1990).

Народны каляндар вылучыў у царкоўным два імені святога Ры- 
гора Дваяслова, папы Рымскага (604), і прападобнага Феафана 
Спавядальніка, Сігрыянскага (818).

Дабравешчанне (Звеставанне) — веснавое свята прылёту пту- 
шак. Аб характары яго сведчаць прымаўкі: «На Дабравешчанне Бог 
благаслаўляе ўсе расліны»; «На Дабравешчанне і птушка гнязда не 
кладзе»; «Дабравешчанне як захоча, дык і бусел заклякоча». «На 
Дабравешчанне звон, а ў морквы дух вон» (траціць сок); <<У каго 
хлеба шмат, Дабравешчанню рад»; «На Дабравешчанне цёпла — 
ураджай на арэхі» (Паўлюкоўскі, 1934). «Калі пчала выйдзе з вулля 
яшчэ да Дабравешчання — лета будзе благое, беднае» (Берман, 
1870).

Праводзілі «гуканне вясны».
У скандынаўскіх краінах Дабравешчанне — гэта дзень веснавой 

Богамаці, або веснавая меса Марыі, лічылася, што ў гэты дзень 
прылятаюць жураўлі і «прыносяць святло» (КЗ, 1977. С. 115).

Бельгійцы, галандцы, народы Скандынавіі называлі гэты дзень 
днём Багародзіцы і верылі, што па ім можна прадказваць надвор’е: 
калі надвор’е 25 сакавіка добрае, то і год будзе ўраджайным (с. 76). 
У некаторых іншых краінах Еўропы свята таксама звязана з птуш- 
камі.

(Гл. таксама 7 красавіка.)
26/13. Міжблагавешчыны (да 7 красавіка) — забарона на «за- 

пасванне» кароў. У Мінскай губерні была такая завядзёнка: у перы- 
яд паміж каталіцкім і праваслаўным Благавешчаннем, калі селянін 
не выгнаў першы раз кароў да 13 сакавіка, то не выжане і ў Між-

16



благавешчыны. «Запасванне» жывёлы ў гэтую пару, на думку ся- 
лян, наклікае на статак ваўкоў, якія прыносяць вялікую шкоду. 
Каб пазбегнуць няшчасця, беларус стараецца не даваць у доўг рэчы, 
асабліва кроснавыя бёрды (Дземідовіч, 1895).

30/17. Аляксей Цёплы (Аляксей Весняны, Аляксей, Алексій, Алёк- 
сы, Ляксей, Алісійкі). Лічыцца цёплым веснавым днём, з ім звяза- 
на нямала народных прыкмет. «На Ляксея вол павінен з лужы 
напіцца» (Паўлюкоўскі, 1934). «У прамежак часу ад Аўдакеяў да 
Алёксаў сонца штодня падрастае на таўшчыню мезенага пазногця» 
(Нікіфароўскі, 1897). «На Аляксея зіма пацея» (Слупскі, 1892). Чакалі 
прылёту жураўля ці бусла. Бусько кажа: «На Лексія хоць заб’юся, a 
з’яўлюся» (Столінскі р-н; Талстая, 1986). Дзень рыбалова. «На Аляк- 
сея лёд такі слабкі, што его і рыба хвастом разаб’е» (Рэчыцкі п., 
Пяткевіч, 1938). Плялі сеткі. У валачобных песнях спявалі: «Аляк- 
сею сеці садзіць, лодкі смаліць, рыбу коліць» (Полацкі р-н.). «Аляк- 
сею — сані на плот, рыба аб лёд, лёд вадою, рыба лускою» 
(Дзісненскі п. Віленскай губ.) Аглядалі («тварылі») вуллі. На Палессі 
вядома прымаўка: «На Цёплага Аляксея рыба ідзе на нераст, каро- 
ва на верас, а бортнік на хвою». Калі былі цяжкасці з сенам, то 
палешукі не чакалі Юр’я, не звярталі ўвагу на Міжблагавешчыны, 
а выганялі «тавар на чарнагалоў», першую зеляніну ў балоце, або 
«на верас». Тут мелася на ўвазе любая мінулагодняя расліннасць, 
якую мусілі перабіраць згаладалыя пасля цяжкай зімы каровы.

У некаторых раёнах пачыналі сеяць лён, авёс. «Аляксей лемяшы 
істрыць і сохі путрыць» (Барысаўскі п. Мінскай губ.; Валачобныя 
песні). He ткалі, перад сном дзяўчаты гадалі пра будучае замужжа. 
«Святый Олэксію, я на тобі лён сію. Дай, Божэ, знаты, з кім буду 
ў пары стаяты» (Пінскі р-н; Талстая, 1986). А ў некаторых мясці- 
нах, наадварот, трэба было «саткаць Аляксею рубашку» (Новасі- 
бірская вобл., беларусы-перасяленцы з-пад Рагачова: Васілевіч, 
1998).

Некаторыя народныя згадкі сведчаць аб цяснейшай сувязі свята 
з жьіццём прападобнага Алексія, чалавека Божыя, які пакінуў родны 
Рым і дастатак у доме дзеля аскетычнага служэння Выратавальні- 
ку, ад якога атрымаў імя «Чалавека Божыя». На свята «рыбакам 
дазваляецца рабіць «абудзённыя» сеткі: г. зн. за гэты дзень нанрасці 
нітак і звязаць з іх браднік ці якую іншую прыладу. Тады яны ёю 
будуць лавіць шмат рыбы. Робіцца гэта на той падставе, што святы 
Алексій, пакідаючы бацькоўскі дом, нібыта пераплыў мора ў пле- 
ценым рэшаце» (Раманаў, 1912).

Парэшткі святога Алексія пахаваны 17 сакавіка 411 года ў храме 
святога Ваніфацыя. І цяпер у Рыме паказваюць турыстам месца, 
дзе быў дом бацькоў «Чалавека Божыя».

Нямала падобнага ў адзначанні дня Цёплага Аляксея маецца ў 
румын. Вось нават яго назвы: Алексій, Алекса, Аляксей Цёплы, 
Omul lui dumnezeu cel cald (Божы чалавек цёплы). Адчуваецца па- 
шана да жывёл у гэты дзень. Былі рытуалы ў пчалаводаў і рыбало- 
ваў (КЗ, 1977. С. 302).

*Крашчаты (Храстовы, Кросны) тыдзень — пачатак чацвёртага
2. Зак. Зак. 5145. 17



тыдня Вялікага посту. Пяклі «храсты» (вырабы з цеста ў выглядзе 
бараны, іншых сельскагаспадарчых прылад), якія бралі на Засеўкі.

*Благавесны тыдзень. Хавалі з вачэй кросны і «благавеснавалі» 
(святкавалі).

*Кросная серада (Серадапосце) - серада на чацвёртым тыдні 
Вялікага посту. Раней гаварылі пра яўрэйскае свята Пурым — «жы- 
доўскія крастцы» (Ярмолаў, 1901. С. 107). Таксама пяклі «храсты», 
якія захоўвалі на Засеўкі. Параўноўваючы традыцыі ўсходніх сла- 
вян, В.Сакалова падкрэслівала, «што ў беларусаў выпякалі такса- 
ма печыва ў форме земляробчых прылад - аграрная магія выступае 
тут зусім выразна. Паходжанне звычаю — несумненна вельмі стара- 
жытнае, і не выпадкова ён у падобных формах быў распаўсюджа- 
ны ва ўсіх усходніх славян» (1979. С. 94—95). Можна таксама пага- 
дзіцца з рускай даследчыцай у тым, што гэты рэлікт сельскагаспа- 
дарчай магіі не меў раней ніякіх адносін да хрысціянскага календа- 
ра ці, ва ўсякім выпадку, узнік на аснове язычніцкіх традыцый. 
Дарэчы, раней тлумачылі назву словам «трэск», г.зн. пост пера- 
ламваецца напалову, што чуваць трэск.

Немцы заўважылі, што на Серадапосце (Oculi) алень губляе 
рогі (Ярмолаў, 1901. С. 107).

На Пулпосце (Pofposcie) у Польшчы існаваў звычай з «журам» 
(поснай пахлёбкай) (КЗ, 1977. С. 208).

КРАСАВІК
1/19. Дар’я Вясенняя. Свята вясны ў некаторых паўночна-ўсходніх 

раёнах (Дабравольскі, 1914). На апошні сняжок і ранішні мароз ся- 
ляне выносілі адбельваць палотны.

У царкоўным календары - дзень пакутнікаў Хрысанфа і Дар’і 
(283 г.) і з імі пакутнікаў Клаўдзія-трыбуна, Іларыі, яго жонкі, 
Іясона і Маўра, іх сыноў, Дыядора-прэсвітэра і Марыяна-дыякана. 
У гэты дзень ушаноўваюцца царквою і іншыя прападобныя і па- 
кутнікі, у тым ліку праведніца Соф’я, княгіня Слуцкая (1612 г.), a 
таксама абраз Маці Боскай Смаленскай, што называецца «Заміла- 
ванне» (1103 г.).

Як у беларусаў (гл:. 14 крас.), так і ў многіх іншых народаў 1 кра- 
савіка звязана з днём смеху і дружалюбнага падману. У Англіі ён 
называецца «днём усіх дурняў» (All fool's day). У Германіі адзін ад- 
наго пасылаюць выконваць смешныя даручэнні, напрыклад купіць 
у аптэцы камарыны тлушч і г.д. Лічаць, што ў гэты нешчаслівы 
дзень нарадзіўся Іуда. Падобны дзень быў здаўна вядомы не толькі 
ў Еўропе, але і ў азіяцкіх краінах - Індыі, Кітаі, Японіі (КЗ, 1977. 
С. 96, 155).

Пачатак *Пахвальнага тыдня - тыдня перад Вербніцай. Назва 
паходзіць ад дзеяслова «хваліцца». «Дзікая качка яйцэм похваліц- 
ца»; «На Похвальный тыжэнь хаты не начынаюць рабіці. Кажуць, 
урэдный ён» (Лельчыцкі р-н); «Похвальная похваліць, то Вэрбная 
поправіць» (Пінскі р-н); «Нельзя беліць хату, снаваць кросна: no-

18



хвалісса зрабіць - не похвалісса знасіць» (Мазырскі р-н; Талстая, 
1986).

Рускія тлумачылі назву тыдня тым, што ў цэрквах чытаўся ў 
гэты дзень акафіст «Похвала Богороднце» (Ярмолаў, 1,901. С. 108).

*Пахвальная пятніца - дзень на Пахвальным тыдні. На Піншчыне 
мылі ўсе дзежкі.

4/22. Васіль Сонечнік. Свяшчэннапакутнік Васіль, прэсвітэр 
Анкірскі, які быў замучаны за веру ў Хрыста арыянамі 23 чэрвеня 
362 г., атрымаў прозвішча Васіля Сонечніка. «Васіль Сонечнік ле- 
дзяшы са стрэх здымае» (Ляснічы, 1990). У рускіх: Васнлнй Сол- 
нечннк, Васялнй Парнмк, «Васнлнй Капельннк — с крыш каплет» 
(Кастрамская губ.; Ярмолаў, 1901). Памяць аб ім была перанесена 
на гэты дзень, каб не адзначаць разам са святам Пятра і Паўла.

*Мезіна субота - дзень перад Вербніцай (Тураўскі сл., 1984).
*Пахвальная субота — дзень на Пахвальным тыдні. He праца- 

валі, святкавалі (Талстая, 1986). У Лельчыцкім раёне ў «Пахваль- 
ную суботу і ўвесь тыдзень баяліся грымаць кроснамі, каб не гры- 
меў гром».

5/23. Арына (Ірына). Беларусы-католікі прыкмецілі: «На Арыну 
(Ірыну) сей капусту ў расадніках (на расаду)» (БГК, 1926; Паўлю- 
коўскі, 1934).

6/24. Камаедзіца. Язычніцкае свята пакланення мядзведзю, 
зафіксаванае ў мінулым стагоддзі у Бягомльскім прыходзе Бары- 
саўскага павета. Вось яго апісанне, зробленае адным з карэспан- 
дэнтаў П.Шэйна:

«У гэты дзень гатуюць асобную ежу, менавіта: на першую стра- 
ву — сушаны рэпнік у гонар таго, што мядзведзь харчуецца пера- 
важна раслінным кормам, травамі; на другое падаецца кісель, бо 
звер любіць авёс; трэцяя страва складаецца з гарохавых камоў, ад 
якіх і само свята атрымала назву Камаедзіцы.

Пасля абеду ўсе — і старыя, і малыя — кладуцца адпачываць, 
але не спяць, а час ад часу пераварочваюцца з боку на бок, нібыта 
мядзведзь у бярлозе. Цырымонія працягваецца каля дзвюх гадзін - 
усё робіцца дзеля таго, каб мядзведзь лёгка падняўся пасля зімова- 
га сну. Потым сяляне ўжо не займаюцца сваімі дзённымі справамі, 
святкуюць. Паводле павер’я, мядзведзь у гэты дзень абуджаецца ад 
спячкі. Выходзіць са сваёй бярлогі. Вось і сустракаюць яго добра- 
зычліва.

Пачатак свята бярэ, без сумнення, ад часоў дахрысціянскіх і 
служыць верагоднай дакументацыяй таго, што ў дадзенай мясцо- 
васці пакланяліся мядзведзю. Па ўспамінах старажылаў, у гэтым 
рэгіёне некалі былі магутныя лясы і непраходныя нетры, дзе ва- 
дзілася мноства дзікіх звяроў. Мядзведзь, які вылучаўся сваёй сілаю, 
ростам, наводзіў страх на людзей. Каб задобрыць яго, людзі і пры- 
думалі звычай ушаноўваць мядзведзя» (Шэйн, 1902).

Гэтыя татэмістычныя вераванні нашых далёкіх продкаў не маглі 
падвергнуцца хрысціянізацыі і зніклі з прычыны свайго яўнага «па- 
ганства».

У Эстоніі мядзведзь меў два дні ў годзе: у сярэдзіне зімы (14

19



студзеня), калі «пераварочваўся на другі бок», і ў «сярэдзіне лета». 
Таму можна меркаваць, што беларускі цар лясоў «паварочваўся» 
менавіта блізка да даты вясенняга раўнадзенства. Ля новага года ён 
мог апынуцца пазней, у хрысціянскі перыяд, пасля прыняцця хрыс- 
ціянскай рэформы. Вобраз мядзведзя прысутнічае ў фальклоры 
многіх народаў: на Грамніцах, Масленіцы, веснавым карнавале, 
Калядах. Б.Рыбакоў у беларускіх Камаедзіцах знаходзіць аналогіі з 
грэчаскімі «камедыямі». «Мядзведзь» быў зверам Артэміды, адпа- 
ведна рускай багіні Лады» (1988. С. 668).

У даследчыкаў (Уласаў, 1993. С. 110; Рыбакоў, 1981. С. 100) не 
ўзнікае сумненняў адносна культу мядзведзя як сакральнай жывё- 
лы ў сістэме татэмізму, які датуецца палеалітам і мае аналогію з 
традыцыямі Аўстраліі. Беларуская Камаедзіца справядліва лічыцца 
сярод даследчыкаў найбольш архаічнай. Акадэмік Б.А.Рыбакоўтлу- 
мачыць, што іх дзень мог быць сярэдзінай славянскай Масленіцы 
(с. 314, 376). У міфалагічных уяўленнях народаў свету і рытуале мя- 
дзведзь можа выступаць як боства (у прыватнасці, якое памірае і 
адраджаецца), культурны герой, пачынальнік традыцый, продак, 
родапачынальнік, татэм, дух-ахоўнік, гаспадар ніжняга свету, свяш- 
чэнная і (або) ахвярная жывёла, зааморфны класіфікатар, эле- 
мент астральнага кода, увасабленне душы, дарыцель, звярыны 
двайнік чалавека, памочнік шамана, яго зааморфная іпастась і душа, 
пярэварацень і г.д. (Міфы, 1992. С. 128).

У беларускім фальклоры, як і ў вуснай творчасці многіх наро- 
даў, мядзведзь лічыўся царом усіх звяроў, асноўным персанажам 
казак пра жывёл. Міфалагічны вобраз яго добра апісаны А.Нена- 
даўцом (1993. С. 243-258).

Благавесны тыдзень - тыдзень, на які прыпадае Благавешчан- 
не.У некаторых рэгіёнах звязаны з забаронамі, што і асноўнае свя- 
та Благавешчання. «На Благавесным тыдні не навіваюць красён, не 
снуюць - мусіць, дзеля гадзюк» (Талстая, 1984. С. 186).

Благавеснік. Дзень перад Благавешчаннем. На Століншчыне ка- 
жуць: «Не так бойся Благовешчэння, як бацька яго. Благовеснік — 
это бацько Благовешчэння». Дзень падрыхтоўкі да свята. «Бабы пя- 
куць пірагі»— накшталт «буськовых лап» (Булгакоўскі, 1890).

7/25. Благавешчанне (Дабравешчанне, Звеставанне). Забараня- 
лася снаваць кросны: «іначай можна «заснаваць дождж» на ўсё лета; 
будзе хварэць той, хто носіць тканіну з такой асновы» (Нікіфа- 
роўскі, 1897. С. 241). Лічылася вялікім святам, святам прылёту бус- 
ла, ластаўкі. У Драгічынскім раёне, напрыклад, калі ўпершыню 
бачылі белую птушку, то клікалі: «Бусько, бусько, на тобі галёпу, 
а ты мыні дай жыта сторону, на тобі сырпа, дай мьіні жыта снопа» 
(Талстая, 1986). Галёпы — гэта пшанічныя пірагі ў выглядзе бусла, 
што пяклі і на Гродзеншчыне. Шчасціла нібыта таму, хто ўбачыць 
першага бусла, які ляціць, а не стаіць. А ў таго, каму трапіць на 
вока стаячы, нібы будуць балець ногі. На Палессі дзеці сустракалі 
птушку радаснай песняй:

Бусел, бусел-клекатун, 
Узяў бабу за каўтун...

20



У гэты дзень забаранялася гарадзіць плот, убіваць у зямлю кол- 
ле, не пачыналі сеў, не выганялі першы раз кароў, не вывозілі 
гной у поле. Са святам звязана шмат прыкмет. «Дабравешчанне без 
ластавак — халодная вясна» (БСК, 1939), «Калі пчала не выходзіць 
з вулля да Дабравешчання, то будзе цёплае, ураджайнае лета, a 
калі пакажацца раней - то благое, беднае» (Бермаді, 1873).

Гаспадыня падымалася раней за мужа, каб выканаць абрад «раз- 
вязвання сахі» (Навагрудскі п.; Крачкоўскі, 1874). У Свіслацкім 
раёне жанчыны не расчэсвалі валасы, каб «куры расаду не дралі». 
Пасля абеду ў многіх раёнах Беларусі «гукалі вясну». Спявалі:

У нас сягоння Благавешчанне.
У нас дзевачкі — дарагі тавар, 
У нас хлопчыкі — дзяшовы тавар...

(Гомельскі п.; Радчанка, 1888.)

Песні напаміналі прадалёкія часы куплі-продажу нявест і іншыя 
рэлікты. Моладзь наладжвала гульні, карагоды. У валачобных пес- 
нях апавядаецца:

Благавешчанне — араты на ніву, 
Араты на ніву, сядун на прызбу. 
Гаспадару, слаўны мужу, 
Слаўны мужу над мужамі, 
Вазьмі, ваша, нову сошку 
Да й коніка варанога, 
Варанога, маладога.
Едзь жа, ваша, у чыста поле, 
У чыста поле заараць 
3 соллю, з хлебам...

Пра свята ходзіць шмат прымавак: «Да Благавешчання зіму не 
лай і сані трымай» (Лельчыцкі р-н.; Цітовіч, 1974); «3 благавеш- 
чанскага цяляці каровы не ждаці» (Барысаўскі п.; Ляцкі, 1898); 
«На Благавешчанне дзеўка косу не пляце, птушка гнязда не ўе» 
(Слуцкі п.; Сержпутоўскі, 1930). Асабліва было шмат забарон: «На 
Дабравешчанне няможна нічога з лесу прыносіць, бо ў доме завя- 
дуцца гадзіны, чарвякі і інш.» (Шукевіч, 1910), «У гэты дзень не 
садзяць на яйкі гусей - іначай будуць калекі» (Булгакоўскі, 1890).

У некаторых раёнах на Дабравешчанне «гукалі вясну». Дзяў- 
чаты збіраліся ля гумнаў і лазняў, забіраліся нават на стрэхі і спя- 
валі вяснянкі, што заканчваліся выклікам «Гу!». Разводзілі невялі- 
кія кастры, вадзілі вакол іх «танкі». У Гомельскім павеце зафікса- 
вана бытаванне старадаўняй песні, у якой адлюстраваны звычай 
выкрадання і куплі нявест:

А ў нас сягодні Благавешчаньня! Гу!
Руднецкія дзевачкі, пярайдзіця к нам. Гу!
А ў нас хлопчыкі - дзяшовы тавар. Гу!
Па дзевяць на шэляг, дзесяты паддачы! Гу!

21



Рудненскія хлопчыкі, пярайдзіце к нам. Гу!
А ў нас дзевачкі дарагі тавар. Гу!
Па сто рублёў каса, па тысячы краса. Гу!..

(Рудня - вуліца сяла Юркавічы Гомельскага павета; Раманаў, 1912.)

На паўднёвым усходзе Беларусі на веснавое свята прымяркоў- 
валі правядзенне старадаўняга абраду «ваджэння і пахавання стра- 
лы» з выхадам у азімае жыта.

Змест народнай традыцыі святкавання Благавешчання не выяў- 
ляе сэнсу царкоўнага свята Дабравешчання Прасвятой Багародзі- 
цы, якая ў той дзень пачула ад Анёла: «Не бойся, Марыя, бо атры- 
мала мілату ад Бога. І вось ты зачнеш ва ўлонні і народзіш Сына, і 
дасі Яму імя: Ісус». Свята ўпершыню пачалі адзначаць у IV ста- 
годдзі нашай эры ў Канстанцінопалі.

У Югаславіі, Балгарыі гэты дзень па царкоўным календары ў 
католікаў, праваслаўных і славян-мусульман прысвечаны Дзеве Ма- 
рыі, а па народным календары - барацьбе са змеямі. Разнастай- 
насць адлюстравана і ў назвах: Благовестп — у сербаў, чарнагор- 
цаў; Благовец - у македонцаў; Blagovest, Blagovijest, Svetica, 
Sadovnica, Marcenica - y харватаў; Marijino oznamjenje — y славен- 
цаў; Благовец, Благовёшенне, Благошенё — у балгар. (КЗ, 1977. 
С. 254, 283). Румыны параўноўваюць свята Blagovestenie (Bunavestire) 
з Пасхай і лічаць, што пачынаюць «развязвацца птушыныя языкі» 
(с. 302).

Слушнай падаецйа думка У.Уласава (1993. С. 111) аб магчымым 
свяце змяі (25 сак. па с. ст.) у славян, што выходзіць з палеаліту. 
Звычаі беларусаў на Звеставанне даюць нямала забаронаў адносна 
капання зямлі і ўспамінанняў пра змеяў (Васілевіч, 1998. С.412).Пры- 
чыны абагаўлення вужоў і гадзюк даследаваў А. Ненадавец (1996). 
Рускі даследчык В. Уласаў выказвае меркаванне, што з палеаліту 
бярэ пачатак свята Лады (першых родаў пасля купальскіх ініцыя- 
цый), свята нябеснага агню, з мезаліту — свята Маці — сырой 
зямлі (яе «род»), Заўважаюцца таксама ў традыцыях 25 сакавіка на- 
родаў Еўропы даўнія сляды памінання продкаў (с. 114, 127).

8/26. Блаіуста. Наступны дзень за Благавешчаннем. На Кобрын- 
шчыне гавораць: «На Благуста сій капусту» (Талстая, 1986).

*3асеўкі. Звычайна пачыналі на Храшчатым тыдні або пасля 
Благавешчання. Селянін адзяваўся ў чыстае, браў з сабой грамніч- 
ную свечку, «храсты», асвечаную галінку вярбы, яйкі... Абходзіў 
тры разы каня з сахою, даваў ахвяру зямлі, духу нівы (костачкі ад 
рытуальнай ежы, яйкі, «храсты»), ставіў галінку вярбы, свечку і 
араў. Сеялі ў суботу абр нядзелю «ў поўню», каб былі каласы поў- 
нымі (Кобрынскі п.; Крачкоўскі, 1897).

У Румыніі звычай «парніря плугулугі» (pornirea plugulugi) — пад- 
рыхтоўка плуга да працы — праводзіўся на другі ці трэці дзень 
пасля Саракоў (КЗ, 1977. С. 301).

У Гомельскім павеце раілі: «Пшаніцу лепш сеяць у тры тэрмі- 
ны: раннюю - да Юр’я, сярэднюю - калі ў жыта высыплецца 
22



колас, і познюю - адначасова з грэчкай. Грэчку ж лепш сеяць за 
два тыдні да Купалы» (Раманаў, 1912).

У гонар таго, што асноўныя работы пачыналіся ў селяніна не ў 
хаце, а на двары і менш прыходзілася карыстацца асвятленнем, 
выконвалі абрад «жаніцьба коміна» («Ек засеўкі — будуць топіць, 
варыць, а до коміна вяжуць хмель да сухімі зернятамі посыпаюць» 
(Тураўскі сл., 1982).

9/27. Матрона. Пакутніца Матрона Салунская (III—IV) вядо- 
ма па прымаўцы ў раёнах Заходняй Беларусі: «На Матрону шчупак 
хвастом лёд прабівае» (Паўлюкоўскі, 1934).

*Вербніца (Вербіца, Вербіч, Вярба, Вербная нядзеля) - нядзеля 
перад Вялікаднем. Пачатак Вербнага тыдня. У царкве ў суботу асвя- 
чалі галінкі маладой вярбы, адзін аднаго сцябалі імі, прыгаворва- 
ючы: «Вярба б’е, не я б’ю, за тыдзень - Вялікдзень. Будзь здаровы, 
як вада, будзь багаты, як зямля!» У Веліжскім павеце гаварылі: 
«Вярба хрёс! Сякі да слёз, ні я сяку - вярба б’ець; трэці раз на 
здароўя!» (Шлюбскі, 1927). Ва ўсходнеславянскіх народаў прыгаво- 
ры былі падобныя, з нязначным вар’іраваннем. У некаторых мясці- 
нах пасля асвячэння галінак з’ядалі адну ці дзевяць пупышак вяр- 
бы (ягадныя зярняты ядлоўцу), «каб не балелі зубы і не было ліха- 
манкі» (Булгакоўскі, 1890). Галінкітыя захоўвалі. Пашаптаўшы за- 
мову, вярбою гналі першы раз кароў на пашу. «Верба свята - rfoea 
лята, верба пасвіці ў поле гнала». На Тураўшчыне казалі: «Вербіч 
не пройшоў, то кожуха не кедай. Прыдзе Вербіч — кожуха торбіч» 
(Тураўскі сл., 1982). У Крупскім раёне гавораць: «Свята Вербніца 
сошкі правіць» (Грынблат, 1967).

Адзначанне хрысціянскай Вербнай нядзелі мае з народнымі тра- 
дыцыямі большыя сувязі, чым іншыя святы. Як народная, так і 
царкоўная традыцыі маюць адзін асноўны сімвал - вярбу.

Згодна з біблейскай гісторыяй, пасля таго як Ісус Хрыстос ува- 
скрэс з мёртвых у суботу Лазара, Выратавальнік у наступны дзень 
як Месія (абяцаны Старым Запаветам) уязджае на осліку ў Іеру- 
салім. Напярэдадні іудзейскай Пасхі ў горадзе было шмат людзей, 
з усёй Палесціны, якія жадалі ўбачыць Памазаніка Божага, які 
здзіўляў сваёй мудрасцю, прароцтвамі і цудамі.

Па даўняй традыцыі радасны і ўсхваляваны народ усцілаў даро- 
гу Ісусу маладымі пальмавымі галінкамі.

«Пераходнае» хрысціянскае свята Уваход Гасподні ў Іерусалім 
(за тыдзень да Вялікадня) лічыцца вялікім «двунадзесятым» свя- 
там (з ліку дванаццаці). На нашых землях, дзе не раслі пальмы, 
з’явіўся (ці існаваў?) падобны звычай, які звязаны з галінкамі вяр- 
бы, якая адна з першых распускаецца пасля зімовага сну. Вядомы 
выпадкі асвячэння ў царкве і галінак лазы ці ядлоўцу. Лічылася, 
што ў гэты дзень з лазы выганяецца «нячыстя дух».

У Францыі маецца некалькі назваў Пальмавага тыдня (Dimanche 
des Rameaux): Квітнеючая Пасха, Пасха з самшытам, Нядзеля асан- 
ны, на якіх асвячаюцца галінкі самшыту, пальмы, размарыну, лаўру. 
Афіцыйная назва ў Італіі — «Пальмавая нядзеля», а ў народзе час- 
цей наіываюць «Днём аліў», там таксама існуе звычай злёгку біць 
адзін аднаго рытуальнымі асвечанымі галінкамі.

23



Польскія даследчыкі знаходзяць у Вербнай нядзелі (Kwietnia, 
Biala, Palmowa niedzela), якая цесна звязана з царкоўным рытуа- 
лам, элементы язычніцкай магіі (урадлівасці, абэрягу і інш.), бы- 
тавыя сцэнкі (КЗ, 1977. С. 208). Гэтая пара ў палякаў прадстаўлена 
багацей, чым ва ўсходніх славян. «W Niedzielg, Kwietn^ dzien jasny — 
jest to dla lata znak krasny» (У Нядзелю красавіцкую ясна - to знак 
для лета красны) (Ярмолаў, 1901. С. 109).

У Балгарыі Лазараўскія гульні дзяўчат завяршаліся ў Вербную 
нядзелю абрадам кумлення, які ў нас бывае пазней.

★Каталіцкая Пасха, Вялікдзень у католікаў. Бывае раней права- 
слаўнай. На Шуміліншчыне гавораць: на каталіцкую Пасху і ў су- 
боту перад ёю нельга садзіць бульбу, бо завядуцца чэрві.

Як справядліва заўважыў фалькларыст А.Ліс (1998), «адметная 
з'ява ў валачобных песнях — момант пераадолення канфесійнага 
падзелу беларускага этнасу: у сюжэце «працоўны каляндар» у за- 
лежнасці ад асяроддзя бытавання аднолькава функцыяніруюць воб- 
разы апосталаў-святаў праваслаўнага і каталіцкага сінкліту» (с. 54). 
Пагаджаючыся з гэтым, мы часцей робім апісанні праваслаўных і 
каталіцкіх святаў у агульных артыкулах.

Пачатак *Белага (Страснага, Вялікага) тыдня.
*Чысты панядзелак. Бялілі і мылі хаты. Існавала такая прыкмета: 

як зязюля закукуе за 12 дзён да Юр’я (6 мая) на «голы» лес, то не 
чакай ураджаю; будзе хварэць жывёла (Раманаў, 1912; Цэбрыкаў, 
1862). Ў веруючых асабліва строгі пост, які рыхтуе да сустрэчы Свет- 
лага Хрыстова Уваскрэсення. «Страсці» — гэта пакуты Ісуса, які 
перанёс распяцце на крыжы за грахі чалавечыя.

У Скандынавіі, як і ў іншых краінах, у абрадах таксама прысут- 
нічала асвячоная вярба, якой выганялі, напрыклад, кароў. Дні ўся- 
го тыдня мелі свае назвы: Блакітны панядзелак, Белы аўторак, 
Чорная (попельная) серада, Вялікі (Чысты) чацвер, Доўгая (Страс- 
ная)' пятніца, Вясёлая субота, Чырвоная (Вялікая) нядзеля (КЗ, 
1977. С. 115).

14/1. Прабуджэнне дамавіка. Паўсюдна вядома выслоўе: «Ап- 
рэль — нікаму не вер», якое карэспандэнтамі этнографа Ю.Крач- 
коўскага (1874) тлумачылася тым, што нібы ў гэты дзень прабу- 
джаўся дамавік і неабходна было хлусіць, каб заблытаць яго. У на- 
родным календары гэта рэдкі факт анімістычных вераванняў прод- 
каў, сляды якіх засталіся ў сучаснасці.

Мар’я. У памяці людзей прападобная Марыя Егіпецкая (пам. у 
522 г.) звязана з разводдзямі, за якімі яна прыходзіла, пасля чаго 
з’яўлялася надзея на вялікую траву. Калі ў ясную ноч прыбывала 
вада, то лічылася, што суха будзе ў жніво на хлебнай ніве (Лясні- 
чы, 1990).

*Чысты аўторак. На Случчыне сцвярджалі: «У Чысты панядзе- 
лак і аўторак не можна ў хаце трымаць чаго-небудзь нечыстаго, бо 
на людзей і на говядо нападуць паршы» (Сержпутоўскі, 1930).

15/2. Палікарп. Дзень хрысціянскага пакутніка Палікарпа (IV 
ст.) асацыіруецца з голадам, бо раней да гэтага часу адсяваліся, і, 
часцей, апошнім зернем. «На Палікарпа пачатак бясхлебіцы», — 
гавораць у народзе (Паўлюкоўскі, 1934).
24



*Дравяная страсць — серада на Страсным (Белым) тыдні. Мы- 
юць у хаце ўсё драўлянае (Талстая, 1986). Пярэдадзень Чыстага чац- 
вярга вызначаецца наступным звычаем: «Кладуць пад страху хлеб, 
соль і мыла. 3 гэтым хлебам (на Юр’я) выганяюць скаціну, соль 
дапамагае ад сурокаў, а мылам у чацвер да сонца мыюцца ў лазні, 
каб быць чыстымі цэлы год» (Раманаў, 1912).

16/3. Мікіта. На Мсціслаўшчыне гавораць: «На Мікіту няма ні 
зімы, ні лета». У ішных раёнах вядома: «Калі на Мікіту крыгаход, 
то няма ні клёву, ні лову рыбаловам» (Ляснічы, 1990). У царкоўным 
календары - дзень прападобнага Мікіты, спавядальніка (824).

*Чысты (Дравесны, Жыльны, Вялікі) чацвер (Жыльнік) - чац- 
вер на Вербным тыдні. Хадзілі мыцца ў лазню, на «бягучую ваду», 
на расу, каб не было на целе хвароб, клапоў у хаце: «Чысты чацвер 
вулкі чысце, дваркі мяце, слядкі кладзе... к святому Вялічку». У 
хаце ўжо ўсё было памыта, бо, як лічаць на Свіслаччыне, у гэты 
дзень нельга мыць — «зальеш Хрысту вочы». Варылі вячэру (нават з 
дванаццаці страў), у некаторых раёнах не елі — «жыльнікавалі» да 
Вялікадня. У Смаленскай губерні заклікалі на вячэру «мароза»:

Мароз, мароз, 
Ідзі кісель ісць! 
Ня бей наш авёс. 
Вясна-красна 
Каля рэчышкі ішла, 
К нам прышла, 
Лета прынісла.

(Дабравольскі, 1914.)

Там жа, сядаючы на палок у лазні, гаварылі: «Хрышчыны на 
палок, нехрышчыны — з палка», выходзячы, пакідалі лазніку вяд- 
ро вады і венік.

Дзень звязаны з мыццём. Нелыа было толькі чысціць коміны, 
бо «Пану Езусу ў вочкі сажы натрусіць» (Федароўскі, 1897). Трэба 
абмятаць сваё семішча, «каб гадаўя не было» (Хойніцкі р-н.; Тал- 
сты, 1978), вымятаюць падлогу голым, «каб у хаце не было блох» 
(Раманаў, 1912). Звычай з вадою, мыццём - галоўныя ў свяце не 
толькі ў беларусаў.

Аралі і сеялі; «Чысты чацвер ячмень засяваець»; «Вялікі чвартак — 
гаспадар ідзець у поле з сівым канёчкам ды і з плужочкам, пачы- 
наець поле араць яравое». У гэты дзень садзілі капусту, каб расла 
чыстай. Прыкмячалі: як на Чысты чацвер добрае надвор’е, то і на 
Ушэсце, і на Вялікдзень будзе такое ж.

У Лельчыцкім раёне праводзілі абрад «мыцця хлебнай дзежкі», 
яе мыццё зафіксавана і ў іншых раёнах Беларусі (Васілевіч, 1998). 
Каля хаты рабілі «аганец» (касцёр) са смецця, падмеценага ў хаце 
і вакол яе. Дзежку ля «аганьца» мылі. Затым аблівалі выкарыстанай 
вадою хату. Раніцай пралі леваю рукой «чацвярговыя ніткі». Потым 
сатканым з іх палатном перавязвалі раны, лячылі розныя хваробы 
на целе. Наглядалі за надвор’ем: дождж у той дзень абяцаў малако

25



(Шэйн, 1902). Каб было добрае малако, бралі ваду перад усходам 
сонца ў месцах зліцця двух ручаёў і мылі вымя і саскі; а каб была 
густой смятана - з трох чужых палёў прыносілі па тры камяні і 
парылі імі малочны посуд (Віцебскі павет; Іваноў, 1910).

Песень не спявалі, бо працягваўся пост. Але ў Лельчыцкім раёне 
намі зафіксавана балада рэлігійнага зместу, што выконвалася ў гэты 
дзень. Зачын яе распавядае аб граху жанчыны:

У Чысты чэцьвер повечэраў, 
Пойшоў Хрыстос по беседах. 
Ішоў Хрыстос дорогою, 
Сустрэў дзеўку з водою.
— Дай мне, дзеўка, воду піці; 
Смаглы вусны промочыці.
— He дам, пане, воды піці; 
Бо моя вода не чыстая.
Із горы песку пасьшано, 
Кленового ліста налістано. 
Сама, дзеўка, не чыстая, 
Усю воду знечысціла. 
Дзеўець сыноў породзіла, 
Да й ніводного не хрысціла...

Заканчваецца балада пакараннем грэшнай, якое выконваюць 
яе сыны.

Звяртае на сябе ўвагу адноснае багацце язычніцкай традыцыі ў 
дзень Чыстага чацвярга, які звязаны з рухомым царкоўным кален- 
даром. Міжволі ўзнікае думка аб існаванні ў дахрысціянскі перыяд 
нейкага невядомага нам язычніцкага святкавання, якое ў народ- 
най традыцыі злілося з царкоўным.

Д.Зяленін выказаў думку, што гэты дзень быў раней звязаны з 
Новым годам, які пачынаўся ў сакавіку (1916. С. 391).

Вялікі чацвер — гэта ўспамін аб Тайнай вячэры, калі праследу- 
емы Хрыстос апошні раз вольна сустракаецца са сваімі дванаццац- 
цю вучнямі перад здрадай аднаго з іх - Іуды. Іуда Іскарыёт пасля 
вячэры ў садзе здрадніцкім пацалункам указаў на Ісуса, якога тут 
жа схапілі стражнікі. Царква ў сваіх песнапеннях і іншых дзеях смут- 
куе і спачувае Вялікаму Пакутніку і Выратавальніку.

*Чырвоная (Вялікая, Велікодная, Пакутная) пятніца. Рыхтавалі- 
ся да вялікага свята. «Пасцілі шчодрым постам, толькі сыту з мёду 
пілі» (Лельчыцкі р-н). На Смаленшчыне і ў іншых раёнах Беларусі 
сеялі гарох, каб добра ўрадзіў (Дабравольскі, 1914), а пасевы збожжа 
«не баяцца ні ветру, ні дажджу, ні граду» (Нікіфароўскі, 1897).

Згодна з Бібліяй, гэта дзень, калі быў раскрыжаваны на Галго- 
фе Ісус.

*Чырвоная (Велікодная, Красная, Вялікая) субота (Таўкушчы 
дзень)— апошні дзень перад Вялікаднем. Пяклі пірагі, фарбавалі 
яйкі цыбульнікам ці васковымі жамерынамі (васкадавам). На Ма- 
зыршчыне фарбавалі ў чырвоны колер, але калі хто-небудзь з род- 
26



ных паміраў у годзе, дык у чорны ці які іншы. Хадзілі на могілкі 
прыбіраць.

«У Вялікую суботу ўночы дванаццаць сялянскіх дзяўчат надзя- 
ваюць белыя кашулі, бяруць саху і праводзяць ёю баразну вакол 
усяго сяла з малітваю: «Да ўваскрэсне Бог». Гэтым, паводле павер’я 
сялян, адыдзе ўсё нядобрае на цэлы год» (Шэйн, 1902). Палілі 
кастры. Усю ноч у хатах гарэла святло. Чырвоная субота — напамі- 
нак аб знаходжанні Выратавальніка з целам ў дамавіне і адыходзе 
яго душы.

*Вялікдзень (Вялігдзень, Вялікадзень, Вялічка, Пасха, Паска, 
Хрыстос) - вялікае гадавое веснавое свята, карані якога вядуць у 
глыбокую старажытнасць. Ім некалі адкрываўся новы каляндарны 
год. Пазней царква замацавала яго ў сваім «рухомым» пасхальным 
календары. Свята пачыналася «ўсяночнай». 3 Чырвонай суботы на 
нядзелю многія не спалі, на вуліцах гарэлі кастры, чулася страль- 
ба, некаторыя шукалі папараць-кветку, у царкве свяцілі пафарба- 
ваныя яйкі, пірагі, мак, хрэн, мяса і інш. Раніцай хадзілі глядзець 
«гульню» сонца, пафарбаванымі яйкамі гулялі «ў біткі», качалі іх, 
гушкаліся на арэлях, вадзілі карагоды.

Умываліся вадой з чырвоным яйкам. Елі толькі свянцонае. Лічы- 
лася, што смерць у святы дзень, нават для цяжкага грэшніка, свя- 
тая; атрымліваюць дараванне грахоў. «Ад Вялікадня да Узнясення 
Ісус Хрыстос ходзіць па зямлі ў вобразе жабрака, і таму ў гэты час 
трэба абавязкова даваць міласціню» (Дабравольскі, 1914).

Каляндарныя валачобныя песні — характэрная адметнасць бе- 
ларусаў. Нічога падобнага ў славянскім фальклоры няма. У адной з 
песень, што выконваліся на Вялікдзень, гаварылася:

Старым і малым яечкі качаць, 
Яечкі качаць, святцаў праважаць. 
А гэта святца адзін разочак у гадочак...

А таксама:
Святое Вялічка ды гуляць вяліць 
Малым дзеткам з красным яечкам, 
Старым мужам — мужжываннейка, 
Старым бабкам — пагуканнейка, 
Маладым малайцам - паляваннейка, 
Маладым паненкам — пагуляннейка...

Лічылася, што на Вялікдзень пачынае кукаваць зязюля.
На Случчыне дзяўчаты скакалі цераз сані. «Каторая, пераскак- 

ваючы, упадзе, тая застанецца старою дзеўкаю дзеваваць» (Серж- 
путоўскі, 1930). У некаторых раёнах Гомельскай вобласці «вадзілі 
стралу».

У народных вышыўках Вясна-Вяснянка звычайна адлюстроўва- 
ецца ў выглядзе дзяўчыны з вянком на галаве, кветкамі ў руках 
(Кацар, 1996. С. 83-86).

Адным з яркіх сімвалаў Вялікадня стала яйцо, традыцыя фарба-
27



вання якога пачалася амаль адразу пасля Уваскрэсення Хрыстова. 
Марыя Магдаліна, сведка вялікай падзеі сустрэчы ў Светлую ня- 
дзелю Ісуса на трэці дзень пасля крыжавання, прыбегла да імпера- 
тара Тыберыя ў Рым з чырвоным яйцом і словамі: «Хрыстос увас- 
крэс!» Чырвоны колер - знак Божых пакут дзеля людзей.

Але яйцо на хрысціянскую Пасху з’явілася не на пустым месцы 
і не выпадкова, бо існавала яшчэ глыбейшая язычніцкая трады- 
цыя. У старажытных міфах народаў свету птушынае веснавое яйцо 
ўяўлялася як мікракосм, у якім адлюстроўваўся Сусвет. Падобнае 
фарбаванне сустракалася яшчэ ў старажытным Кітаі і Еі іпце, ад- 
куль, як лічаць вучоныя, традыцыя распаўсюдзілася па ўсёй Еўропе.

Традыцыя Пасхі таксама мае больш глыбокія карані. Яна ўста- 
лявалася яшчэ раней за самае вялікае хрысціянскае свята. Афіцый- 
на адзначанне царкоўнага святкавання пачалося з 525 года, калі на 
Першым Усяленскім царкоўным саборы ў Нікеі было вырашана 
ўстанавіць Пасху ў першую нядзелю пасля вясенняга раўнадзен- 
ства (22 сакавіка) і поўні пры ўмове, што яна ніколі ўжо не будзе 
супадаць з іудзейскай, як было дагэтуль.

Слова «пасха» ў перакладзе са старажытнаяўрэйскай мовы («пе- 
сах») азначае «праходжанне побач», «літасць». Паходжанне зна- 
чэння слова тлумачаць наступным чынам. У некаторых краінах 
Блізкага Усходу дахрысціянскага перыяду існаваў культ багоў, адны 
з якіх паміралі, а іншыя з прыходам вясны адраджаліся. Да гэтага 
часу неабходна было заплаціць падаткі, ахвяраваць багам жывёліну 
і пазначыць уваход у жыллё яе крывёю. Збіральнікі падаткаў такія 
хаты пакідалі ў літасці, праходзілі міма. Пазней да ахвяравальных 
знакаў, пасхальнай (велікоднай) сімволікі далучылася і фарбава- 
нае яйка.

У многіх краінах яйка таксама займае адно з важнейшых месцаў 
у народных рытуалах. Так, у Францыі яно і падарунак, і аб’ект 
рытуальнай стравы, і сродак гульні. Як і ў нас, там гулялі ў біткі, 
каталі з нахіленай плоскасці і нават кідаліся адзін у аднаго крутымі 
яйкамі. У Англіі Пасху называюць Easter, што паходзіць ад імені 
багіні ранішняй зоркі і вясны Eostre, якая шануецца англасаксамі 
(1977. С.42,96), у немцаў — Ostern, Parken (на ніжненямецкім дыя- 
лекце), у чэхаў і славакаў -Velikonoce, у палякаў — Wielkanoc.

Французскія і нямецкія прымаўкі гавораць: калі Пасхальны 
тыдзень дажджлівы, то лета будзе сухое, французы ў такім выпад- 
ку чакаюць добрага ўраджаю хлеба, а немцы — наадварот (Ярмо- 
лаў, 1901. С. 197).

Даследаванні веснавой традыцыі Беларусі, як і краін замежнай 
Еўропы, паказваюць, што Вялікдзень мае яшчэ дахрысціянскую 
аснову як земляробчае свята, у якім адно памірае, а другое нара- 
джаецца. Нават у гульнях з катаннем яек даследчыкі знаходзяць 
магічныя рысы. Яйка, якое сімвалізуе нараджэнне новага жыцця, 
сутыкаючыся з зямлёю, павінна было прабудзіць яе ад зімовага 
сну, апладніць (Сакалова, 1979. С. 113).

*Працяг Велікоднага тыдня. У царкоўным календары — гэта 
Светлая седміца. У панядзелак і аўторак свята працягваецца. У боль- 
28



шасці раёнаў Беларусі хадзілі валачобнікі. Спявалі песні гаспадару і 
гаспадыні, дзяўчыне, хлопцу, бабцы. У адной з іх апавядаецца:

Першы дзень пірагі маюць (нядзеля), 
А сярэдні дзень пагуляюць (панядзелак), 
А паследні дзень выпраўляюць (аўторак).

У асобных валачобных песнях у паэтычнай форме паказваецца 
ўвесь земляробчы каляндар селяніна, які пачынаецца Вялікаднем, 
які і неабходна лічыць пачаткам года, Новым годам:

...Першага свята — святога Вялікдзень, 
Свята Вялікдзень з красным яечкам, 
Другога свята — свята Юр’я, 
Трэцяга свята — свята Міколу...

3 Новым годам і калядаваннем звязваецца валачобніцтва і праз 
лялечную скрыню «Ягорый», што насілі некаторыя гурты. Адмет- 
ны беларускі звычай узнік пад уздзеяннем батлейкі.

У першы і другі дзень моладзь на ўсходнеславянскіх землях аб- 
лівалася вадою. У 1721 годзе Петр I сваім указам забараніў гэты 
звычай у Расіі.

Рускі даследчык У.Проп заўважаў, што «ў беларусаў калядаван- 
не з Раства было перанесена на Пасху. Гэта перасунуты абрад, дру- 
гое мясцовае беларускае ўтварэнне (1963. С. 53). Але лепш было 
сказаць не «перанесена» і «перасунута», а ва ўсякім выпадку ство- 
рана па аналогіі (калядаванне засталося на месцы). He выключаец- 
ца і тое, што валачобна-вясеннія віншавальныя абрады маглі існа- 
ваць (што верагодней) яшчэ ў дахрысціянскі перыяд. Справядліва 
зазначыла Л .Салавей, што неабходна разглядаць «валачобныя песні 
як навагоднія велічальна-віншавальныя, ідэнтычныя з каляднымі 
(шчадроўкамі) па накіраванасці і функцыі» (Валачобныя песні. С. 7). 
Таксама можна пагадзіцца з думкай Я.Карскага аб тым, што «гэта 
выключная прыналежнасць беларусаў... Валачобных песень няма 
нават у маларосаў: з іншых славян маецца падобнае ў сербаў» (1916. 
С. 147). Другая частка выказвання, на наш погляд, патрабуе дапаў- 
нення.

У некаторых краінах замежнай Еўропы таксама выконваліся песні 
віншавальнага рэлігійнага зместу. У Францыі ў Пасхальную нядзе- 
лю дзеці і моладзь звычайна абходзілі вёску з песнямі, падобнымі 
на калядныя, і збіралі яйца, каўбасу, сала (КЗ, 1977. С. 42). Падоб- 
насць з нашымі песнямі наглядаецца ў народаў Пірэнейскага паў- 
вострава. У Каталоніі дзеці спявалі «радасці» (goigs), якія заканчва- 
юцца словамі: «Пакладзіце яец у карзіну, бо «сем радасцяў» закон- 
чаны, і кавалак сала, і свіннай каўбасы багата», калі ж гаспадары 
не задавальняюць падарункамі, то ім могуць праспяваць: «Гэтаму 
блаславеннаму дому не жадаю зла; тры дні хварэць жыватом і пяць 
дзён зубамі» (с. 64).

У Польшчы быў звычай у Велікодную нядзелю і панядзелак 
«хадзіць па валачэбным». Ва ўсходніх раёнах, як і ў суседніх бела-

29



рускіх, валачобнікі насілі на жэрдцы ляльку і спявалі дзяўчыне 
«Cienka, mafa konopielka...», а нежанатаму хлопцу «Bujny owies». У 
Варміі і на Мазурах хадзілі «выкупнікі» (wykupnik) з галінкай вяр- 
бы ці ядлоўцу, спявалі песні з пажаданнямі (с. 211—212). У Лазара- 
вую суботу і Вербную нядзелю ў Сербіі і Македоніі хадзілі «лаза- 
рыцы» — групы дзяўчат, — як і каляднікі, сярод якіх быў «лазар» і 
«лазарніца», што выконвалі рытуальны танец з шаблямі (с. 255). 
«Лазараванне» вядома і ў Балгарыі, дзе гэты «калядны» звычай 
выконвалі ў хатах і полі дзяўчаты («лазаравы булкі») у абрадавым 
«вясельным» убранні. Лазаравы гульні, акрамя агульнай трапезы, 
уключалі і звычай кумавання (кумнчене) (с. 284—285). Падобнае з 
валачобным абрадам можна знайсці і ў іншых народаў у розныя 
каляндарныя перыяды. Так, дзяўчынкі-чэшкі на Каралеўскую ня- 
дзелю (пасля дня Святога Духа перад Тройцай), прыбраныя кара- 
леўнамі (kralovnicky), хадзілі з дрэўцам «маем» і спявалі карагод- 
ныя песні, як і пры пасхальным абрадзе пасля «вынасу марэны» 
(с. 234).

21/8. Руф (Рухлы) — прысвятак, у беларусаў Смаленшчыны 
лічыўся апошнім днём зімы. Руф рушыць снягі, зіму. «Пуд снег 
пудзіць, а Рухлы атусюль парушыць — і з гор, і з лясоў, і з раўкоў» 
(Дабравольскі, 1894). Назва прысвятка паходзіць ад прападобнага 
Руфа, пустэльніка Пячэрскага (XIV ст.).

Радзівонаў дзень - пачатак палявых работ на поўначы Беларусі 
(Ляснічы, 1990). У праваслаўным месяцаслове — апостал Ірадзіён, 
родзіч апостала Паўла (I ст.).

Пачатак *Праводнага (Вархушына, Мёртвага) тыдня (Провады, 
Градавая серада). Серада пасля Вялікадня. У Драгічынскім раёне 
пасля работы вечарам зіму «ганілі»; на Піншчыне кідалі шкарлу- 
пінне з яек на ваду і спявалі: «Ідзі, зіма, бо ты нам хліб выела»; 
кідалі чырвоныя яйкі або камяні на поўнач, на вароты са словамі: 
«Пошла, зіма, до Кіева, а нам лето покінула» (Талстая, 1986).

Лічылася, што ў Градавую сераду, каб град не пабіў палі, трэба 
было абыходзіць іх з грамнічнаю свечкаю і пасціцца (Нікіфароўскі, 
1897).

Юры (Ежы): «Як настане юр’ева раса — не патрэбна коням 
аўса» (Сахараў, 1937).

Ва Усходняй Еўропе да святога Юрыя (Георгія) прымяркоўва- 
ліся святкаванні пастухоў. У Англіі, напрыклад, яны былі звязаны 
не з жывёлагадоўляй, а з Георгіем Воінам. У сярэднія стагоддзі 
святы быў нават сімвалам Англіі. У 1222 годзе Оксфардскай радай 
свята было аб’яўлена грамадскім і праіснавала да XIX стагоддзя. 
Найбольш ранні дакумент у Італіі, дзе сан-Джоржа названы днём 
Воіна, адносіцца да 1276 г. Ад пастухоўскага святкавання цяпер 
засталося мала слядоў.

У фінаў, як і ў беларусаў, Юрый (Yrjo, Jurki) лічыцца апеку- 
ном жывёлы і ваўкоў. Нават існаваў абрад «загаворвання пасці воў- 
ка». У Аўстрыі існавала гульня ў «Зялёнага Георга», якога вадзілі па 
хатах і заканчвалі яго смерцю і пахаваннем (КЗ, 1977. С. 25—26, 
130, 171).

30



Нямала падобнага ў звычаях і нават,прымаўках палякаў на дзень 
Ежы, апекуна аратаяў і пастухоў. «Do Swigtego Jerzego powinno stac 
paszy u kazdego» - Да святога Ежэга павінна хапіць корму ў кожна- 
га (Ярмолаў, 1901. С. 225).

Багатыя традыцыі святкавання Юр’ева дня ў народаў Югаславіі. 
У назвах яго праяўляецца як язычніцкая, так і хрысціянская аснова. 
Сточна слава, Сточнн Велнгдан - у сербаў, чарнагорцаў; Гургов 
ден, Гергев ден — у македонцаў; sv. Jurja, Juijevo, Pastirski svetac — y 
славенцаў. У югаслаўскіх даследчыкаў няма адзінства і ў поглядзе на 
паходжанне старадаўніх абрадаў. Паралелі праводзяцца з рымскімі 
Паліліямі, культамі язычніцкіх багоў Лады, Ярылы. а таксама - 
дэмана ці боства лесу. Прызнаецца, што многія язычніцкія абрады 
ўвайшлі ў рытуал хрысціянскага свята (КЗ, 1977. С. 261—262).

Албанцы, сярод якіх 70% мусульман, пачынаюць новы год не 
1 студзеня , а з дня Георгія (Shen - Gjergii abo Shngjergii).

У народаў Югаславіі існавалі абрады выклікання дажджу, якія 
праводзілі ў час засухі ад Юр’ева да Пятрова дня. Так званы да- 
дольскі абрад, што вядомы іншым народам Еўропы, уключаў на- 
ступныя элементы: шэсце з упрыгожанай зелянінаю голай дзяўчы- 
най «дадолы» («перперуны» і інш.), абліванне ўсіх удзельнікаў ва- 
дою, выкананне песень-заклічак аб дажджы ў суправаджэнні танца 
дадолы і калектыўная трапеза. Югаслаўскія даследчыкі звязваюць 
даўні звычай з культам Перуна (КЗ, 1978. С. 201).

У Югаславіі ў час падзяжу жывёл былі вядомы звычаі «выловс- 
ка богомолля», у якіх галоўную ролю выконваў элемент здабыван- 
ня жывога агню (жнва ватра) (КЗ, 1978. С. 206).

Да свята жывёл прымыкае вясенняя гульня ў Тура, якая запіса- 
на ў трох варыянтах у вёсках Бельскага павета (канец XIX ст.). Ка- 
рагодная гульня адлюстроўвае наяўнасць загадкавай істоты, у якой 
было шмат жонак, якіх неабходна лавіць. Выкраданне жонак — гэта 
рудымент далёкай даўніны. Па сведчанні міфолага А.Афанасьева 
(1869. С. 660—695), Турыцы былі шырока вядомы славянам: у Галі- 
цыі іх святкавалі ў пачатку траўня ці на Зялёным тыдні, у чэхаў 
першае траўня вядома як Кароўе свята, паўднёвыя славяне адзна- 
чалі Турыцы на Масленіцу, заходнія - каля Тройцы. Б.Рыбакоў у 
гульнях і танцах пра быка, у радзіміцкіх падвесках з галавой быка і 
сямю дзявочымі фігуркдмі знаходзіць адлюстраванне старажытнага 
славянскага абраду «турыцы», якія падобны да грэчаскіх таўрака- 
тапсій (1988. С. 665—666). Этнограф М.Сумцоў (1887) разглядае Тура 
як паэтычнага і рытуальнага персанажа, а А.Афанасьеў, П.Галу- 
боўскі, А.Фамініцын слушна даводзяць, што загадкавая істота можа 
быць мясцовым язычніцкім боствам, якое ўпадаблялася Перуну, 
Ярыле. (Больш падрабязна гл.: Лозка, 1996. С. 38—40; 1997. С. 142— 
146.) Акрамя таго, А.Фамініцын у грунтоўным даследаванні сцвяр- 
джае, што Тур з’яўляецца блізкім Ярыле боствам, іх раздзяляюць 
«розныя найменні або эпітэты аднаго, менавіта сонечнага, бога... 
падобнага па характару свайму са старажытнагрэчаскім Дыянісам, 
роднасным яму Прыапам, са старажытнаіталійскімі Марсам і Лібе- 
рам»(1884. С. 261-262).

31



Даследчыкі (Уласаў, 1993) выказваюць думку, што дні 22—24 
красавіка (па с.ст.) маглі быць святам, якое ўключала абрады многіх 
культаў. У ім злучыліся культы змяі і матрыярхальны (свята Ро- 
жаніц, што ідзе з верхняга палеаліту). У палеаліце зарадзілася і 
асноўнае свята агню, хатняга, «круглага». Наступнае развіццё тра- 
дыцыі прыводзіць да спалучэння змяі і Вялеса ( у «асноўным міфе» 
апошні мае выгляд змяі); ганаравання гэтага апекуна звяроў і жывёл 
(воўчае свята ў мезаліце). Ён пазней быў заменены на Юр’я—Геор- 
гія. У гэты каляндарны комплекс у неаліце дадаецца галоўнае сла- 
вянскае земляробчае свята «залатога плуга, ярма і сякеры», дзень 
грамавержца, які звязаны з Вялесам (богам жывёл).

(Гл. таксама 6 траўня.)
Войцах (Войцех). Па сведчанні польскага этнографа і збіральні- 

ка беларускага фальклору, сяляне ў гэты дзень прыносілі на поле 
пірог і качалі яго са словамі: «Божа, дай такі каласочак, як той 
піражочак» (Федароўскі, 1968). Таксама вядома прыказка, што за- 
фіксаваў С.Сахараў сярод беларусаў Латвіі: «Святы Вайцеху вы- 
пусціў жаўранка з меху» (Сахараў, 1940).

Палякі ў гэты дзень упершыню выганяюць на пашу жывёлу, 
аглядаюць палі і заўважаюць, што «тая пшаніца звычайна бывае 
ўраджайнай, якая да свята Войцеха перапёлку перарастае» (КЗ, 
1977. С. 214); гавораць: «Na Swietego Wojciecha pierwsza wiosny pocie- 
cha» — Ha святога Вайцеха першая вясны пацеха (Ярмолаў, 1901. 
С. 222). Гэты святы даволі папулярны ў прымаўках Польшчы.

*Людавы дзень — чацвёрты дзень святкавання Вялікадня. Білі і 
качалі яйкі з лубкоў. Гушкаліся на арэлях (Віленская губерня; Кіркор, 
1882).

*Вялікадне мёртвых (Наўскі Вялікдзень, Шошпы Вялікдзень, 
Бабскі Вялікдзень, Мёртвы Вялікдзень, Наўская Пасха, Наўскі чац- 
вер). Чацвер на Велікодным тыдні, дзень памінання на могілках 
'памерлых. Парадкавалі магілы, вешалі новую хусцінку ці стужку 
на крыж. Рассцілалі на магілах ручнікі, палатно і выстаўлялі яду. 
Пасля памінання пакідалі чырвонае яечка, хлеб і інш. У Кобрын- 
скім раёне расказваюць: «У нас колыся купалы (аблівалі вадою. — 
А.Л.) на Вэлыкдэнь дэвок, а у чатвэр — дэўкі хлопцэў» (Талстая, 
1986).

24/11. Анціп - ахоўнік зубоў. Святкаваўся толькі тымі, у каго 
часта баляць зубы, і знахарамі, якія шэпчуць ад зубнога болю (Ра- 
манаў, 1912). У царкоўным календары — свяшчэннапакутнік Анці- 
пы, епіскап Пергама Асійскага ( каля 68 г.).

*Прашчэнне (Прошчаны дзень). Пятніца на Велікодным (Пра- 
водным) тыдні. У гэты дзень цесць і цешча звалі зяця і яго радню 
на «маладое піва». He працавалі, каб слюна не цякла ў валоў (Вілен- 

’Ская губ.; Ярмолаў, 1901. С. 198).
25/12. Марк. «Дождж на Марка — дык зямля, як скварка» (БСК, 

1937). У Свіслацкім раёне, дзе многія ведаюць польскую мову, згад- 
ваючы Вялікдзень, кажуць: «Як бэндзе Вельканэц на сьвянтэго 
Марка, то на земі не бэндзе ні еднэго недовярка» (няверніка).

32



У французаў, італьянцаў, палякаў існуе нямала прымавак і прык- 
мет пра апекуна зямлі. (Чытайце таксама : 8 траўня.) Італьянцы 
выганяюць кароў на пашу: «А San Marko le vache passano il varco» — 
Ha святога Марка — карова за агароджу. Французы заўважаюць: 
калі на Марка ў пшаніцы схаваецца варона і да 1 траўня воўк, то 
амбары ад хлеба будуць ламацца (Ярмолаў, 1901. С. 234—235).

Фіны на дзень свЯтога Марка, які лічылі трэцяй летняй ноччу, 
вызначалі ўраджай зерневых і на драўляных народных календарах 
азначалі «плугам» (КЗ, 1977. С. 130); венгры, як і дзень Георга 
(Дьёрдь), лічылі святам пастухоў (с. 197), румыны (Marcu biolor) 
прысвячалі рагатай жывёле, перш за ўсё валам (с. 311).

26/13. Серада, пятніца паміж праваслаўным і каталіцкім Юр’ем. 
На Віцебшчыне лічылі: калі ў гэты перыяд народзіцца жарабя, то 
яго з’есць воўк (Нікіфароўскі, 1897).

*Праводная (Прабудная) нядаеля (Провады). Нядзеля пасля Ве- 
лікоднага тыдня, на якой праводзілі Вялікдзень і зіму ў некаторых 
раёнах Палесся. На Піншчыне гаварылі: «А ну, зіма, до Бучына, 
ужэ ты нам надокучыла. А ну, зіма, до Пэтрава, ты нам допэкла». 
Кідалі пасталы ў агонь і скакалі цераз яго. На Століншчыне веча- 
рам або на наступны дзень качалі яйцо качаргою, прыказваючы: 
«Ідзі, зіма, до Кучэва, ужэ ты нам надокучыла. Ідзі, зіма, до Кра- 
кова, прыйдзеш до нас одзінакова» (Талстая, 1986). У Лельчыцкім 
раёне «рэзалі хвасты» каровам, замыкалі адрыну, каб «змей не 
зайшоў». Хадзілі на могілкі памінаць родзічаў. У Ельскім раёне лічаць 
нядзелю Радаўніцай, а аўторак - Провадамі Радаўніцы. Провады 
Вялікадня могуць быць і ў панядзелак.

У Польшчы таксама першая нядзеля ад Вялікадня мела назву 
«Niedziela przewodna», на якую дзеці і моладзь атрымлівалі «пісанкі», 
качаліся на арэлях, абліваліся вадою (КЗ, 1977. С. 214).

*Радаўнічныя (Радунічныя, Радасныя) Дзяды. Звычайна адзна- 
чаліся ў панядзелак перад Радаўніцай. Называліся яшчэ Жывой 
Радаўніцай у адрозненне ад Мёртвай у аўторак (Крачкоўскі, 1873; 
Пшчолка, 1912).

28/15. Пуд. На Смаленшчыне зазначалі: Руф рушыць, а Пуд так 
«пугне» снег, што яго не застанецца ў равах (Цэбрыкаў, 1862). «Пуд 
снег пугне» (Ярмолаў, 1901. С. 218). Царкоўны каляндар фіксуе - 
апосталаў ад 70: Арыстарха, Пуда і Трафіма (каля 67 г.). Гэтых апо- 
сталаў з ліку 70 Ісус Хрыстос паслаў перад сабою для прапаведа- 
вання з евангельскім Звеставаннем.

*Радаўніца (Радуніца, Провады, Праводная, ці Мёртвая, Радаў- 
ніца, Мёртвы дзень, Праводны дзень) - аўторак другога (Фаміно- 
га) тыдня пасля Вялікадня, дзень памінання памерлых на могіл- 
ках. Вядомы ва ўсіх славян. У народзе гавораць: «На Радаўніцу да 
абеду пашуць, па абеду плачуць, а к вечару скачуць». У валачобных 
песнях пяецца:

Радаўніца - 
Сталы засцілаць, 
Дзядоў памінаць...

3. Зак. Зак. 5145. 33



Радаўніца 
Бараніць 
Чыста поле 
Яравое 
Да й раўнуіць...

Каб зберагалася збожжа ў гумне, у Свіслацкім раёне цераз яго 
кідалі тры разы яйка, якое пры тым не разбівалася.

Рускія на Радуніцу спраўлялі «вьюнец», за якім спявалі абрада- 
выя песні ў гонар маладых, якія абвянчаліся на Краснай горцы 
(Праводны тыдзень).

Падобны абрад, як і ва ўсходніх славян, вядомы ў лемкаў і ў 
народнасцей Сербіі і называецца Задушніца (Анічкаў, 1903. С. 297). 
Старажытнасць абрада даследчыкі (Сакалова, 1979. С. 122 і інш.) 
бачаць у тым, што пасля памінання і галашэнняў пачыналася шум- 
нае святкаванне з песнямі, скокамі, асабліва гэта захавалася ў Бе- 
ларусі і Сібіры. У рытуальным вяселлі і песнях праяўляецца імкненне 
пераадолення смерці, паралізуючае ўздзеянне на яе, сцвярджаль- 
насць жыцця. Аб язычніцкім характары старажытнай трызны гава- 
рыў у сваім «Слове» Хрысталюбец: «беззаконьная трапеза, менн- 
мая Роду м Рожаннцам» (гл.: Анічкаў, 1914. С. 378).

29/16. Арына (Ірына). Прысвятак, які атрымаў жаночае імя ад 
пакутніцы Ірыны (пам. у 304 г.), арыентаваў сялян у тэрмінах па- 
садкі на агародзе. «На Арыну сей капусту на расаду» (БСК, 1937).

30/17. Зосім (Засіма). Згодна з народнымі паданнямі, гэта ахоўнік 
пчол (Цэбрыкаў, 1862; Дабравольскі, 1891; Раманаў, 1912). Ён упа- 
мінаецца ў многіх пчаліных замовах. Прападобныя Зосім і Савацій 
(XV ст.) з’яўляюцца заснавальнікамі манашаства на Салавецкіх 
астравах. У Расіі іх называюць «пчалаводамі» («пчельнмкамн»), Зо- 
сіма яшчэ лічаць распаўсюджвальнікам пчалаводства на поўначы. У 
адным з рукапісных малебнікаў распавядаецца, як салавецкія 
ўгоднікі пасля далёкіх падарожжаў па волі Бога прывезлі ў була- 
вешцы посаха матку пчалы для развядзення на рускай зямлі.

Андрыянава ноч (Авдрэй). Вядома ў некаторых раёнах Палесся 
як ноч дзявочых гаданняў і варажбы пра замужжа. Гадалі на канап- 
ляным семені, якое пабывала ў царкве. Прасілі ў Андрыяна, або 
Андрэя, каб прысніўся той, з кім дзяўчына будзе «ў пары на вяс- 
не». «Святы Андрэю, канапелькі сею» (Слуцкі п.; Сержпутоўскі, 
1930). Пакутнік Андрыян памёру251 годзе.

ТРАВЕНЬ
1/18. Кузьма. Гэты прысвятак. як і многія іншыя ў календары, 

служыць арыенцірам для селяніна ў выкананні розных работ. «У 
дзень святога Кузьмы сеюць моркву і буракі» (Паўлюкоўскі, 1934). 
На Паазершчыне гаварылі: «Май Кузьма з морквінай сустракае, a 
Пахом з гурком праводзіць» (Ляснічы, 1990). Тут таксама садзілі 
часнок і іншыя караняплоды. Прычым стараліся тое рабіць у поў- 
34



ню, бо лічылі, што ў такім выпадку гародніна пойдзе не ў траву, a 
ў корань.

Назву прысвятак атрымаў з шэрага кананізаваных імён царк- 
вою, што прыпадалі на гэты дзень, а іменна - свяціцеля Касьмы, 
епіскапа Халкіданскага (815 — 820).

У еўрапейскіх краінах вялікія святкаванні наглядаліся на пачат- 
ку месяца, у той час як у Беларусі такое першамайскае свята ад- 
сутнічае, калі не лічыць афіцыйны міжнародны дзень працы і міру, 
што прыйшоў пазней да нас. Ёсць падстава сцвяржаць, што бела- 
руская першамайская традыцыя, як і ў іншых, была перанесена на 
хрысціянскую «рухомую» Тройцу. Аб гэтым сведчаць і некаторыя 
прыклады з іншых краін. У раёнах Эльзаса і Латарынгіі ў Францыі 
многія абрады, звязаныя з майскім цыклам (зеленню), прымяркоў- 
валіся да Тройцы (Pentecote) (КЗ, 1977. С. 47).

*Міраносцы. На Смаленшчыне гаварылі: «На Міраносця п’яныі 
бабы цігаюць адна адну за валосця» (Дабравольскі, 1894). Жанчы- 
ны святкавалі таму, што, згодна з царкоўным праваслаўным ка- 
лендаром, трэцяя нядзеля ад Вялікадня — дзень святых жонаў Міра- 
носіц. Такую назву мае і сталая дата ў царкоўным календары (22 
ліпеня па старым стылі).

5/22. Ляльнік. Язычніцкае свята ў гонар багіні Лялі (Лёлі) — 
дачкі Лады. Маці Лада, па даследаваннях вучоных, з’яўляецца ба- 
гіняй вяснова-летняй урадлівасці і апякункай вяселляў. Абедзве на- 
лежаць да рожаніц, што згадваюцца ў антыязычніцкіх сярэднявеч- 
ных павучаннях.

Апісанне святкавання зрабілі ў XIX ст. фалькларысты Драўлянскі 
(П. Шпілеўскі, 1846) і А. Кіркор (1882). Яно выглядала наступным 
чынам. Дзяўчаты на лузе выбіралі самую прыгожую сяброўку, ап- 
раналі ў белую кашулю, упрыгожвалі зялёнымі галінкамі, вянком 
з кветак і саджалі сярод малочных пачастункаў. Вадзілі каля яе ка- 
рагод і спявалі:

Благаславі, маці, 
Ой, Лада, маці! 
Вясну заклікаці.

У іншых песнях багіня характарызуецца карміцелькай:
Дай нам жытцу 
Да пшаніцу, 
У агародзе — 
Сенажаць, 
Поўны грады, 
Роўны зрады.

Пасля кожных двух радкоў выгукваецца: «Ляля, Ляля, наша 
Ляля!»

Багіня згадвалася не толькі ў прыпевах («Наша Ляля, Ляля нас 
корміць зусім...»). Ляля частавала сябровак малочнымі стравамі і 
кідала кожнай у час скокаў вянкі, якія зберагаліся да наступнай 
вясны ці, нават, вяселля.

35



6/23 Юрый (Ягорый, Юр’е-Ягор'е, Частны лесу). Даўняе зем- 
ляробчае свята першага выгану кароў. Юрый (Ягорый) — апякун 
жывёлы і земляробства, жаўнераў і гаспадар ваўкоў. Па пераканан- 
нях даследчыкаў, хрысціянскі святы замяніў Ярылу, сына Лады і 
Дажбога (Сонца), апекуна ўрадлівасці і кахання.

Тут неабходна пагадзіцца з ёмкай і абагульняючай высновай 
даследчыка каляндарна-абрадавай творчасці А.Ліса (1998): «Паз- 
ней міфалагічная постаць Юр’я, змадэліраваная паводле язычніц- 
кага светасузірання, была функцыянальна пераасэнсавана ў духу 
хрысціянства. У народнай свядомасці, аднак, замацоўваўся архе- 
тып, які ўзнік на раннеміфалагічным узроўні мыслення» (с. 57). У 
дахрысціянскую эпоху на Смаленшчыне свята мела яшчэ назву 
«Честной леса». Частны лесу - цар над усімі лесунамі, і ў гэты 
дзень яму прыносілі ахвяраванні («клалі адносы»), каб ён зберагаў 
жывёлу ад ваўкоў. У беларусаў папярэднік Юрыя (Ягорыя) уяўляў- 
ся то ў выглядзе дзеда, то ў выглядзе белага воўка (Дабравольскі, 
1914). Наогул, воўку выдзелена не малое месца ў свяце. Народныя 
паданні так тлумачаць узаемаадносіны Юр’я з гаспадарамі лясоў: 
«Як св. Юрай убіў змея, то Бог яго пазваў да й кажа:

— Калі ты такі асілак, што пабораў такое страшэннае ўродзіш- 
ча, дык я цябе настаўляю начальнікам над ваўка’мі, штоб ты іх 
суняў, бо яны, чортава тварэнне, разсваволіліся, а мне за імі не- 
калі наглядаць» (Пяткевіч, 1938). Да свята стараліся не выводзіць 
коней у начное, бо толькі на яго «Юры ездзіць на кані, зубы ваў- 
ком замыкаець» (Шэйн, 1887). Існавала нямала звычаяў, пры да- 
памозе якіх стараліся аберагаць свойскую жывёлу ад ляснога гаспа- 
дара.

Пра свята гаварылі: «Да Юр’я корму і ў дурня», «Юр’ева раса - 
не трэба каням аўса». Статак выганялі вербнай галінкай на «юраў- 
скую расу», шапталі замовы, абкурвалі кароў купальскімі зёлкамі. 
3 пастухамі праводзілі абрадавыя частаванні.

Вось як апісваецца абрад «запасвання гаўяда» на Палессі, зана- 
таваны А. Сержпутоўскім (1930) у пачатку XX ст. Гаспадар апрана- 
ецца ў святочнае, у торбу (кайсіру) кладзе кавалачак хлеба, соль, 
«хрэшчык» (печыва, прыгатаванае на чацвёртым тыдні Вялікага 
посту), тры каменьчыкі, сцізорык, замок, бязмен, сякеру, куры- 
нае яйка, грамнічную свечку. Зняўшы шапку, выганяе з адрыны 
жывёлу. Затым з поўным вядром вады, трыма прыгаршчамі сало- 
мы, выцягнутымі з даху амбара, па ходу сонца абходзіць «гаўядо», 
перакідвае праз яго камень і пырскае вадою. Зрабіўшы гэта трой- 
чы, закопвае каля варот замок, бязмен, сякеру і яйка, распальвае 
на тым месцы вогнішча, пераважна з саломы, і праганяе цераз яго 
жывёлу, торбу аддае пастуху. He чакаючы заканчэння светлавога 
дня, уся сям’я святочна сустракае кароў і пастуха. Правяраецца, ці 
захавалася цэлым ў зямлі яйка, якое прадвяшчае шкоднасць ці 
бясшкоднасць жывёлы летам.

На Беларусі існавалі і іншыя абрады. У Смаленскай губерні жан- 
чыны надзявалі шубу мехам наверх і ў сярэдзіне стада вырывалі ў 
якой-небудзь жывёліны шэрсць, якую запіхвалі ў вісячы замок, 
36



каб ваўкі мінулі статак. У Себежскім павеце абыходзілі жывёлу, 
цягнучы за сабой касу.

Цікавая і арыгінальная абрадавая гульня праводзілася сярод бе- 
ларусаў Смаленшчыны, зафіксаваная У. Дабравольскім (1903. С. 161 — 
162) на мяжы XIX і XX стагоддзяў і яшчэ раней карэспандэнтам 
П.Шэйна (1887. С. 169) у Аршанскім павеце. Пастух загадзя вызна- 
чаў ролі сярод падпаскаў (зайца, сляпога, храмога, замка, кало- 
ды) і тройчы абыходзіў іх, што стаялі сярод статку. Паміж пасту- 
хом і выканаўцамі роляў адбываліся дыялогі накшталт наступнага:

— Заяц, заяц, ці горкая асіна?
— Горкая.
— Дай Бог, каб і наша скацінка для звяроў была горкая!..
Падобныя адказы пастух атрымлівае ад усіх. Затым удзельнікі 

прыступалі да рытуальнага абеду.
В.Сакалова бачыць яшчэ больш архаічны абрад, што бьіў- запі- 

саны ў Гродзенскім і Слонімскім паветах, які заключаўся ў праго- 
не жывёлы цераз шубу пастуха (Шэйн, 1877. С. 167). Падобнае на- 
глядалася ў некаторых месцах Архангельскай вобласці (Сакалова, 
1979. С. 167).

У Шумілінскім раёне замочвалі даёнкі. Коням стрыглі хвасты і 
грывы. Хадзілі аглядаць палі, закопвалі на ўзмежках рэшткі рыту- 
альнай стравы (ахвяра духу зямлі), насілі на рунь каравай, качалі- 
ся на ніве, каб зямля радзіла і давала здароўе. На Усходнім Палессі 
бытаваў так званы Тураўскі карагод (гл.: Лозка А., 1989), з якім 
моладзь абыходзіла двары гаспадароў і кіравалася ў поле. Там насілі 
каравай, спявалі. У гэты дзень вадзілі і іншыя карагоды. У некато- 
рых паўднёвых раёнах «вадзілі стралу» (гл.: Лозка А. 1996; 1997). 
Вечарам спявалі юраўскія песні пра тое, як Юрый адмыкае зямлю 
ключамі, выпускае расу і вясну:

А ўзяў ён ключы залатыя, 
Адамкнуў зямлю сырусенькую, 
Пусціў расу цяплюсенькую. 
На Белую Русь і на ўвесь свет.

(Віцебская губ.; Шпіаеўскі, 1856.)

Юраўскія песні спявалі да Міколы. У Гродзенскай губерні сяля- 
не аглядалі азімыя з караваем. Качалі яго на полі. У Гомельскім 
павеце сярод дзяўчат быў звычай «юрыцца» (выбіралі сяброўку на 
ўвесь год, мяняліся хусткамі, смажылі яешню пад бярозамі). Ен 
нагадвае абрад «кумлення», які праводзіўся ў іншых рэгіёнах на 
Сёмуху. Са святам звязана шмат прымавак: «На годзе ёсць два Юр’і, 
ды абодва дурні: увосень - халодны, а ўвясну — галодны»; «Як на 
Юр’я пагода, то на грэчку няўрода»; «Калі на Юр’я мароз, дык сей 
на балоце авёс»; «Як дождж на Юр’я, то будзе хлеб і ў дурня»; 
«Калі прыйдзе Юры, не ўгледзіш у жыце куры»; «Юры сказаў: 
«Жыта ўраджу», Мікола адказаў: «Пажджы, пагляджу».

За гады хрысціянства Юрый (Георгій) набыў асаблівую папу- 
лярнасць жаўнера. 6 траўня і адзначаецца йарквою дзень вялікапа-

37



кутніка Георгія Перамоганосца. Як сведчыць гісторыя, рымскі афі- 
цэр Юрый быў пакараны смерцю ў 303 годзе імператарам Дыяк- 
леціянам за прыхільнасць і прапаганду хрысціянства. Яго сталі на- 
зываць Перамоганосцам за перамогу над пакутамі. У гонар цярпен- 
ня і мужнасці Юрый атрымаў боскую ласку — быць апекуном хры- 
сталюбівых жаўнераў. Самым вядомым цудам, якое апісана ў цар- 
коўнай літаратуры, было выратаванне Юрыем язычніцкай прын- 
цэсы ад цмока (змея) у возеры ля горада Вірыта. Гэтую падзею па- 
ДРабязна апяваюць балады, што бытавалі і бытуюць у розных рэ- 
гіёнах Беларусі. У першым томе БНТ «Балады» змешчаны і назва- 
ны варыянты 15 тэкстаў, якія ў асноўным выконваліся вясною.

Найбольш развітым і паэтычным тэкстам (50 радкоў) з’яўляец- 
ца запісаная ў 1968 г. на старажытнай Тураўшчыне валачобная пес- 
ня пра Юрыя і цмока, што пачынаецца словамі:

Як была зямля нехрышчона, 
To былі людзі неверные. 
He веровалі ў госпада Бога, 
Да поверовалі ў ліхога цмока. 
Да давалі цмоку да на дзень оброку 
По цылому чоловеку.
А як ужэ прышла пора 
До самога цара — 
Хочэш, сам ідзі, 
А хочэш, жонку шлі...

(Тураўскі сл., 1987.)

Розныя варыянты апісваюць па-свойму ў народнай манеры куль- 
мінацыйны момант выратавання царэўны (каралеўны Гануські) 
Юрыем-Ягорыем:

...А й плывець, плывець паганы цмок.
А й з яго ляпы агонь шыбаець, 
А з яго наздзёр іскры сыплюцца. 
А з яго вачэй дым трубой ідзець... 
А конь з капытом, а Юр’я з кап’ём... 
Абаранілі гэту Гануську, 
Абаранілі каралёву дачушку...

(Крупскі раён.)

Юрый-Ягорый — самы папулярны вобраз у беларускім фальк- 
лоры, які звязаны з гісторыяй хрысціянства. Яму прысвечаны казкі, 
легенды, замовы, прыказкі, абрадавыя гульні і карагоды, песні. Як 
справядліва заўважылі руская і беларуская даследчыцы веснавой 
паэзіі і абраднасці В.Сакалова (1979. С. 177) і Г.Барташэвіч (1985. 
С. 97), рускі і ўкраінскі матэрыял не дадае новых сюжэтаў да зы- 
ходных беларускіх тэкстаў, іх больш было ў нас, ва ўкраінцаў ме- 
ней, а ў рускіх сустракаецца ў этнаграфічна беларускіх Бранскай і 
Смаленскай губернях.
38



Мусіць, нездарма Георгій Перамоганосец, як вершнік, падоб- 
ны на дахрысціянскага Ярылу і адлюстраванне ў гербе ВКЛ Паго- 
ня. Нямала святыняў было пабудавана ў нас у яго гонар. Яраслаў 
Мудры, сын Рагнеды і князя Уладзіміра, быў хрышчоны ў Георгія 
і першы пачаў папулярызаваць Перамоганосца на ўсходнеславянскіх 
землях. Вельмі папулярны хрысціянскі вялікапакутнік таксама ў 
Англіі, Балгарыі, Грузіі і іншых краінах.

Міфалагічнай прыродзе вобраза як беларускага Юр'я-Ягор’я, 
так і наогул Юрыя (Георгія), удзелена значная ўвага даследчыкамі. 
Адны з першых аб Юрыю як Ярыле ва ўсходнеславянскіх народаў 
сказалі П.Ефіменка, А.Афанасьеў. Міфолаг А.Фамініцын (1884. С. 
343) бачыў роднасць Юрыя з боствам сонца (бог з нябёсаў, залаты 
конь, Хорс), з Белбогам (Дажбог — Ясонь — Усень, Святавіт, Ра- 
дзегаст — Сварожыч), з «гавельбергскім Яравітам» і «беларускім 
Ярылам», «паўднёваславянскім Бронтанам (?), балтыйскімі Свя- 
тавітам і Прыпекалам, велікарускім Ярылам і мала—і беларускім 
Купалам», «пад імем Рая (Урая) супадае з богам багацтва і дастат- 
ку Спарышом», «як падацель жаніхоў» — з Ладай, як «волчнй па- 
стырь» (Палісун) і апякун статку — з Апалонам і Марсам (Faunus - 
Lupercus, Silvanus) і інш.

У мусульманскіх краінах вядомы як Джырджыс. які звязаны (ці 
змешаны) з міфалагічным вобразам даісламскага Блізкага Усходу.

7/24. Алісей, Аўсей. 3 немалога спіса імён, якія адзначаюцца ў 
гэты дзень царквою, народ «абраў» два, з якімі звязвае прысвятак 
пры дапамозе прыказкі: «Прыйшоў Алісей — авёс пасей» (Паўлю- 
коўскі, 1934). Больш дакладныя тэрміны сяўбы давала народная 
мудрасць (гл. таксама 20 мая, 7 чэрвеня): «Сей авёс, як камары 
з’явяцца», «Калі цвіце каліна — без ваганняў сей ячмень: не заста- 
нешся пакрыўджаным» (Ляснічы, 1990).

8/25. Марк. Хрысціянскі апостал і евангеліст Марк (I стагод- 
дзе) стаў прыгодай для прымаўкі: «Дождж на святога Марка _ 
дык зямля, як скварка» (Паўлюкоўскі, 1934), «На святога Марка 
не павінна плаваць у гаршку скварка» (Федароўскі, 1935).

Станіслаў. Каталіцкі каляндар стаў крыніцай для народнага прыс- 
вятка праз параду: «Сей лён на Станіслава — вырасце, як лава» 
(Паўлюкоўскі, 1934). Гэтай папулярнай культуры ў народзе пры- 
свечаны і іншыя дні і нямала прыкмет. ,

У Польшчы існуе шмат прымавак: «Len zasiany w Stanistawa, 
urosnie jak trawa» — Лён, што пасеяны на Станіслава, вырастае, як 
трава. «Swigty Stanislaw len sieje, Zofija konopie» — Станіслаў cee 
лён, Сафія (15 траўня) каноплі (Ярмолаў, 1901. С.,263).

Бабскія розбрыкі. Аўторак або чацвер пасля Юр'ева дня. Рыту- 
альны дзень скокаў жанчын, якія нібы садзейнічалі ўрадлівасці зямлі 
і плоднасці жывёлы. Качаліся і куляліся на ніве, падскоквалі, іміту- 
ючы рухі жывёл. Падобныя звычаі наглядаліся ў традыцыях іншых 
народаў.

10/27. Праводзіўся абрад «выезду ў поле Ярылы». У лоле вы- 
праўляўся на белым кані малады прыгожы хлопец у белай вопрат- 
цы, такім жа плашчы-накідцы, на галаве - вянок, у руцэ — пук

' 39



жытнёвых каласоў, у другой - чалавечы чэрап. Дзяўчаты вадзілі 
вакол яго карагод і спявалі:

Валачыўся Ярыла 
Па ўсяму свету. 
Полю жыта радзіў, 
Людзям дзеці пладзіў. 
А дзе ж ён нагою, 
Там жыта капою. 
А дзе ж ён ні зірне, 
Там колас зацвіце.

(Драўлянскі, 1846.)

Ярылавіца (Красная Горка). Язычніцкае свята ў гонар вясновага 
культу. «На красную Горку, — як заўважыў І. Сербаў (1911), — 
«сакуны» (беларусы, што ў дзеясловах ужываюць часціцу -са за- 
мест -ся. — А.Л.) гушкаюцца на арэлях і спяваюць «Ярыловіцу і 
валяём»:

Валяём! Ды на вуліцы 
Ярыловіца, валяём! 
Ой, цяжка хлопцам — 
Пятровіца.
Да судзі ж, Божа, 
Пятра даждаць, 
Хлеба нажаць...

Нягледзячы на тое, што ў рускіх маецца больш матэрыялу пра 
Ярылаў дзень, які ў іх адзначаўся 4 чэрвеня, 1 ліпеня, у Пятроўс- 
кія запускі, вядомы рускі міфолаг А.Афанасьеў пісаў, што «ўспамі- 
ны пра Ярылу жывей захаваліся ў Беларусі» (1865. С. 441) і, як і 
П.Ефіменка, выказваў меркаванне, што ва ўсходнеславянскіх на- 
родаў святы Георгій замяніў вясенняга бога Ярылу. Гэтай думкі 
прытрымліваюцца таксама В.Іваноў, У.Тапароў і іншыя. В.Сакало- 
ва прыйшла да вываду, што Ярылу замяніў Купала, затым да яго 
быў прымеркаваны Іаан Хрысдіцель (1979. С. 252). Акадэмік Б.Ры- 
бакоў даказвае, што вобраз Ярылы аб’ядноўвае купальскую, сё- 
мушную і русальную абраднасць, якая расцягнулася ад 4 да 30 
чэрвеня (1988. С. 682).

Ярыла падобны з балтыйскім Яравітам, серба-харвацкім Яры- 
лам (Japulo).

Пачатак *Пераплаўнага (Перахроснага, Чарвівага) тыдня. чац- 
вёртага тыдня ад Вялікадня. На Шуміліншчыне лічаць, што нічога 
не трэба садзіць, бо завядуцца чэрві.

11/28. Дзень Пранціша. У Заходняй Беларусі існавала прыкмета: 
11-га мокра — усё лета мокрае, а суха — усё лета сухое (БСК, 1937).

Сярод шэрага святых, якіх адзначае ў гэты дзень праваслаўная 
царква, упісана і імя святога Кірылы Тураўскага (1183), аднак на- 
родны каляндар не фіксуе якой-небудзь увагі да нашага слаўнага 
земляка.
40



13/30. Якуб. «На Якуба грэе люба» (Паўлюкоўскі, 1934), — сцвяр- 
джае прымаўка, якая і ўводзіць у народны каляндар імя апостала 
Іакава (Якуба, па-простаму) Зеведзеева (44).

Прадказвалі, якое будзе лета. Карысталіся дзедаўскімі прыкме- 
тамі: калі сонца ўзыдзе ясна - чакаецца сухое лета, а праз хмары - 
дажджлівае; як ноч пад 1 траўня зорная і цёплы паўднёвы вецер - 
лета будзе з бурамі, але цёплае і ўраджайнае (БСК, 1937).

*Пераплаўная (Градавая, Грамавая. Палавенская) серада (Пе- 
рапалавенне, Серадапосніца). Чацвёртая серада пасля Вялікадня. 
(Назву дала, відаць, царкоўная легенда, згодна з якой у гэты дзень 
Божая Маці пераплывала раку.) Дзеці ўжо маглі купацца - аж да 
Спаса ці Іллі. У Лельчыцкім раёне не палолі , каб градам поле не 
пабіла; у Столінскім - баяліся, каб не заліў поле дождж; у Ма- 
зырскім — каб не застала бура на рацэ. Дазвалялася толькі садзіць 
цыбулю, каб была горкай (Паўлюкоўскі, 1934).

Народная традыцыя тут мае хоць нейкую сувязь з царкоўнай. 
Вернікі ў гэты дзень (палавіна 50 дзён ад Пасхі) просяць Бога «на- 
паіць іх душы водамі набожнасці» і здзяйсняюць звычай водаасвя- 
чэння.

14/1. Макарэй. У некаторых мясцінах заходзілі ў раку і мачылі 
вочы, каб не балелі; свянцілі ваду (Талстая, 1986).

Ярома. У народзе прыкмячалі: калі на Ярому непагадзь, то га- 
лодная і суровая надарыцца зіма (Ляснічы, 1990).

У праваслаўным календары - дзень свяшчэннапакутніка Мака- 
рыя, мітрапаліта Кіеўскага (пам. у 1497 г.), прарока Іяраміі (VI в. да 
Раства Хрыстова) і іншых.

Далёкім язычніцтвам вее ад звычаяў дня Яромы (св. JeremHja, 
Еремфнн дан, Еремна, Urmnja) у народаў Югаславіі, дзе асноў- 
ным было - выгнанне змеяў, якія ўвасаблялі нячыстую сілу (Ка- 
ляндарныя звычаі, 1977. С. 267). У балгараў побач з царкоўнымі 
назвамі свята бытуе і язычніцкае: йрмнн ден, Еремня; Зьмскн ден — 
змяіны дзень (с. 290).

15/2. Барыс (Барыс Скуралуп). Лічыцца апекуном палявых ра- 
бот. На Палессі праводзіліся абрады каля крыніц, вада якіх пры- 
знавалася гаючай пры хваробах вачэй. У валачобных песнях Барыс

...ляды паліць,
Зямлю грэець, ячмень сеець
3 поўнай сявенькі, з правай жменькі.
Кінеш рэдка — дасць Бог густа.
Дай жа , Божа, зарадзі, Божа, 
Каласіста, ядраніста,

а таксама «па памежах ходзіць, поле дзеліць», «бабы сеець», 
«збожжа высіць», «бульбу засяець», «коні пасець у зялёных лугах». 
Раней казалі: «Як запяе ўдод, тады сей боб». На гэты дзень пры- 
мяркоўвалася «паленне грудаў», правядзенне падсечнага земляроб- 
ства, падрыхтоўка так званых лядаў, для будучага поля раскарчоў- 
валі дзялянку і палілі груды (Нікіфароўскі. 1898).

41



Барыс увабраў рысы не толькі апекуна земляробства, але і жы- 
вёлагадоўлі, асабліва коней: «Святы Барыс коні пасець» (з вала- 
чобнай п.), «У Барысаў дзень нелыа працаваць на конях, бо такі 
ўстаноў дзяды здзелалі» (Шлюбскі, 1927), «Барыс - скуралуп. Ха- 
лодны тыдзень. Трэба скаціне корм даваць; цяляткі дохнуць» (Даб- 
равольскі, 1914).

У хрысціянскім календары - перанясенне мошчаў благаверных 
князёў расійскіх Барыса і Глеба (таксама яны адзначаюцца 6 жніўня 
і 18 верасня). Яны — першыя рускія святыя, што былі кананізава- 
ны Рускай і Візантыйскай цэрквамі. У 1015 годзе былі забіты іх 
старэйшым братам, князем Святаполкам, і з’яўляюцца сімвалам 
пакутніцтва.

Вядомы даследчык язычніцтва Б.Рыбакоў даволі пераканаўча 
даказвае, што на месцы дня Барыса і Глеба адзначаўся «дзень пер- 
шых парасткаў». Гэтаму сведчаць як усходнеславянскія матэрыялы, 
так і ў большай ступені Заходняй Еўропы. Майскія святы, у якіх 
галоўная ўвага надавалася маладому майскаму дрэву (arbor majalis — 
у рымлян, Maibaum — у немцаў і г.д.), вядомы амаль усім народам 
Еўропы. Яны праводзіліся 1—2 мая ў гонар багіні «Maja», «Zywie» — 
заключае вучоны. І гэта вядзе да глыбокай індаеўрапейскай даўніны. 
Крытамікенскія надпісы ведаюць багіню «Ма», маці багоў, архаіч- 
ную гаспадыню свету (заходнеславянскае Ziwie і стараж,ытнарус- 
кае Дзіва, Дзівія) (Рыбакоў, 1988. С. 671—673).

18/5. Арына Расадніца. Дзень высаджвання расады ў Паазер’і. 
Калі шмат вады ішло на яе паліўку, то меркавалі, што чакаецца 
сухі сенакос, слаба вада ўбіралася - на мокрую касавіцу (Ляснічы, 
1990).

Пакутніца Ірына жыла ў I — II стагоддзях.
19/6. На Паазер’і лічылі: з раніцы вялікая раса і ясны дзень — на 

ўраджай гуркоў (Ляснічы, 1990).
20/7. Антоній. Прысвятак служыць арыенцірам у некаторых мяс- 

цінах для сяўбы аўса. «На Святы Антоній сей авёс для коней, а як 
удасца, дык і прадасца» (Гілевіч, 1983).

Антоній Марткопскі, адзін з вучняў прападобнага Іаана Зеда- 
знійскага (VI ст., Грузія), якому прысвечаны дзень ў царкоўным 
календары.

21/8. Іван Веснавы (Іван Мікольны, Іван Доўгі, Бацька Міколы, 
Мікольнік). Адзін з апекуноў земляробства. У полі з’яўляліся ка- 
ласкі жыта, таму ў некаторых мясцінах гаварылі: «На Івана кала- 
сок, а на Пятра піражок» (Крачкоўскі, 1874). Спрыяльны дзень для 
пасеву агуркоў, морквы, рэдзькі, гарбузоў і інш. «Гуркі сеём, гар- 
бузы, шчоб доўгіе булі, бо то ж Доўгі Іван, Іван Мікульны, перад 
Мікулай ходзіт» (Лельчыцкі р-н; Талстая, 1986). На Віцебшчыне 
саджалі цыбулю (Нікіфароўскі, 1897). На Лельчыччыне сеялі агуркі, 
пакуль каровы ляжаць у хляве, каб былі такімі тоўстымі , як жывё- 
ла, і трымалі ў руках качалку, каб раслі такімі ж вялікімі. У Пінскім 
павеце жанчыны ў час пасадкі вышэй падбіралі спадніцы, каб ўсё 
вырасла высокае, і хапаліся за сваё калена, каб агародніна была 
тоўстая і круглая (Булгакоўскі, 1890). На Мазыршчыне на беразе
42



ракі раскладвалі вогнішча («купайла»), спявалі каля яго песні. Пад- 
пальвалі пукі саломы і кідалі ў плынь, каб лён добра радзіў. Там жа 
лічылася, што на Мікольнага Івана «орахі цвітуць і папараць». У 
Ельскім раёне «купайла» рабілі з дзеркачоў і палілі, павесіўшы на 
хвою. Засцерагаліся ведзьмы (Талстая, 1986). Міколін бацька адлю- 
страваны ў калядных і валачобных песнях:

А потым таго Міколін Бацька
Із сявалачкі яр засяваець.
Первая сяўба - белы й гарошак, 
Втарая сяўба - яра пшаніца, 
Яра пшаніца, усякая пашніца, 
Авёс вяцісты, ячмень пляцісты, 
Ячмень пляцісты й, a гарох стручысты й, 
Пшаніца бела ўдала была.

(Лепельскі раён; ВП.)

Адзначаецца ў сувязі з тым, што ў гэты дзень на месцы пахаван- 
ня апостала і евангеліста Іаана Багаслова (96 — 117 гг.) штогод 
зыходзіў танчэйшы ружовы прах, які збіраўся веруючымі для лека- 
вання.

Мікольны тыдзень — тыдзень перад Міколай, час пасеву агур- 
коў (Дэмбавіцкі, 1882).

*Ушэсце (апісанне гл. далей).
22/9. Мікола Веснавы (Мікола Вешні, Мікола Летні, Мікола 

Цёплы, Міколыпчына) Свята пастухоў; апякун земляробства. Агля- 
далі ўсходы жыта. Калі поле было плямістым, то вінаваціўся ў не- 
дародзе папярэдні апякун. «Мікола біў Барыса, што парабіў жыта 
лыса» (Шумілінскі раён). Як лічылі, у жыце ўжо павінна схавацца 
варона. У іншых раёнах наадварот асцярожныя гаспадары не вы- 
ходзілі ў поле, «каб сваёй прысутнасцю не збунтаваць Міколы», бо 
ён у гэты час сам «канчаткова вызначае, дзе будзе і дзе не будзе 
ўраджаю» (Нікіфароўскі, 1897). Да гэтага дня паспявалі многае па- 
сеяць і пасадзіць - яравыя, авёс, бульбу, затым ячмень, лён, ra­
pox, проса, каноплі. «Да Міколы не сей грэчкі, не стрыжы авечкі» 
(Берман, 1870). Пачыналі стрыгчы авечак, выганяць на пашу. «Юр’я 
пасе кароў, а Мікола коней»; «Прыпасайся сенам да Міколы, не 
бойся вясны ніколі». Пастухі абходзілі хаты — там іх частавалі, у 
полі смажылі яешню. У ноч на Міколу абкурвалі коней і валоў 
зёлкамі і абходзілі іх з яйцом, якое потым аддавалі сляпому старцу. 
Пасля такога абраду быў рытуальны абед з яешняй і гарэлкай. Яшчэ 
адно частаванне, якое часцей называлі Мікольшчынай, звязана з 
ушанаваннем абраза святога Міколы. Хадзілі ў госці адзін да адна- 
го, пераапраналіся ў «цыганоў», частавалі беднякоў і жабракоў.

Каб быць здаровымі, жанчыны збіралі лекавыя зёлкі і купаліся 
ў іх адварах. 3 гэтым святам звязваюць і з’яўленне камароў. У Стара- 
дарожскім раёне гавораць: «Прыйдзе Мікола - высыпле камароў з 
прыпола».

У валачобных песнях Мікола трохі падобны да іншых апекуноў
43



земляробства («стары сявец ячмень сеець, засяваець», «пайшоў у 
поле яравое гарох сеіць», «па межах ходзя і ўсё родзя, і траву расціць, 
і скот пасціць», «па бару хадзіў да раі садзіў», «коней пасціў да 
запасаў»),

Святы, Мікола,
Стары сявец, 
Узяў сявеньку 
Да й паехаў 
На пашаньку. 
Яр засяваіць, 
Кініць рэдка — 
Усходзіць густа...

(Дзісенскі павет; РГТ, канец XX cm.)

Даследчыкі лічаць, што галоўным зааморфным папярэднікам 
Міколы быў мядзведзь (Успенскі, 1982. С. 85—110), у заходнім рэ- 
гіёне - воўк (Токараў, 1957. С. 47; КЗ, 1973. С. 206).

Божы ўгоднік Мікола Цудатворац (1-ая палова IV ст.) вельмі 
шануецца не толькі беларусамі, але і іншымі хрысціянскімі наро- 
дамі. Больш святкуецца еўрапейскімі народамі зімою, 5—6 снежня.

Італьянцы гавораць: На Мікалая давай коням новае сена (Яр- 
молаў, 1901. С. 265). Яны ж адзначаюць 9 мая свята школьнікаў.

Алена, Галена. Прысвятак звязвалі з ільном. «Сей лён на Алену, 
будзе кашуля па калена» (Паўлюкоўскі, 1934).

23/10. Зілот. У некаторых раёнах сеялі пшаніцу, стараліся пасе- 
яць каноплі. «Сей пшаніцу на Зілота, і яна будзе, як злата» (Цэб- 
рыкаў, 1862; Раманаў, 1912; Дабравольскі, 1914).

У рускіх слова «Зілот» таксама звязана з «золатам». Лічыцца, 
што ў гэты дзень неабходна шукаць скарбы, лекавыя зёлкі. У 
Польшчы таксама гавораць: «Zbieraj ziolka na przypadki, kiedu przyjdzie 
niemoc zdradki» — Збірай зёлкі на выпадак, калі прыйдзе немач 
(Ярмолаў, 1901. С. 268). Хаця ў гісторыі хрысціянства асацыяцый з 
золатам не наглядаецца. Сімон быў сынам святога Іосіфа і адным з 
12 апосталаў. Ён атрымаў клічку Зілот (што зн. Змагар) за вялікую 
прыхільнасць да вучэння Ісуса, якое прапаведаваў у многіх краі- 
нах, за што ў Абхазіі і прыняў пакутніцкую смерць (пахаваны не- 
далёка ад Сухумі).

*Градабойцы (Ледавіты) дзень. Пятая пятніца пасля Вялікадня. 
У Віленскай губерні не працавалі (Ярмолаў, 1901. С. 200).

24/11. Макей. Прадказвалі надвор’е на лета: «Мокра на Макея — 
і лета не прасушыць, а сухім Макей прыйшоў — і лета не намо- 
чыць» (Ляснічы, 1990). Нездарма рускія называлі дзень Царом Гра- 
ду. «На Царя Града хлеб не сей, чтобы не выбнло градом» (Ярмо- 
лаў, 1901. С. 269).

Кірыла і Мяфод. Калі дзень мокры — і лета будзе мокрае, а як 
сухі - то і лета выпадзе сухое (БСК, 1939).

Царкоўны каляндар захоўвае памяць аб свяшчэннапакутніку 
Мокію, прэсвітэру ў Македоніі, які ў 295 годзе быў пакараны ў
44



Візантыі, і роўнаапосталах Мяфодзіі і Кірыле, пачынальніках 
пісьменства на стараславянскай мове (IX ст.)

25/12. Епіфан. «На Епіфан раніца ў чырвоным каптане, неба з 
барваю - гарачае, пажаранебяспечнае лета» (Санько, 1990).

Дзень у гонар свяціцеля Епіфанія, епіскапа Кіпрскага (памёр у 
403 г.).

27/14. Сідар (Сідары). «Прыйшлі Сідары, прыйшлі і сіверы» (Паў- 
люкоўскі, 1934). У народзе прыкмячалі: калі на Сідара дзьмуць паў- 
ночныя вятры, то лета чакаецца дажджлівае; калі да гэтага дня ці 
на яго прыляцяць стрыжы і ластаўкі (касаткі) — лета надарыцца 
цёплае (Санько, 1990).

У царкоўным календары на гэты дзень - два Ісідоры, пакутнік 
за веру Хрыста (III ст.) і растоўскі цудатворац (XV ст.).

У аўстрыйскіх католікаў (15 мар) святы Ізідар на абразах малю- 
ецца простым селянінам з плугам, касою і цэпам і ў народных 
вераваннях уяўляецца абаронцам супраць засухі (КЗ, 1977. С. 173).

28/15. Пахом. «Святы Пахом павее цяплом» (Паўлюкоўскі, 1934), 
«На Пахома цёпла — усё лета будзе цёпла» (Санько, 1990). На 
Шуміліншчыне кажуць: «Сей агуркі на Пахом — будзеш насіць 
мяхом». Падобныя рыфмаванкі, звязаныя з агуркамі, сустракаюц- 
ца ў розных рэгіёнах Беларусі.

Прападобны Пахом Вялікі з’яўляецца заснавальнікам манаша- 
ства ў Егіпце (IV ст.)

*Ушэсце (Ушэснік, Шоснік) — дзень агляду жыта; чацвер на 
шостым тыдні пасля Пасхі, саракавы дзень. Як не будзе, кажуць у 
Лельчыцкім раёне, дажджу на Ушэсце, так не будзе шэсць нядзель 
(Талстая, 1984). У валачобных песнях Ушэсце (Шоснік) «колас 
выносіць», «у поле ходзіць, з Богам рондзіць», «пшонку сее»; у 
гэты дзень, як пяецца, «жыта выплываець», «жытцо пучком, ка- 
ленцем», «колас точыць», «аўсы шасцяць»...

Згодна з беларускімі павер’ямі, на Ушэсце з зямлі выходзяць 
прасушыцца скарбы, але іх ніхто не бачыць. 3 пшанічнай мукі на 
малацэ з яйкамі сяляне пяклі тонкія бліны, якія называлі «богавы 
анучы» (Цэбрыкаў, 1862).

У многіх раёнах святкаваўся як апошні дзень вясны. А на Ус- 
ходнім Палессі выконвалі абрад «ваджэння і пахавання стралы». 
Удзельнікі збіраліся ў традыцыйным месцы пад спевы асноўнай 
песні:

Ой, пушчу стралу да па ўсяму сялу.
Ой, пайшла страла, да й у канец сяла. 
Да забіла страла добрага малайца...

Вадзілі веснавыя карагоды, «танок» у полі або абходзілі вакол 
вёскі. Гулялі на жыце, закопвалі ў глебу «стралу» (пярсцёнкі, гро- 
шы і інш.), каб задобрыць палявога духа на багаты ўраджай (гл.: 
Лозка, 1996; 1997).

Узнясенне Гасподняе з’яўляецца двунадзесятым, г. зн. у ліку 12 
сямейных гадавых свят. На 40-ы дзень пасля Пасхі Ісус Хрыстос «уз- 
няўся на неба» да Бога-Айца, каб падрыхтаваць месца для людзей.

45



У народаў Югаславіі свята Ушэсця нібы працягвае традыцыі 
Юр'я. Яго нават іншы раз называюць «святам пастухоў» і земляроб- 
ства. Царкоўнае свята ў румын таксама мае народную аснову. Яго 
выкарыстоўвалі для памінання продкаў і аховы людзей, жывёлы і 
будынкаў ад грому і злых духаў.

Калі дождж на Ушэсце, то, як лічаць італьянцы (Ascena), немцы 
(Himmelfahrt Ghristi), французы (Ascension), будуць беды і неўра- 
джай. Італьянцы яшчэ тлумачаць, што саломы будзе многа, а зерня 
мала, або яшчэ дождж будзе ісці сорак дзён (Ярмолаў, 1901. С. 290).

29/16. Магдалена. «Магдалена зязюльку прысылае» (Паўлю- 
коўскі, 1934), «Магдалена - вады па калена» (Сахараў, 1944), — 
гавораць беларусы-католікі.

31/18. Шэсць дзеў. На Смаленшчыне гаварылі: «Лён сей позні 
на Шэсць дзеў» (Дабравольскі, 1897). Адну з сям’і, як на самай 
справе ў царкоўным календары, звалі Матрунай, таму дзень вядо- 
мы як Канапелька Матруна. «Канапелька Матруна ў зямлю махну- 
ла» (Дабравольскі, 1914).

Фядот. Да гэтага часу звычайна дубы пакрываліся зялёным ма- 
ладым лісцем. Селянін прыкмячаў: «Як на дубе апушка — у Фядота 
поўная аўса кадушка» (Свіслацкі раён), «Прыйшоў Фядот — пры- 
нялася зямля за свой род» (Ляснічы, 1990).

Царкоўны каляндар адзначае памяць пакутніка Феадота Анкір- 
скага і пакутніц — сямі дзеў: Аляксандры, Цякусы, Клаўдзіі, Фаі- 
ны, Еўфрасіі, Матроны і Ііліі (пам. у 303 г.)

*Сёмуха (Зялёныя святкі, Зелянец).
*Градавая (Пераплаўная, Крывая) серада - дзень перад Трой- 

цай (тое самае, што і чацвёртая серада пасля Вялікадня), лічыцца 
небяспечным для палявых работ. Нічога не садзілі, не палолі, каб 
не вырасла крывым (Булгакоўскі, 1890. С. 178).

*Сёмушныя (Траецкія, Сярэднія) Дзяды - пятніца перад Сёму- 
хай. «У пятніцу вараць постнэ, а ў суботу скоромнэ. На стале астаў- 
ляюць «дзядам», — гавораць у Лельчыцкім раёне.

*Духавая субота (Старуўскія Дзяды, Стаўроўскія Дзяды, Сём- 
ка) — Дзяды ў суботу перад Сёмухай, Тройцай. На Вілейшчыне 
сяляне рыхтавалі 5 або 7 страў. Пілі з адной чаркі, пускаючы яе па 
крузе. Пакідалі крыху стравы і гарэлкі для «душ». У валачобных 
песнях зазначаецца: «Свята Тройца май стаўляць, старых памінаць» 
(Верхнядзвінскі р-н).

У Дзісенскім павеце адзначалі Дзяды па Стаўрах і Гаўрах. Па- 
данне сведчыць, што гэта былі сабакі славутага асілка Бая, ці Буя 
(Дзмітрыеў, 1869).

Звычай памінання продкаў у гэты час таксама з’яўляецца 
язычніцкім, аб гэтым сведчыць паданне адзначання Стаўроўскіх 
дзядоў і іншыя фальклорныя матэрыялы. Ён добра сумясціўся з 
хрысціянскай традыцыяй «памінавання нябожчыкаў».

Румыны адзначалі памяць продкаў і называлі дзень Мо^іі сеі 
mari (Вялікія продкі) або Mosii de vara (Летнія продкі). Будынкі і 
вароты ўпрыгожваліся галінкамі ліпы, якія пасля таксама выкары- 
стоўвалі.
46



*3ялёная (Кляновая) субота (Зелянец, Май, Зялёныя святкі) — 
свята маладой зеляніны перад Сёмухай. Варажылі пра надвор’е. Ас- 
вячалі травы, абкурвалі хаты, жывёлу, каб не баялася перуноў.

У Магілёўскай губерні сеялі каноплі, дзяўчаты хадзілі ў лес «за- 
віваць вянкі» (Дамбавецкі, 1882). Гаварылі: «На Зелянец вясны ка- 
нец».

Увага да зеляніны, а яна з’яўляецца дамінуючай, — несуменна 
язычніцкая традыцыя. Асвячэнне кветак і зёлак, упрыгожванне 
«маем» будынкаў і памяшкання, пляценне і нашэнне вянкоў, дзя- 
вочая варажба і іншыя абрадавыя рытуалы, «завіванне бярозак» 
падчас «кумлення» і абрадавай ежы, прысутнасць расліннай тэма- 
тыкі ў абрадавых песнях («Выхвалялася бярозка») — гэта сведчанні 
анімістычных уяўленняў нашых продкаў, што ідуць яшчэ з дахрыс- 
ціянскай пары. Вядомы прымаўкі: «Да Святога Духа не скідай ка- 
жуха», «На Духа будзець цёпла і суха». У гэты дзень садзілі капусту, 
каноплі.

*Сёмуха (Сямік, Тройца, Клечанне) — язычніцкае свята, у якім 
праглядвае культ продкаў і расліннасці, прымеркаванае пазней царк- 
вою да хрысціянскай Пяцідзесятніцы (50-ы дзень пасля Пасхі).

Упрыгожвалі «маем» будынкі. У Лельчыцкім раёне рвалі рагоз 
(«лепеху») і клалі на падлогу, каб не было блох. Дзяўчаты хадзілі ў 
лес «завіваць» бярозкі, плясці вянкі, есці абрадавую страву (яйкі). 
На Міёршчыне спявалі:

Хадзіла Тройца каля аконца.
Я ж, маладзенькая, не выспалася...

У некаторых раёнах Палесся называлі гэтае свята Клечаннем, 
відаць, таму, што галінкамі клёна ўпрагожвалі хаты.

Дзень святой Тройцы, Пяцідзесятніца - вялікае царкоўнае свя- 
та, якое ўваходзіць у лік асноўных («двунадзесятых»), адно з два- 
наццаці, прысвечана памяці даравання Богам Маісею дзесяці за- 
паветаў, спасланню Святога Духа на апосталаў, якія панеслі свед- 
чанне пра ўваскрэслага Ісуса. Гэты момант лічыцца нараджэннем 
царквы, што прызнае трыадзінства, Святую Тройцу: Бог-Айцец, 
Бог-Сын і Дух Святы.

He складае цяжкасці заўважыць, што сёмушныя традыцыі ма- 
юць дахрысціянскае паходжанне, бо не выяўляюць у падабенстве 
па зместу з хрысціянскай Тройцай, хаця і ўзнікла яна як свята да- 
волі рана — у 381 годзе, калі на царкоўным саборы ў Канстанці- 
нопалі была прынята ў якасці асноўнага элемента сімвала веры. Най- 
большае распаўсюджанне атрымала на нашых землях ужо праз ста- 
годдзе, калі была ўключана Сяргеем Раданежскім у «рухомы» пра- 
васлаўны каляндар і ўдала злілася з сёмушнымі абрадамі і звычаямі.

Няма сумнення ў тым, што царкоўная Тройца замяніла нейкае 
вялікае язычніцкае свята. Югаслаўскія вучоныя уносяць меркаван- 
не, што гэта магло быць свята Русалляў (КЗ, 1977. С. 268).

Румынская народная традыцыя сведчыць у карысць выказанай 
думкі. Там Тройца аб’ядноўвае дзве плыні, якія і адлюстраваны ў 
назвах свята: Duminika mare (Вялікая нядзеля) і Rusalii, хаця Ру-

47



саліі адзначаюцца, як і ў нас, на наступны дзень. Маецца падоб- 
насць у традыцыях і назвах святкаванняў народаў Еўропы: Духове, 
Tpojuue, Тро)йчйн дан, Русал>е, Русал»н, Пресвета - сербы, чар- 
нагорцы; Дуовден, Светатройца — македонцы; ДйЬоуі, Trojaki, 
Rusalije, Rusalju — харваты; Binkosti, Trjaki, Risali, Risalski svetki - 
славенцы; Русална, Русал^ска або Русана недел a — сербы, чарна- 
горцы.

Албанскія традыцыі Русіцаў звязаны з кветкамі і культам прод- 
каў. Таксама праводзілася рытуальная трапеза і даўняя цырымонія 
«пахавання маці сонца» ў выглядзе глінянай фігуркі чалавека (КЗ, 
1978. С. 261).

Пачатак * Русальнага (Граннага, Крывога, Праводнага, Клячаль- 
нага, Траецкага, Духавага) тыдня (Русальніца, Брэзжыны, Іван-ды- 
Мар’я, Духаў дзень) - наступны тыдзень пасля Сёмухі; дні пра- 
водзін вясны. Ушаноўваўся культ расліннасці і продкаў. Іванам-ды- 
Мар’яй называюць у Рэчыцкім раёне панядзелак Русальнага тыдня.

Звычайна на другі дзень Сёмухі на Піншчыне некалі наладжвалі 
свята Куста, або вадзілі «куста». «Апраналі» дзяўчыну ў зялёныя 
галінкі дрэў і вялі па вёсцы з песнямі:

Павядзём куста пад гай зеляненькі, 
Сустрэне нас да казак маладзенькі...

(Быкоўскі, 1878.)

Прывялі куста
Ды й із зялёнага клёну:
Дай нам, пану, 
Хоч па залатому...

(Булгакоўскі, 1890.)

Абрады і песні былі накіраваны на садзейнічанне ўрадлівасці 
зямлі і лепшай долі чалавека.

Ва Усходнім Палессі выконваліся праводзіны русалкі ў жыта. 
Найбольш вядомы з абрадаў песні у Чачэрскім і Буда-Кашалёўскім 
раёнах:

На Граннай нядзеле
Русалкі сядзелі...

У Хойніцкім, Рэчыцкім і іншых раёнах спявалі:

Правяду я русалачку да броду, 
А сама вярнуся дадому...

На Веткаўшчыне ў гэтыя дні не садзілі квактух на яйкі, каб не 
вадзіліся кураняты з крывымі нагамі (Раманаў, 1912). На Смален- 
шчыне на Брэзжыны не сеялі яравыя (Дабравольскі, 1914).

У Рэчыцкім раёне была зафіксавана танцавальная гульня з «ма- 
катрамі». Хлопцы-танцоўшчыкі трымалі на палках «макатры» (гла- 
дышы), у якіх разбівалася дно ў час танца, затым свабоднымі пал-

48



камі разбіваўся і вялікі «макацёр», што быў надзеты на галаве хлоп- 
чыка ўжаночай вопратцы (Макарцоў, 1994. С. 27).

Панядзелак Святога Духа — дзень пасля Пяцідзесятніцы, цар- 
коўнае свята Святога Духа, які, паводле біблейскіх уяўленняў, пра- 
яўляецца ў людзях, асвячаючы іх, а гэта і з’яўляецца галоўнай мэ- 
тай стварэння і выратавання свету.

Акадэмік Б.Рыбакоў (1988. С. 681) заўважае, што Русаллі з’яўля- 
юцца агульнаславянскім, а можа нават, і агульнаеўрапейскім, аг- 
рарным святам, звязаным з урадлівасцю палёў, маленнямі аб даж- 
джы і нараджэнні новых каласкоў. І гэта праяўляецца ў блізкасці 
абрадаў і святкаванняў Сёмухі, Тройцы, Купалля ў русальным чэр- 
веньскім месяцы. У іх відавочна вылучаецца культ вады, расліннасці, 
урадлівасці і пладавітасці. Даследчык вылучае наступныя звычаі і 
абрады: скокі дзяўчат, карагоды вакол бярозкі, пляценне і кіданце 
ў ваду вянкоў, песні аб яравой пшаніцы і будучым ураджаі, іміта- 
цыя coitus’a, звяртанне да русалак, Лады, Лелі, Тура і Ярылы, 
ахвяры вадзе ў выглядзе жаночых лялек, пахаванні мужчынскіх лялек 
і інш. Што датычыць асаблівасці русальных песень ва ўсходніх сла- 
вян, то тут справядліва заўважыла фалькларыст Г.Барташэвіч, што 
эпіцэнтрам іх бытавання з’яўляецца руска-беларуска-ўкраінскае 
ўзмежжа, пры тым што песенная творчасць найбольш пашырана ў 
беларусаў, вядома ўкраінцам і сустракаецца ў сумежных з Беларус- 
сю раёнах у рускіх (1985. С. 154).

Звычаі, звязаныя з зелянінаю. праводзіліся ў Францыі, Гер- 
маніі і іншых краінах на 1 мая. Ёю ўпрыгожвалі плошчы, дарылі 
адзін аднаму. Таксама як і ў нас, на Заходнім Палессі быў падобны 
на «ваджэнне куста» звычай — майская каралева і нявеста, прыга- 
жуня Мая, або проста май. Звычайна ў абрадзе галоўны персанаж 
упрыгожаны галінкамі і лісткамі, выконваўся дзецьмі. У некаторых 
вёсках Бургундзіі і Савоі дзіцячыя працэсіі ладзіліся ў першую ня- 
дзелю мая. «Майская нявеста» (t’Epouse de mai) упрыгожвалася 
кветкамі яблыні і баярышніка, у руках трымала букеты маргарытак 
і руж. Ля парога кожнай хаты дзеці спявалі песні з пажаданнямі і 
прасілі падарункі (КЗ, 1977. С.45—46).

Працэсіі дзяўчат з «троіцкай нявестай» (Pinkster Bruid) у Нідэр- 
ландах праводзіліся ў аўторак Тройцы (с. 85). У Германіі майскую 
нявесту называюць Pfingstbraut, там жа ў некаторых рэгіёнах у па- 
нядзелак вадзілі маску вадзяной птушкі або яе пудзіла, існавала 
нямала іншых забаў (с. 158—159). Народы Югаславіі праводзілі ў 
дварах вёскі шэсці (kraljice, kraljevi, kralji, kraljicari, lelje - харваты; 
рўсалка - сербы) з кральіцай, упрыгожанай кветкамі і іншым, у 
суправаджэнні музыкаў, дзе славілі гаспадароў (с. 269). У румын 
гэты дзень быў поўнасцю язычніцкім. Існавалі і цікавыя русальныя 
абрады і павер’і.

Албанцы Русіцы, свята кветак і культу продкаў адзначалі праз 
25 дзён пасля Пасхі.

*Конскі Вялікдзень — першы аўторак пасля Сёмухі, свята коней. 
У гэты дзень не выкарыстоўвалі іх для работы, у канюшні ставілі 
свечку за здароўе жывёлы (Булгакоўскі, 1890. 2. 179—180).

4. Зак. Зак. 5145. 49



Конскім Вялікаднем (Конскм Вялмгдан) сербы, чарнагорцы і 
македонцы называлі суботу першага тыдня Вялікага Посту. Гэты 
дзень лічыўся святам жывёлы, асабліва коней (КЗ, 1977. С. 253).

*Градабой (Градавая серада, серада Русаль) - серада на Гран- 
ным тыдні; засцерагаліся ад граду. У Мазырскім раёне гаварылі: 
«Эта ж яе трэба сільна сьвяткаваць, каб град не йшоў. Як яе не 
сьвяткуюць, дак град рабіцьме ў сяле ўрэда, збівае дабро. У полі не 
работалі, каб град не збіваў» (Талстая, 1984). «У сераду Русаль на 
балоце Вялікая Гала палешукі звычайна цэлай грамадой выходзяць 
за сяло і са спевамі здабываюць з ясеня свяшчэнны агонь» (Пінскі 
павет; Сербаў, 1915).

На Валожыншчыне адзначалася «Пастушковае свята», пастухі 
наладжвалі «балёк». А ў ваколіцах Тыкоціна і Бельска валовае або 
конскае «вяселле». Хлопцы забаўляліся тым, што прыладжвалі на 
спіну вала балвана-рыцара з усім ваярскім рыштункам, зробленым 
з прыроднага матэрыялу. Калі напалоханы вол скідаў «рыцара», 
святкаванне пераносілася ў карчму.

У характары правядзення Градавой серады, асабліва серады Ру- 
саль, праяўляюцца сляды шанавання даўняга культу Перуна.

*Наўскі (Намскі) чацвер (Наўская Тройца) - чацвер пасля Трой- 
цы, памінальны дзень продкаў на могілках. Нічога не рабілі, бо 
лічыўся «сухім» днём. Аблівалі адзін аднаго вадою, каб не было 
засухі (Раманаў, 1912. С. 203). На Століншчыне і цяпер нясуць «на 
могліцы аір, по-нашэму, панны, і ліпу затыкаюць на крэсты»; у Бя- 
розаўскім раёне «ідуць гуляты воны по жытовы. А потым ужэ ідуць 
воны на кладбішча і із сэбэ одэжу пэрэтрушваюць» (Талстая, 1986).

У рускіх папярэдні чацвер, які называўся Сяміком, быў кульмі- 
нацыйным у троічным цыкле з цэнтральным персанажам - бяроз- 
кай.

*Абліваха — чацвер на Гранным тыдні. У Добрушскім раёне аб- 
ліваліся вадою, каб ішоў дождж.

*Розыгры (Русальчыны розыгры) — апошні дзень Русальнага тыд- 
ня. Засцерагаліся, каб русалка не «зашчыкатала» чалавека. «Русалкі 
тыждзень гуляюць, па жыту бегаюць, да косы распушчаны, а ў 
панядзелок розойдуцца, то кажуць: розыгры» (Тураўскі сл., 1985). 
У Лельчыцкім раёне зазначаюць: «На Розыгры палолі лён, коб вон 
іграў. У лён не ўлезе русалка, бо свечоны. А просо не трэба палоць».

*Пятроўскія запускі - наступная нядзеля пасля Сёмухі, пярэ- 
дадзень Пятроўскага посту. Хадзілі «развіваць вянкі», якія звівалі ў 
Зялёную суботу. Спявалі песні (Дамбавецкі, 1882).

*Пятроўка (Петравіца) — Пятроўскі пост (праз тыдзень пасля 
Сёмухі ў панядзелак і да 11 ліпеня).

У Ельскім раёне гавораць: «Летам у Петроўку весілля не ро- 
бяць... Петроўка-голодоўка, потому што старый хліб поелі, а ново- 
го не нажалі», у Лельчыцкім: «Петроўка сушыць болота, а Спасоў- 
ка — рэкі» (Талстая, 1996). На Смаленшчыне некалі казалі: «У Пят- 
роўку Бог блюдзе рагожкі, а ў шубе вошкі» (Дабравольскі, 1814). 
Усюды пара сенакосу. «Хто ў Пятроўку сена не косіць, той зімой у 
сабак просіць» (Рэчыцкі павет; Пяткевіч, 1938).
50



МЕТАДЫЧНЫЯ РЭКАМЕНДАЦЬП, 
СЦЭНАРЬП I ДАДАТКОВЫ МАТЭРЫЯЛ

ГУКАННЕ ВЯСНЫ

Праводзілася на Масленую 
нядзелю, на Аўдоццю Вясноўку 
(1 і 14 сакавіка), на Благавешчанне 
(25 сакавіка і 7 красавіка).

АБРАДЫ

Абрад веснавання

Хадзілі веснаваць у лес дзяўчаты. Яшчэ гаварылі, што хадзілі на 
«чырку». У лесе рабілі вяночкі з барвенку, упрыгожвалі іх перазіма- 
ваўшымі кісла-салодкімі журавінамі. Спявалі веснавыя песні:

Ужэ вясна, ужэ красна.
Чужыя жонкі ткуць кросна, 
А мая шэльма не ткала, 
Пад лёд мычкі таскала: 
— Плывеце, мычкі, валакенцам, 
А назад палаценцам.

(Земляробчы, 1990. С. 187—188. Зап. А.Ю.Лозкаў 1987 г. у в. Бук- 
ча Лельчыцкага р-на ад М.С. Сушчык, 1907 г.н.)

Гуканне вясны

3 Благавешчання амаль на ўсёй Беларусі дзяўчаты пачынаюць 
гукаць (клікаць) вясну. Звычайна само гуканне адбываецца ў нас

51



так: гурты дзяўчат збіраюцца на самыя высокія месцы ў вёсцы, ля 
гумнаў; гэтыя месцы яны высцілаюць саломаю і, пасеўшы там у 
рад, пяюць да позняй ночы веснавыя песні. Гэтыя песні чуваць 
тады на ўсіх падобных «зборнях» наваколля. Іншы раз спяваюць па 
чарзе: у адным месцы пачнуць і спыняцца, у другім прадоўжаць 
пачатую песню. Хлопцы ж з дудкамі і гармонікамі акампануюць, 
пераходзячы ад аднаго зборнага месца на другое.

(Шэйн, 1887. С. 125. Зап. настаўнік Стара-Юркавіцкага вучылішча 
П.С. Батурын у Гомельскім п. Магілёўскай губ.)

ПРЫКАЗКІI ПРЫМАЎКІ

Вясною зверху пячэ, а знізу марозіць.
Вясна красна цвятамі, а восень — пладамі.
Калі ў марце зямля ўбачыла неба, то не будзе хлеба.
Сакавік часамі снегам сее, а часамі сонцам грэе.
Сухі март, цёплы апрэль, мокры май — жыту будзець ураджай. 
Вясна — маці, а лета — бацька.
Які сакавік, такі красавік.
Сакавік дрэвам сок пускае.
Мароз укусіць за палец.
Красавік з вадою — май з травою.
Май халодны — не будзеш галодны.
Май дажджлівы — год урадлівы.

(Прыказкі і прымаўкі, 1976. С. 76—80.)

ЗАБАВЫ

Скаканне на дошцы

Рабілі прыстасаванне для дзіцячай забавы. Невялікая дОшка кла- 
лася на палена. Двое дзяцей станавіліся на канцы і па чарзе 
падскоквалі. Іншы раз для раўнавагі гульцы трымаліся за рукі двух 
сяброў, што стаялі справа і злева, або — за верхнюю перакладзіну 
плота, калі на ніжняй была пакладзена дошка.

Этнографы фіксавалі бытаванне забавы вясною: А. Сержпутоўскі 
на Палессі — на Благавешчанне (25 сакавіка), П. Дземідовіч у 
Менскім павеце — на «Хрэсцы, Пералачпост» (у сярэдзіне Вялікага 
посту).

Міфалагічны сэнс забавы такі ж, як і вісячых гушкалак.

Арэлі

Прыстасаванне для гушкання вісячага тыпу. Называлі яшчэ гуш- 
калкай, гайданкай. Найбольш простае наладжвалі пры варотах, у 
гумне, пад дрэвамі шляхам умацавання ўверсе двух або чатырох 
канцоў вяроўкі.
52



Вось як апісваюцца арэлі больш складанага тыпу, што ладзіліся 
ў Себежскім павеце Віцебскай губерні: «Закопваюцца ў зямлю два 
моцныя слупы вышынёю да двух сажняў (1 сажань — 2,1336 м. — 
АЛ.) у сажаннай адлегласці адзін ад аднаго. Паміж слупамі ўстаў- 
ляецца вал, канцы якога выпускаюць за слупы на палову аршына 
(1 аршын — 0,7112 м. — А.Л.). Да гэтых канцоў прымацоўваюцца 
крыжападобна чатыры ручкі. У сярэднюю частку вала; што паміж 
слупоў, прыстасоўваюцца два крыжы на адзін—палову аршына адзін 
на аднаго. Паміж кожным з гэтых крыжоў ладзіцца на слізкіх валіках 
сядалішча са спінкамі. За ручкі, прымацаваныя звонку слупоў да 
вала, паварочваюць вал, а з ім разам і сядалішча, якія.робяць круг 
у паветры паміж слупамі.

Пры пад’ёме ўверх і апусканні ўніз сядалішча жанчыны павінны 
старацца, каб не раздзімаліся спадніцы. Сядаюць звычайна папар- 
на — мужчына з жанчынаю. За 15—20 абаротаў вала плаціцца ад 
кожнага гульца пара яек або адна капейка.

Тут жа, пры арэлях на пляцоўцы, размяшчаюцца музыкі са 
скрыпкамі і гармонямі. Каля іх збіраецца кола аматараў патанчыць 
і пагушкацца на арэлях...» (запіс 1882—1890 гг.).

Гэтыя «ігрышчы», па звестках інфарматара, ладзіліся пры кор- 
чмах на Пятра, Паўла (29 чэрвеня с.ст.) і Іллю (20 ліпеня с.ст.). У 
запісах этнографаў: на Уласа (чацвер Масленічнага тыдня) — у 
Менскай губерні (П. Дземідовіч), ад Вялікадня да сенакосу — у 
Гродзенскім павеце (I. Карскі).

Па меркаванні пажылых людзей, гушкаюцца для таго, каб лён 
рос доўгі і моцны. У многіх народаў гушканне — даўні рытуал дзе- 
ля паскарэння росту пасеву; звязаны з эратычнай сімволікай, ся- 
мейна-шлюбнай магіяй, якая абараняла дзяўчат і жанчын ад роз- 
ных бедаў. Раней у Грэцыі арэлі наладжвалі ў доме маладых у пер- 
шую нядзелю пасля вяселля. 3 цягам часу сакральны сэнс гушкан- 
ня згубіўся. Арэлі лічыліся «бясоўскімі ігрышчамі». Сімяон Полацкі 
сведчыў, што раней гушкаліся ў гонар паганскіх багоў.

Старадаўнія пісьмовыя і ілюстрацыйныя матэрыялы розных краін 
утрымліваюць звесткі пра арэлі. У французскім «Рамане аб Аляк- 
сандры» (ХП ст.) на адной з мініяцюр адлюстраваны забавы на 
арэлях. Адзін раскачвае свайго сябра на арэлях, а трэці сядзіць на 
лаўцы з вдаягнутай нагою або на спіне яшчэ аднаго гульца. Яго 
задача — утрымацца на вяровачных арэлях пры ўдары ступні.

Алесь Лозка

ЛЯДА
(карагод)

Гэта старадаўні гульнёвы танец (карагод). Падобныя да яго гуль- 
нёвыя карагоды і танцы «Проса» і «Баяры». Яны адлюстроўваюць 
пару выпальвання нашымі далёкімі продкамі лесу, г. зн. падрыхтоўкі 
да пасеву проса і правядзення рытуальных ігрышчаў з мэтай уша- 
навання паганскіх багоў, каб радзіла на ніве і ў хаце.

53



У гульні «Ляда», запісанай у XIX стагоддзі на Гомельшчыне 3. Рад- 
чанка, адзін карагод спявае: «А мы ляда капалі, капалі...», другі — «А 
мы проса сеялі, сеялі...», затым — «А мы коней іспусцілі, іс- 
пусцілі...» (першы карагод ловіць па чарзе дзяўчат з другога пасля 
кожнай страфы).

У гульнях «Проса» і «Баяры» ўдзельнікі падзяляюцца на два 
шэрагі, часцей хлопцы і дзяўчаты становяцца ў супрацьлеглых 
партыях. Узяўшыся за рукі або палажыўшы іх на плечы сяброў, 
спяваюць дыялагічны тэкст. Дзве лініі танцуючых пачаргова насту- 
паюць адна на адну і адыходзяць на месца.

У карагодзе «Проса» спяваецца:

»— А мы проса патопчам, патопчам.
— Людзі млоды, патопчам, патопчам*.
— А чым жа вы стопчаце, стопчаце?
— Мы коні нагонім, нагонім.
— А мы коні паловім, паловім.
— А чым жа вы зловіце, зловіце?
— Шаўковы повад закінем, закінем.
— Шаўковы повад парвецца, парвецца.
— А мы коні выкупім, выкупім.
— А чым жа вы купіце, купіце?
— А мы дадзім сто рублей, сто рублей.
— Нам сто рублей не нада, не нада.
— А мы дадзім дзедушку, дзедушку.
— Нам дзедушкі не нада, не нада. 
— А мы дадзім бабушку, бабушку. 
— Нам бабушкі не нада, не нада. 
— А мы дадзім малайца, малайца. 
— Нам малайца не нада, не нада. 
— А мы дадзім дзевушку, дзевушку. 
— Нам дзевушка спадобна, спадобна...

У «Баярах» тэма лядаў і проса замяняецца выбарам нявесты. 
Падобныя гульні вядомы ўсім усходнім славянам. У іх захавалася 
шмат архаічных рыс. Тут аграрна-магічная сутнасць сплецена са 
шлюбнай сімволікай і складае адзінства, якое заключае ў сабе як 
вясенне-палявыя работы, так і веснавую шлюбнасць — пасхальны 
Мясаед (Б.А. Рыбакоў). Бачыцца каляндарная прымеркаванасць 
(Фамін ці Сёмушна-Траецкі тыдзень) да веснавых магічных абра- 
даў прыгатавання лядаў, пасеваў, выкрадання і продажу дзяўчат 
(«А што, даеце выкуп, выкуп?», «Мы дзевачку прададзім, пра- 
дадзім»). Мусіць, гульня праводзілася ў гонар язычніцкіх бостваў 
Ярылы і Лады, калі адбываліся «нгрнша межю селы... н ту умыкаху 
жены собе...» (летапісы). У некаторых тэкстах захаваўся і архаічны 
прыпеў: «Ой, Дзід са Ладаю...» Н.Н. Ціханіцкая сцвярджае, што 
вытоптванне проса першапачаткова не было варожым актам, а меўся

*Прыпеў паўтараецца пасля кожнага радка.

54



на ўвазе абмалот яго пры дапамозе людзей і коней. На аснове тра- 
дыцый гэтых гульняў маглі ўтварыцца пазней гульні «Лянок» («А 
мы сеялі, сеялі лён»), «У каноплі» і іншыя на шлюбную тэматыку 
са сваім сюжэтам.

Алесь Лозка

ПЕСНІ

Вясна красна, адкуль прыйшла?

прый_ шла, ад_ куль прый_ шла, што пры_ нес_ ла?

Вясна красна, 
Адкуль прыйріла, (2) 
Адкуль прыйшла, што прынесла?

— Малодачкам —
Па чаўночку, (2)
А дзевачкам — па вяночку;

А дзевачкам —
Па вяночку, (2)
А пастушкам,— па кіёчку,

Старым бабкам —
Па галушачцы, (2)
Малым дзеткам — па крамушачцы.

(Беларускія народныя песні, 1962. Т. 3. С. 10. Зап. у 1946 г.ад
В. Радзюка ў в. Дубітава Івацэвіцкага р-на Брэсцкай вобл.)

55



Р Е б м
крас

He спяшаючыся, з pyxaMj_66

Вясна красна

лод_ ткуць крос_ на.

Вясна красна, 
Да чужыя малодкі ткуць кросна.

Ткуць кросна.
Я, малодзенька, ні прала.

Hi прала.
Пад лёд кудзелькі пускала.

Пускала.
Да ідуць людзі — дзівяцца.

Дзівяцца:
— Чые ета кудзелькі беляцца?

Беляцца.
Ці не тае дзевачкі-гультайкі?

Гультайкі.
Да штодзень хадзіла ў пагулянкі.

Пагулянкі.
Да крупы, сало насіла.

Насіла.
Да ўсіх малайцоў маніла.

Маніла.
Аднаго хлопчыка зманіла.

(Мінская вобл., 1995. С. 20. Зап. М. Міско ў 1987 г. у в. Дубнікі 
Любапскага р-на ad В.Р. Лютовіч, 1912 г.н.) Натацыя напеву У. Ра- 
говіча.

56



Гаспадынечка, як маліначка

Гаспадынечка, як маліначка, 
Вясна красна на ўвесь свет!*  
Устань раненька, умыйся беленька, 
Бяры ліхтарок, ідзі ў хлявок. 
А ў тваім хляўцы праява стала, 
Праява стала, заявілася: 
Дваццаць каровак ацялілася, 
А яшчэ дваццаць — назначылася. 
— Вы, дачушкі, мае служачкі, 
Да й бярыця вы па даёначцы, 
Падаіце вы па каровачцы!

{Мінская вобласць..., 1995. С. 40. Зап. В. Сухаяў 1987г.ув. Фалькі 
Вілейскага р-на ад Я.С. Крывашэі, 1927 г.н., А.П. Сухой, 1937 г.н.). 
Натацыя напеву У. Раговіча.

*Прыпеў «Вясна красна на ўвесь свет» паўтараецца пасля кожнага радка.



СВЯТА ПТУШАК
Праводзілася на Гуканне 
вясны падчас выканання 
абрадаў «чыркавання», пляцення 
вянкоў і інш., на Саракі 
(10 і 22 сакавіка), на 
Герасіма Гракоўніка 
(17 сакавіка) і ў іншыя дні.

ПРЫКАЗКІI ПРЫМАЎКІ
Сустрэў грака — вясну сустракай.
Па пёр’і птушку ўзнаюць.
Жаўранак прылятае на праталіну, шпак — на прагаліну, 
жораў — з цяплом, ластаўка — з лістом.
Якая пташка, такі і галасок.
Дзе бусел вядзецца — там шчаслівае месца.
Варона малая, а рот шырокі.
Дзяцел дзяўбе ў сцяну, дык мяцеліца будзе.
Сарока шчабеча — госць будзе.
Ластаўка дзень пачынае, а салавей канчае.
Знае кулік сваё балота.
Сава і ўначы бачыць.
Дзе сава і сыч, там носа не тыч.
У плісіцы тры паясы.
Што дразду па чужому гнязду.
На Саракі пайшла зіма да ракі.
На Саракі ў адзін дзень сорак нядзель.
На Саракі ў адзін дзень сорак марозаў.
На Саракі вылятае сорак выраяў.

(Прыказкі і прымаўкі, 1976. С. 65—68, 97, 98.)
58



ЖАРТЫ

Варона і зязюля

Бацька з сынам купілі на кірмашы карову ды вядуць яе дамоў, a 
варона, летучы, кракае:

— Кра, кра!
— Брэшаш! — адказвае на тое бацька. — He краў, а купіў.

— На той час і зязюля закукавала: «Ку-ку!»
— А што? Вось і зязюля кажа, што я купіў, а не краў.

У заалагічным садзе

Наведвальнік. Выдобра ведаеце пароды птушак?
Экскурсавод. Аякжа!
Наведвальнік. Скажыце, калі ласка, якая з гэтых дзвюх 

птушак няёст і якая шчыгол?
Экскурсавод. А вось тая, што сядзіць побач з няёстам, і 

ёсць шчыгол.

Цябе таксама бусел прынёс?

— Слухай, дзедку, — пытаецца Міхаська ў свайго даволі тоў- 
стага дзядулі. — Цябе таксама бусел прынёс?

— Вядома, — адказвае дзядуля.
Міхаська недаверліва круціць галавой:
— Але, мабыць, не ўсяго адразу?

(Жарты. С. 192, 236, 287.)

ГАНАРЫСТАЯ ВАРОНА
(казка)

Раскаркалася неяк увосень адна варона на сметніку.
— Вы сабе як хочаце, — кажа сяброўкам, — а я не магу тут 

цэлую зіму мерзнуць. Я не такая дурная варона, як вы!
— А што ж ты думаеш рабіць, разумная? — пытаюцца сяброўкі.
— Палячу за мора: там, кажуць, зімы не бывае.
— Ну што ж, — паківалі галовамі сяброўкі, — шчаслівай табе 

дарогі. А мы ўжо як-небудзь і дома перазімуем.
Сабралася ганарыстая варона і паляцела за мора.
Доўга ляцела ці нядоўга, аж бачыць — пад ёю ўжо не вада, a 

зямля зялёная, зверху цёплае сонейка свеціць.
«Ну, — думае варона, — тут я спынюся». Апусцілася на высокае 

дрэва ды пачала выглядаць спажыву: выгаладалася ж, нябось, за 
дарогу.

Убачылі варону заморскія птушкі.
— Хто ты? — пытаюцца. — Ніколі мы ў сваіх краях такой птушкі

59



не бачылі. Можа, ты паўночны салавей? Ён, кажуць, пяе, як зва- 
ночак звініць.

— Але, але, — падхапіла варона. — Я — паўночны салавей.
А сама сабе думае: «Хіба я горш за салаўя спяваю? Чаму ж толькі 

яму гонар і павага?»
Зарадаваліся заморскія птушкі.
— Паспявай нам, паўночны салавейка! — просяць варону. — A 

мы паслухаем. Вельмі ж хочацца нам твой голас пачуць.
Задрала варона ўгору сваю дзюбу і заспявала на ўсё горла:
— Кар-кар-р! Кра-кра! Гэй, гэй! Я — паўночны салавей! 
Пераглядваюцца птушкі паміж сабою, вушы лапкамі затыкаюць. 
— А няхай яго з такім салаўём! — шэпчуць. — Ён жа не лепш за 

звычайную жабу спявае...
А потым не вытрымалі слухачы, гуртам наляцелі на варону і 

давай яе дзяўбці, давай таўчы. Траха не ўсё пер’е выскублі.
— Выбірайся, — крычаць, — прэч са сваімі песнямі! He хочам 

мы цябе слухаць.
Вырвалася варона ад няўдзячных слухачоў і паляцела назад дадому.
А тут скора і вясна настала. Рэкі ад лёду ачысціліся. He захацела 

варона на сметнік варочацца. Паляцела на рэчку. Села там на бера- 
зе і цікуе за рыбамі. Бачыць: паўзе рак. Ну, голад не цётка: калі 
няма рыбы, то і рак — рыба. Схапіла яна рака і сабралася ўжо 
снедаць, як раптам чуе ліслівы рачыны галасок:

— Вось добра, што трапіў у дзюбу не якой-небудзь чорнай гал- 
цы або граку, а самой пані вароне. Як жа мне пашанцавала! Ты ж 
такая прыгажуня, такая красуня, што і сказаць няможна. Шэрыя 
пёркі твае аж зіхацяць на сонейку. А галасок у цябе — як у таго 
салаўя, не раўнуючы: як пачнеш спяваць, дык на цэлы свет чуваць. 
Я не раз захапляўся тваімі цудоўнымі песнямі, у цёмнай нары се- 
дзячы. Хацеў бы я, пані варона, пачуць тваю песню яшчэ раз.

— Праўда, праўда! — каркнула ўзрадаваная ад пахвалы варона. — 
Гэта толькі дурныя заморскія птушкі зганілі мяне. Ну дык слухай!

I завяла варона на ўсю ваколіцу:
— Кар-кар-р! Кра-кра? Я не простая варона!
Скончыла спяваць, глядзіць — а рака і след прастыў.
Давялося ганарыстай і галоднай вароне зноў на сметнік да сяб- 

ровак ляцець.

{БНК. С. 36-39.)

ТАНЦЫ I КАРАГОДЫ
Апісанне пазіцый рук і ног, якія сустракаюцца ў танцах

Першая пазіцыя рук. Акругленыя ў локцях і кісцях рукі падняты 
да ўзроўню дыяфрагмы. Пальцы адной рукі амаль дакранаюцца да 
пальцаў другой рукі.

Другая пазіцыя рук. Акругленыя ў локцях і кісцях рукі разведзены 
ўбакі, крыху спераду, ніжэй узроўню плеч.
60



Шостая пазіцыя ног. Ступні паралельныя адна адной. Насок ад- 
ной нагі дакранаецца да наска другой нагі, а пятка — да пяткі.

Умоўныя абазначэнні:

tD —твар(дзяўчынка)

t — reap (хлопчык)

— напрамак руху выканаўцаў

Перапёлачка

Старадаўняя песня-гульня, карагод. Удзельніцы ходзяць па кру- 
зе, узяўшыся за рукі. У сярэдзіне — салістка, якая ілюструе рухамі, 
жэстамі і мімікай усё тое, пра што пяюць астатнія выканаўцы:

А у перапёлкі ручкі баляць.
Ты ж мая, ты ж мая 
Перапёлачка, 
Ты ж мая, ты ж мая 
Невялічкая*.

А у перапёлкі ножкі баляць, 
А у перапёлкі ды каленцы баляць. 
А у перапёлкі грудцы баляць. 
А што перапёлка рана ўстае.
А у перапёлкі ды старэнькі муж.
А у перапёлкі дзеткі малыя.
Дзетачкі плачуць, есцейкі просяць.
А у перапёлкі хлебца няма.

(Чурко. С. 25—26.)

*Прыпеў «Ты ж мая, ты ж мая, перапёлачка...» і г. д. паўтараецца пасля кож- 
нага радка.

61



Журавель
Запіс танца Г. КАЛЯДЫ 

Апрацоўка для баяна А. АЛЯХНОВІЧА

62



У танцы прымае ўдзел любая колькасць пар. (Гэты варыянт танца 
дадзены на 3 пары.)

Перад пачаткам танца ўсе ўдзельнікі, узяўшыся за рукі, стано- 
вяцца па крузе, прычым дзяўчынкі становяцца спераду сваіх парт- 
нёраў. Hori ў шостай пазіцыі.

1 — 8-ы т. Выканаўцы рухаюцца па крузе бегам.
9-ы т. Удзельнікі, працягваючы рухацца па крузе бегам, у ад- 

ным месцы разрываюць яго. На месцы разарванага круга становіцца 
пара з паднятымі’ўверх злучанымі правай рукой хлопчыка і левай 
рукой дзяўчынкі (варотцы). Левая рука хлопчыка і правая рука 
дзяўчынкі — на таліі. Ногі ў шостай пазіцыі.

10—16-ы т. Праз утвораныя варотцы, не разлучаючы рук, пра- 
бягаюць усе выканаўцы і становяцца пара за парай у калону спера- 
ду пары № 1, прычым, як толькі пара № 2 прабегла варотцы па- 
ры № 1, яна адразу ж становіцца спераду гэтай пары і ўтварае ва- 
ротцы (мал. 1). Наступная за парай № 2 пара № 3 ужо прабягае ў 
варотцы nap № 1 і № 2 і становіцца спераду пары № 2 і г. д.

17—19-ы т. Кожная з пар у калоне бегам выконвае паварот па 
невялікім крузе вакол сябе на 360° управа. Злучаныя ў пары правая

63



Мал. 1a
рука хлопчыка і левая рука дзяўчынкі апускаюцца да ўзроўню гру- 
дзей, левая рука хлопчыка і правая рука дзяўчынкі ляжаць на таліі 
(мал. 2).

D D D

Мал. 2
20-ы т. Дзеці ў калоне на месцы выконваюць «трайны прытуп» 

па шостай пазіцыі (pyx № 1). Рукі ў пары захоўваюць паставу, як на 
17—19-ы т.

21—23-ы т. Выканаўцы ў парах паўтараюць рухі (17—19-ы т.) у 
супроцьлеглым напрамку.

24-ы т. Удзельнікі ў парах паўтараюць рухі (20-ы т.).
25—32-ы т. Выканаўцы парамі рухаюцца па крузе бегам. Злуча- 

ныя рукі ў пары застаюцца на ўзроўні грудзей, рукамі, якія былі 
на таліі, махаюць, як крыламі, уверх-уніз. Кожны ўзмах уверх-уніз 
займае 2 такты музыкі.

Трайны прытуп па шостай пазіцыі (pyx № 1)

Выконваецца на 1 такт музыкі, пачынаючы з затакта.
Зыходная пастава: шостая пазіцыя ног.
Затакт «і» — падняць правую нагу да шчыкалаткі левай нагі.
«Раз» — тупнуць правай нагой побач з левай па шостай пазіцыі, 

адначасова левую нагу падняць да шчыкалаткі правай нагі.
«I» — тупнуць левай нагой побач з правай па шостай пазіцыі, 

адначасова правую нагу падняць да шчыкалаткі левай нагі.
«Два» — тупнуць правай нагой побач з левай па шостай пазіцыі.

(Беларускі дзіцячы фальклор. С. 260—262.)

64



Верабей
Запіс танца Г. КАЛЯДЫ 

Апрацоўка для баяна А. АЛЯХНОВІЧА

5. Зак. Зак. 5145. 65



У танцы прымае ўдзел любая колькасць выканаўцаў.
Зыходная пастава: выканаўцы размяшчаюцца на танцавальнай 

пляцоўцы ў любой паслядоўнасці. Рукі на таліі. Ногі ў шостай пазіцыі.
1—4-ы т. Кожны з выканаўцаў рухаецца па танцавальнай пля- 

цоўцы ў зручным для яго напрамку «крокам з падскокам» (pyx № 1).
5—8-ы т. Кожны з удзельнікаў, працягваючы рухацца па танца- 

вальнай пляцоўцы ў зручным для яго напрамку, выконвае «мя- 
чык» (рух № 2).

У час танца выканаўцы спяваюць прыпеўку:

Чы-чы, чы-чы, верабей! 
He клюй маіх канапель!
А я ж тому вераб’ю 
Колам ногі пераб’ю.

А на тое цел(і)ца 
Вытку палатен(ы)ца, 
А на тую ножку 
Куплю я панчошку.

На наступныя 8 тактаў выканаўцы паўтараюць рухі 1—8-га тактаў.

Крок з падскокам (рух № 2)
Выконваецца на паўтакта музыкі.
Зыходная пастава: шостая пазіцыя ног, рукі на таліі.
«Раз» — крок уперад правай нагой, адначасова сагнутую ў кале- 

не левую нагу падвесці да шчыкалаткі правай нагі. Галаву і корпус 
крыху нахіліць у правы бок.

«Два» — захоўваючы паставу галавы, корпуса і левай нагі, пра- 
скакаць на правай назе крыху ўперад.

«Тры» — паўтарыць рухі на лік «два».
На наступныя паўтакта рух пачынаецца з левай нагі.
Музычны памер 2/4 (другая частка мелодыі). «Мячык» (рух № 2).
Выконваецца на паўтакта музыкі.
Зыходная пастава: шостая пазіцыя ног, прамыя рукі разведзены 

ўбакі на ўзроўні плячэй далонямі ўніз.
«Раз і» — зрабіўшы глыбокае прысяданне па шостай пазіцыі, 

праскакаць на абедзвюх нагах уперад, адначасова рукамі, як быц- 
цам крыламі, зрабіць мах зверху ўніз.

На наступныя паўтакта рух паўтараецца з глыбокага прысядан- 
ня па шостай пазіцыі.

(Беларускі дзіцячы фальклор, 1994. С. 246—247.)

Ляцелі дзве пцічкі

Карагод, вядомы славянскім народам. Выканаўцы рухаліся па 
крузе простым, рытмізаваным шагам і жэстамі, рухамі паказвалі 
ўсё, аб чым спявалі: махалі рукамі нібы крыламі, прысядалі і ў 
канцы цалаваліся. Мелодыя запісана на Гродзеншчыне:
66



Ляцелі, ляцелі, селі — пасядзелі. 
Вот раз! Вот і два, вот і мілая мая!*  
Селі, пасядзелі, усталі — паляцелі. 
Як яны ляцелі, усе людзі глядзелі. 
Як яны прашчалісь, сладка цалавалісь.

Іншы раз усе рухі выконваў саліст у цэнтры круга, а астатнія 
спявалі.

(Чурко. С. 20—21.)

Пава

Старажытны карагод, распаўсюджаны ў многіх раёнах Беларусі. 
Тыповая кампазіцыя: узяўшыся за рукі, удзельнікі карагода ідуць 
па крузе. У цэнтры знаходзяцца дзяўчына — пава і юнак — паўлін, 
або павун. Усе пяюць:

Далей у сюжэце ў розных варыянтах апавядаецца аб тым, як 
тулялі ў карагодзе (па садзе або па вуліцы) пава з паўлінам. Адна з 
версій песні ў Гродзенскай вобласці такая:

За павай паўлін ідзе, 
Ён ідзе, ён ідзе.
I так сабе гаворыць: 
— Паўлінушка ты мая, 
Ты мая, ты мая.

*Прыпеў «Вот раз! Вот і два» і г. д. паўтараецца пасля кожнага радка.

67



Часам выканаўцы ідуць не па крузе, а гуртам або дзвюма 
шарэнгамі за салістамі. Паўлін звяртаецца да павы:

Пастой, пава ты мая, 
Пацалую я цебя.

Пасля чаго юнак і дзяўчына цалуюцца, і замест іх у цэнтр выходзіць 
новая пара салістаў. Але ж іншы раз дзяўчына-пава адказвае:

Нет, я, судар, не твая, 
He твая, не твая.

Часам увесь карагод дае паве параду:

Павачка, не гардзісь, 
Харашэнька з ім прайдзісь.

Аб музыцы карагода, які выконваўся на Юр’я, пісаў Е. Рама- 
наў, характарызуючы матыў яго як працяжны, маркотны:

Да хадзіла пава па балоце, 
Умеру рана, па балоце*. 
Да іскала пава гняздзечка. 
Да і знесла пава тры яечка, 
Ды высядзела пава тры паненкі. 
Да адна паненка да Мар’янка.

Далей у песні называюцца ўсе ўдзельнікі карагода. Потым пес- 
ню пачынаюць зноў, толькі пава «высіжвае» ўжо панічоў, пасля 
чаго «прыпяваюць» усіх дзяўчат і юнакоў адзін да аднаго:

Да нашай да Мар’янкі, 
Умеру рана, Мар’янкі, 
Да Сцяпанку, 
Умеру рана, Сцяпанку.

3 гэтай песняй праходзяць уздоўж сяла тройчы туды і назад. 
Яшчэ адзін варыянт «Павы» даецца Г. Цітовічам:

’Прыпеў паўтараецца пасля кожнага радка.

68



Сцеле пер’е па мураўцы, гэй, віно!
Сцеле пер’е па мураўцы, віно!
А за ею красна панна, гэй, віно!
Красна панна, млада Ганна, віно!
Пер’е бярэ, у хвартух кладзе, гэй, віно!
Пер’е бярэ, у хвартух кладзе, віно!
А з хвартушка вянок віе, гэй, віно!
А з хвартушка вянок віе, віно!
Звіўшы вянок, пайшла ў танок, гэй, віно!
Звіўшы вянок, пайшла ў танок, віно!
Скуль жа ўзяўся буйны вецер, гэй, віно!
Скуль жа ўзяўся буйны вецер, віно!
Звеяў венец у быстры Дунай, гэй, віно!
Звеяў венец у быстры Дунай, віно!
Пайшла Ганна беражочкам, гэй, віно!
Беражочкам за вяночкам, віно!
Напаткала тры малойцы, гэй, віно!
Тры малойцы-рыбалоўцы, віно!
— Ах, мае ж вы малойчыкі, гэй, віно!
Вы закіньце сеці-невад, віно!
Вы закіньце сеці-невад, гэй, віно!
Ды злавіце павін венец, віно!
— Што ж нам, панна, за дар дасі, гэй, віно!
Што ж нам, панна, за дар дасі, віно!
— А старшаму — павін венец, гэй, віно!
А другому — злоты персцень, віно!
А трэцяму — сама млода, гэй, віно! 
Сама млода, як ягода, віно!

Па матывах карагода «Пава» балетмайстрамі Г. Чорным і В. Гая- 
вой у народным ансамблі «Крупіцы» і прафесійным калектыве 
«Харошкі» былі створаны вельмі выразныя і ў той жа час надзвы- 
чай простыя аднайменныя танцы, якія могуць служыць прыкла- 
дам для іншых пастаноўшчыкаў. У гэтых танцах адразу некалькі 
дзяўчат уяўлялі сабой прыгожы хвост паўліна, а юнак — яго фана- 
бэрыстую, але дурнаватую галаву.

(Чурко. С. 27—28.)

ПЕСНІ

Як паставіў верабейка

69



Як паставіў верабейка 
На сметнічку хату 
Ды сазваў на наваселле 
Госцейкаў багата.
Піва, квасу наварыў, 
Квашанінкі настудзіў, 
Насмажыў кілбасаў 
I ўсякага мяса.

У залочанай карэце 
Дзяцел пад’язджае, 
А за дзятлам на валах 
Жоўна паспяшае.
А зязюля з шуляком, 
Перапёліца з круком 
Лугам, даліною 
Шпараць пехатою.
Заклікае верабейка 
Ўсіх госцейкаў есці, 
Запрашае белу лебедзь 
На покуце сесці.
А з лебеддзю жураўля
I савішчу, і луня, 
I стару чачотку, 
Сваю родну цётку.

Сядзіць мядзведзь на калодзе, 
На скрыпачцы йграіць.
Дзецяняты - медзвядзяты 
Струны напраўляюць.

70



Як зайгралі «дылі-дылі», 
Госці у далоні білі, — 
Адзін дзіваваўся, 
А другі смяяўся.
Шчыгель важна пахаджае, 
Цаплю ў танец просіць, 
Галка піва налівае, 
А удод разносіць.
За здароўе вераб’я 
Пілі, елі аж да дня, 
А бацян упіўся 
Ды пад стол зваліўся.

{Жартоўныя песні. С. 493—494. Зап. Г.І. Цітовіч у 1946 г. у в. 
Крывічы Старобінскага р-на.)

Наварыў верабей піва

без хме_ лю, без яч_ ме_ ню.

Наварыў верабей піва 
Без хмелю, без ячменю.
Сазываў верабей гасцей, 
Аднае савы забыўся.
Прыляцела сава сама, 
Села яна на прыпечку.
Ой, села яна на прыпечку 
Дый зайграла яна ў скрыпачку.
Як пайшоў верабей у танец, 
Адтаптаў сініцы палец.
Дзе ж дастаці нам тое масці, 
К сінічаму пальцу класці?
Каб не тыя ўсе людзі, 
Перабілі б вераб’ю грудзі.
Каб не тыя чалавекі, 
Забілі б вераб’я навекі.

(Жартоўныя песні. С. 492—493. Зап. Р.Р. Шырма ў 1933 г. у в.
Пагора Навагрудскага n. ад Н. Дубавічанкі.)

71



Хадзіла павонька

Хадзіла павонька
Па высокай гарэ, (2)

Губляла пер’ечка
Па шаўковай траве. (2)

Хадзіла Алеська
Пер’ечка збіраці, (2)

Пер’ечка збірала, 
У падушачкі клала. (2)

Падушкі пуховы,
Хто на іх спаць будзе? (2)

(Беларускія народныя песні, 1962. Т. 3. С. 31. Зап. у 1929 г. ад
Захвеі Хвораст у в. Шакуны Пружанскага п.)

Ходзіць пава па вуліцы, гэй, віно!
Ходзіць пава па вуліцы, віно!

Сцеле пер’е па мураўцы, гэй, віно!
Сцеле пер’е па мураўцы, віно!

А за ёю красна панна, гэй, віно!
Красна панна, млада Ганна, віно!

72



Пер’е бярэ, ў хвартух кладзе, гэй, віно!
Пер’е бярэ, ў хвартух кладзе, віно!

А з хвартушка вянок віе, гэй, віно!
А з хвартушка вянок віе, віно!

Звіўшы вянок, пайшла ў танок, гэй, віно!
Звіўшы вянок, пайшла ў танок, віно!

(Беларускія народныя песні, 1962. Т. 3. С. 38. Зап. у 1929 г.ад
С. Маркоўскай у в. Драглі Беластоцкага ваяводства.)

Цераз бор, бары, бары

Цераз бор, бары, бары*,  
Цераз цёмныя лясы

Шэры гусі ляцелі, 
Летучы, гаварылі:

— Дзе мы будзем начаваць 
I што будзем жыраваць?

Заначуем у бары, 
Зажыруем на мяжы.

У бары бруснічаньку, 
На мяжы пшанічаньку.

(Веснавыя песні, 1979. С. 415. Зап. Г.1. Цітовіч у 1935 г. у в. Бара-
выя Браслаўскага р-на Віцебскай вобл. ад Н. Трахімовіча, 1939 г.н.)

*Першы радок кожнай страфы паўтараецца.

73



ПТУШКІ
(сцэнарый для дзяцей малодшага і сярэдняга 

школьнага ўзросту)

Пляцоўка ўпрыгожана галінкамі, лісцем, кветачкамі, нібы ляс- 
ная палянка, гучыць музыка, чуюцца пералівы птушак. На пляцоў- 
ку выходзіць вядучая.
( Музыка сціхае.)

Вядучая: Добры дзень, дарагія сябры! Сёння наша сустрэча на 
лясной паляне прысвечана прыродзе і нашым малодшым сябрам — 
птушкам. Мы пагаворым аб тым, якую карысць прыносяць нам 
птушкі, як прывабіць іх у нашы сады і агароды, дапамагчы ім зімой. 
Мы ведаем, што прырода — гэта наша багацце, якое трэба берагчы.

(Гучыць мелодыя песні Л. Захлеўнага на словы А. Вольскага «Пе- 
сенька Дзеда-барадзеда».)

Наша сустрэча не можа абысціся без галоўнай дзеючай асобы, 
усім вам вядомага Дзеда-барадзеда-Лесавіка, які ахоўвае лясы, па- 
лі — усё тое, што знаходзіцца вакол нас.
(Песня гучыць мацней, спяваючы, выходзіць Дзед-барадзед-Лесавік.)

Лесавік: Я хаджу па белым свеце —
Ваш найлепшы сябар, дзеці,
Калі трэба — памагу, 
Бо я ўсё рабіць магу. 
Бачу тут дзяўчат-красунь, 
Хлопчыкаў і птушак-галасунь. 
Усе мы разам пагуляем, 
Штосьці новае пазнаем.

Лесавік: Хто я?
Усе дзеці: Дзед-барадзед.
Лесавік: Правільна, Дзед-барадзед.

Абышоў белы свет,
А цяпер, у гэты час, 
Завітаў да вас.
Добры дзень, шаноўны люд!
Я вось тут як тут,
Бачу дзяцей тут багата, 
Пэўна ж, тут нейкае свята? 
А якое ж сёння свята?

Усе дзеці: Свята птушак!
Вядучая: Правільна, дзеці, свята птушак! Птушкі — дзівосныя 

стварэнні прыроды. Птушкі — гэта галасы нашых лясоў, палёў і гор. 
Спевы птушак мы чуем увесь год. Ці можам мы ўявіць сабе жыццё 
без птушак? А колькі карысці прыносяць яны чалавеку!

Лесавік: Птушкі — дзеці паветра, яны ўзнімаюцца вышэй абло- 
каў і гор, пралятаюць над морамі і пустынямі. Людзі даўно назіралі 
за палётам птушак. Моцных і смелых людзей называлі «сокаламі» і 
«арламі», каханых завуць «журавушкамі», «лябёдушкамі». Дзяцей



рухавых называюць «чыжыкамі», «верабейчыкамі», а драчлівых і 
задзір — «пеўнямі».

Вядучая: Уявіце сабе, што мы знаходзімся ў краіне птушак. Па- 
слухайце ўважліва іх спевы і пастарайцеся вызначыць, якая птуш- 
ка пяе. Памятайце, што многія птушкі «вымаўляюць» цэлыя сказы.

Лесавік: Я прынёс запісы галасоў розных птушак. А тых, хто 
можа пазнаць птушку па голасу, я запрашаю падысці сюды, на 
пляцоўку. Зразумелі? Тады слухайце.
(Гучыць голас сінічкі: «Цень-цень-ка, цень-цень-ка».)
(Дзеці адказваюць.)

Лесавік (дадае): А ці ведаеце вы, што сінічкі — самыя вясёлыя, 
дапытлівыя, спрытныя птушкі нашых лясоў? Яны ні хвіліначкі не 
могуць пасядзець спакойна, скачуць, пырхаюць з дрэва на дрэва, 
падвешваюцца на тонкіх галінках, зачэпліваюцца за ствалы, вы- 
шукваюць розных насякомых.

А зараз слухайце ўважліва яшчэ адзін запіс.
(Гучыць голасудода: «Худа-тут, худа-тут».)

Лесавік: Правільна, адгадалі. Удод. У палёце ўдод нагадвае нам 
вялікага стракатага матылька. Сваю здабычу ён спачатку забівае* a 
потым падкідвае ў паветра, ловіць і праглынае.
(Гучыць голас сачавіцы.)

Лесавік: Сачавіца! Цікава ведаць, што гэтыя птушкі ўлетку вы- 
гадоўваюць не адзін вывадак, і ўжо напрыканцы траўня можна 
сустрэць птушанят, якія настойліва праследуюць дарослую птуш- 
ку, выпрошваючы ежу.

Лесавік: А вось зараз паслухайце яшчэ адзін голас! Я ўпэўнены, 
што вы хутка адгадаеце яго.
(Гучыць голас філіна: «У-у-у!»)

Лесавік: Правільна, гэта філін. А хто ведае, як яшчэ называюць 
яго? (Царом ночы.) I што вельмі цікава, у адрозненне ад іншых 
птушак філін вельмі любіць харчавацца зайчацінай. Ну і апошні 
голас. Я спадзяюся, што вы ўсе правільна і хутка назавяце гэтую 
птушку.
(Кукуе зязюля.)

Добра, вы ведаеце галасы птушак. А хто з вас не пытаўся ў 
зязюлі, колькі год яму жыць?

Дзеці: Усе пыталіся!
Лесавік: Але памятайце, што зязюля з раніцы кукуе даўжэй, 

чым удзень, а вясной болей, чым улетку.
Вось вам ласуначкі і яшчэ падаруначкі — шапачкі «птушак»: 

зязюлек, буслоў, рабчыкаў і г. д. Няхай кожны з вас апране шапачг 
ку на галаву таго, з кім бы ён хацеў пасябраваць. А свайго новага 
сябра прывядзіце, калі ласка, да мяне.
(Дзеці выконваюць заданне Лесавіка.)

Лесавік: Пачынаем новую гульню. Пад музыку вы танцуеце, 
быццам птушка, са сваім сябрам. Пасля таго калі яна скончыцца, 
вы павінны спыніцца ў тым руху, які б нагадваў вашу птушку. A 
зараз мы пабачым, якая пара лепш уяўляе сябе птушкай. Раз, два, 
тры! Пачалі.
(Гучыць музыка, гульня праводзіцца 2—3 разы.)

75



Лесавік: Малайцы, кожная пара атрымлівае за гэта паветраны 
шарык. Як вы памятаеце, наша сённяшняя сустрэча прысвечана 
птушкам, і ў наступнай гульні гэтыя паветраныя шарыкі будуць 
выконваць ролю птушыных яек. Але рознакаляровыя яйкі бываюць 
не толькі ў гульні. Ці ведаеце вы, якая птушка нясе розныя па 
колеры яйкі?
(Выслухоўвае адказы дзяцей.)

Лесавік: Правільна. Гэта птушка — зязюля, яе яйкі розныя па 
колеры: блакітныя, зялёныя, бурыя, шэрыя, стракатыя, белыя. 
Увогуле, зязюля — вельмі цікавая птушка. Яна падкладвае свае яйкі 
ў чужыя гнёзды, пераносячы іх у дзюбе.

Вы выконваеце ролю зязюлек і павінны па чарзе перанесці «яйкі» 
ў «гняздо» (абруч). Зразумелі? Пачалі!
(Праводзіцца гульня «Зязюльчынае яйка».)

Вядучая: Ну вось і добра, гульня закончана, «птушкі» свае яйкі 
збераглі, і таму ўсе ўдзельнікі атрымліваюць у якасці падарункаў 
шарыкі — «яйкі». (Раздаюць.)

Лесавік: 1) А ці ведаеце вы, куды трапляе з гнёздаў-шпакоўніц 
шалупінне тых яек, з якіх выведзецца птушаня? (Птушкі выносяць 
у дзюбе.)
(Таму, хто першым правільна адказаў, вядучая раздае жэтоны.)

2) Якія птушкі начуюць, схаваўшыся ў снег? (Цецярук, раб- 
чык, глушэц.)

3) Назавіце самую маленькую птушачку нашых лясоў. (Кара- 
лёк.)

4) У якіх птушак самцы чырвоныя, а самкі зялёныя? (У кляс- 
Т°Ў-)

5) Якая маленькая птушка сваіх птушанят выкормлівае рыбай? 
(Зімародак.)

6) Якія птушкі капаюць норы для гнёздаў? (Берагавая ластаўка, 
шчурка, зімародак.)

7) Якая птушка выводзіць птушанят узімку? (Крыжадзюб.)
8) А якіх пеўчых птушак-драпежнікаў вы ведаеце? (Саракапу- 

ты.)
Лесавік: Малайцы, вы добра ўсё ведаеце пра птушак. Тьгх, хто 

атрымаў жэтоны, я прашу падысці да мяне.
(Дзеці падыходзяць.)

Вядучая: Вядома, што каршун — драпежная птушка. Ён знішчае 
маленькіх птушанят, якія выводзяцца ў свойскіх птушак, але спа- 
жывай для каршуна з’яўляюцца не толькі маленькія і дарослыя 
птушкі, але і дробныя жывёлы.

У вёсках дзеці дапамагаюць абараняць птушак ад драпежніка і 
становяцца ахоўнікамі. А ці ведаеце вы, якімі ўважлівымі і спрытнымі 
трэба быць, каб абараніць птушак?

Давайце зараз пагуляем у гульню «Качка і каршун». Сярод вас з 
дапамогай лічылкі мы вызначым каршуна-драпежніка*:

*Туг і далей персанажы народных гульняў даюцца без двухкоссяў.

76



Ляцеў воран у трубу, 
Чорны дым валіць, 
Табе жмурыць.

Вядучая: Вось мы выбралі каршуна, а зараз ён адвернецца ад 
усіх гледачоў, а я тым часам дакрануся да кагосьці з вас. У нас ужо 
ёсць качка, а маденькімі ахоўнікамі я прапаную стайь астатнім. 
Першая пара будзе ствараць варотцы, а іншыя ўдзельнікі, сярод 
якіх і качка, возьмуцца за рукі і створаць ланцужок, які будзе 
праходзіць праз варотцы. Каршун павінен хадзіць побач. Калі праз 
варотцы праходзіць качка — яны зачыняюцца, ахоўнікі разбяга- 
юцца ва ўсе бакі, і калі качку падсцерагае небяспека, яны ўтвара- 
юць кола, дзе тая хаваецца. Каршун, не злавіўшы качку за межамі 
кола, выбывае з гульні.

Зразумелі? Пачалі!
(Гульня «Качка і каршун» праводзіцца 2—3разы.)

Лесавік (пасля гульні): Добра вы гулялі, весела скакалі! А зараз 
прыміце цукерачкі вось з гэтай талерачкі.
(Раздае.)

Лесавік: Дзякуй усім за гульню, а зараз запрашаем усіх паска- 
каць вядомы танец «Качаняты».
(Звяртаецца да ўдзельнікаў і гледачоўў.

— I вы таксама выходзьце з намі, паскачыце весела.
Лесавік (пасля танца)-.

Трэба нам ужо ў дарогу,
Дзякуй, госці, за падмогу, 
Вы так дружна рагаталі, 
Вы так хораша спявалі, 
Пляскалі ў ладкі, 
Адгадвалі загадкі, 
Весела скакалі, 
Голас падавалі, 
3 птушкамі гулялі.
Птушак трэба шанаваць, 
Ім ва ўсім дапамагаць, 
Гнёзды іх не разбураць, 
Птушанят абараняць 
I ўсіх птушак услаўляць.

Вядучая: I шкада, а ўсё ж бывайце.
Толькі нас не забывайце!
Дружна жывіце! Хутка расціце!
Край свой любіце!
He таму любіце,
Што за ўсіх цяплейшы і прыгажэйшы, 
А таму, што мілейшы.

Лесавік: Вялікі дзякуй вам!
Няхай жывуць і спяваюць нашы меншыя сябры — птушкі!

77



Вядучая. Беражыце кожную птушку,
Хай птушкай усялякай напоўніцца хата
I птушачцы кожнай вы будзеце рады.
I з птўшкай у ладзе заўсёды жывіце, 
Шануйце, карміце вы іх і любіце!

Лесавік: Каб бадзёрымі вы былі,
Каб прыродай даражылі, 
Каб разумнымі раслі 
I здаровымі былі!

Лесавік і вядучая (разам). Да пабачэння, да новых сустрэч!

Алег Аляхновіч, 
Пятро Гуд



ДЗЕНЬ РЫБАЛОВА

30(17 на с.ст.) красавіка — 
Аляксей Цёплы, адзначалі 
дзень рыбалова і ў 
іншыя дні года.

АПІСАННІ
Рыбалоўства

Рыбалоўства — адна з форм гаспадарчай дзейнасці чалавека; 
здабыча рыбы ў рэках, азёрах і іншых вадаёмах. Вядома з эпохі 
палеаліту. У эпоху неаліту займала першае месца сярод іншых відаў 
гаспадарчай дзейнасці людзей; існавала побач са збіральніцтвам і 
паляўніцтвам. Пашырэнню рыбалоўства спрыяла мноства вадаёмаў 
з багатай іхтыяфаўнай (у наш час на тэрыторыі Беларусі 20,8 тыся- 
чы рэк і каля 10,8 тысячы азёр, у якіх водзіцца 54 віды рыб). 3 
развіццём земляробства і жывёлагадоўлі рыбалоўства набыло ха- 
рактар падсобнага промыслу.

У перыяд феадалізму значная колькасць злоўленай рыбы ішла 
на задавальненне патрэб памешчыцкіх двароў і манастыроў. Рыба- 
лоўства бьіло павіннасцю часткі прыгоннага сялянства (многія ся- 
ляне плацілі невадную павіннасць грашыма, вязалі сеткі для панс- 
кага двара, рамантавалі іх, вілі невадныя вяроўкі) і некаторых 
прыватнаўласніцкіх гарадоў. Рыбацкія цэхі ў XVII—XVIII стагод- 
дзях існавалі ў Слуцку, Шклове і іншых гарадах. Так, жыхары Да- 
выд-Гарадка з XVI і да пачатку XIX стагоддзя мусілі ўдзельнічаць у 
рыбнай лоўлі і пастаўляць на панскі двор розныя віды рыб. 3 пашы- 
рэннем таварна-грашовых адносін таварны характар набыло і ры- 
балоўства (асабліва ў 2-ой палове XIX — пачатку XX стагоддзя). 
Рыба стала прадметам гандлю, яе прадавалі на мясцовых рынках,

79



дзе стаялі асобныя рыбныя крамы ці нават цэлыя рады крам. Нека- 
торыя гандляры спецыялізаваліся на продажы рыбы, вывозілі яе ў 
Пецярбург, Смаленск, Пскоў, Кіеў, Вільню, Варшаву і гарады 
Прусіі. У Германію'экспартавалася рыбная луска, дзе з яе выраблялі 
штучны жэмчуг. Рыбалоўны промысел быў найбольш распаўсю- 
джаны на Палессі і ў Паазер’і. Гэтаму спрыялі і існаваўшыя тут ры- 
балоўныя сервітуты. Рыбачылі па адным і арцелямі. Многія наймаліся 
да арандатараў памешчьшкіх і казённых вадаёмаў. Рыбу збывалі 
пераважна скупшчыкам, якія рэалізоўвалі яе на рынках. Многія 
рыбакі выязджалі на промысел на вадаёмы, аддаленыя ад пастаян- 
нага месца жыхарства. Рыбалоўства, якое абумоўлівала спецыфіку 
вытворчага быту, уплывала і на побыт насельніцтва: рыбакі імкну- 
ліся будаваць жыллё каля вады, у гарадах і мястэчках жылі на асоб- 
ных вуліцах, іх духоўнае жыццё было цесна звязана са шматлікімі 
рыбацкімі прыкметамі, павер’ямі і абрадамі. Занятак рыбалоўствам 
уплываў на побыт жыхароў прыбярэжных вёсак, якія рыбачылі 
спарадычна ў вольны ад земляробчых работ час: зімой, ранняй 
вясной і летнімі начамі.

У савецкі час рыбалоўства стала галіной рыбнай прамысловасці, 
у якую акрамя яго ўвайшлі рыбаводства і пераапрацоўка рыбы. Пра- 
мысловая здабыча рыбы вядзецца брыгадамі дзяржлову, калгасамі 
і нарыхтоўчымі арганізацыямі. У працы і побыце рыбакоў адбыліся 
істотныя змены, павысіўся іх матэрыяльны ўзровень, змяніліся 
ўмовы працы: сталі больш дасканалымі рыбалоўныя прылады, вы- 
карыстоўваюцца катэры, маторныя лодкі, механічныя лябёдкі і 
іншыя механізмы; рыбакі забяспечваюцца спецвопраткай і абут- 
кам. Зараз рыбная лоўля набыла і аматарска-спартыўны характар, 
стала масавым відам адпачынку насельніцтва.

(Этнаграфія, 1989. С. 437—438.)

ПРЫКАЗКІI ПРЫМАЎКІ

Рыбу еш, да рыбака не з’еш.
Стралец лапці пляце, рыбак рыбку пячэ.
Рыбак рыбака бачыць здалёка.
Хочаш, каб рыбу лавіў і не памачыўся.
Лыткі загаліў, а шчупака не злавіў.
He замуціш вады — не паймаеш рыбы.
Рыбка ў рацэ, ды не ў руцэ.
Тады рыбу лаві, як бярэшся за вуду.
Тую рыбіну не зловіш, што з вады зірыць.
Перад невадам рыбы не лаві.
У рыбалова хоць мокрыя бакі, але юшка наварыстая. 
Рыбачыў, рыбачыў, а рыбы й не ўбачыў.
Рыба клюе ў таго, хто чакае.
Рыбка ў рацэ, шчасце — у руцэ.

(Прыказкі і прымаўкі, 1976. С. 151—153.)

80



ЖАРТЫ, АНЕКДОТЫ, ГУМАРЭСКІ

Ліса і рак

Ішла галодная ліса і трапіла на рака. Захацела яго спеч, але дзе ж?
Знайшла прашлагодняе вогнішча і паклала яго туды. Але рак 

папоўз паціху. Тады ліса і кажа сама сабе: «Спячэцца не спячэцца, 
яшчэ куды звалачэцца. Лепей я яго з’ем». I з’ела яго.

Спрактыкаваны рыбак

Пытаюцца ў рыбака:
— Ты многа рыбы ўчора налавіў у нашым возеры?
— Кілаграмаў дзесяць.
— He хлусі, у гэтым возеры няма рыбы.
— Дык я ж апошнюю і вылавіў.

Расчараванне

3 няўдачніка-рыбака ўсе смяяліся. I вось аднойчы пашанцавала: 
ён злавіў вялізнага шчупака. Але, падумаўшы, кінуў назад у ваду.

— Чаму? — спытаўся ў яго сябар.
— Усё роўна не павераць: скажуць, што купіў.

Рыбаловы

Стрэліся глухія, абодва з вудамі.
— Ты куды ідзеш, рыбу лавіць?
— Ды не, іду рыбу лавіць.
— А-а, я думаў, ты ідзеш рыбу лавіць.

Чаму рыбы не гавораць

На ўроку біялогіі настаўніца спытала:
— Чаму рыбы не гавораць?
Каця аж здзівілася:
— Як жа ж яны могуць гаварыць, калі ў іх ўвесь час галава ў 

вадзе!

Рыбаловы

Адзяваюцца маладыя рыбаловы: кожны ў халшчовы балахон. 
Робяць сабе быструю лодку з шасцю вёсламі (возьмуць карыта, 
нальюць вады), прывяжуць вяроўкі, потым вяслуюць мешалкамі і 
цягнуць карыта. Самі стаяць каля карыта. Просяць дазволу: «Гаспа- 
да хрысціяне, ці не можна ў вас рыбы палаўліваць?» — «Пакажыце 
ўдаставярэнне, што вам можна рыбу лавіць». Прачыталі ўдаставя- 
рэнне; дазволілі ім рыбу лавіць. Садзяцца яны на сваю лёгкую лод-

6. Зак. Зак. 5145.



ку, запальваюць сваю жаркую казу. Пачалі вазіць іх паміж народу, 
сталі яны боўтаць сваімі доўгімі боўтнямі. «От велікалепна рыбу 
ловіця; очень харашо. У вас усякая рыба ёсць: шчукі і вакуні». Так 
яны пастараліся: чыста ўвесь народ пааблівалі. «Благадарым пакор- 
на, што вашы вазёра харошыя, мнагарыбныя!»

(Жарты. С. 283, 285, 291.)

Вялікі шчупак

Было гэта, браце, пры панах. Злавіў я ў панскім возеры шчупа- 
ка — вялікага-вялікага! Нясу яго дахаты. Галава на плячы, а хвост 
па зямлі валачэцца. Гляджу — ідзе насустрач пан. Што рабіць? He 
доўга думаючы, сцягнуў з сябе шапку, шчупака ў шапку і на гала- 
ву... Так нічога пан і не заўважыў.

He рак, а ляга

— Цімох, Цімох, хадзі рака церабіць!
— А дзе ты яго ўзяў?
— Ён сам ка мне прыскакаў!
— To ж не рак, а ляга!
— Ну, ляга не ляга — засталася адна нага.

Карась

Памерла ў адной вёсцы жанчына ў пост. Сталі спраўляць памінкі. 
Рашылі купіць рыбы. Кінуліся сюды, туды, а рыбы няма. Што рабіць? 
Закалолі парася, паставілі на стол, запрасілі папа на вячэру. Прый- 
шоў non, і давай яны прасіць літасці, што не посная страва. A non 
сам рад у пост свежанінкі з’есці. Ён рукой махнуў, падышоў да 
парасяці ды кажа:

— Ператвары, гасподзь, парася ў карася.
А потым звярнуўся да іх і кажа:
— Ешце на здароўе. Карась добры.
I сам прыняўся есці.

(Жарты. С. 175, 210, 226.)

ГУЛЬНІ

Шчука

Усе дзеці — хлопчыкі і дзяўчынкі — пабяруцца ззаду адзін за 
другога. Наперадзе стане самы вялікі і будзе за шчуку. Шчука ганя- 
ецца за апошнім, што ў хвасце, і варочаецца то ў той, то ў другі 
бок, пакуль не схопіць самага апошняга. Ён адыходзіць убок, a 
шчука ганяецца за наступным.

(Лозка, 1996. С. 312. Зап. Л.А. Ануфрыеуу в. Конава Быхаўскага п.)
82



Рыбакі і рыбы

Гуляюць летам і зімою хлопчыкі і дзяўчынкі ва ўзросце 8—12 
гадоў. Лік гульцоў — 10—20 чалавек. Для гульні выбіраюць дастат- 
кова прасторную пляцоўку, на якой чэрцяць 2—4 кругі дыяметрам 
2 метры («ямы»), і выбіраюць 2 вядучых — рыбакоў.

Рыбакі, трымаючыся за рукі, ловяць астатніх удзельнікаў — рыб. 
Злоўленыя далучаюцца да рыбак. Рыбы могуць ратавацца ў «ямах», 
аднак знаходзіцца ў «яме» можа толькі адзін гулец. Як толькі ў 
«яму» прыбягае новы, той, які там знаходзіцца, павінен выбегчы. 
Гульня заканчваецца, калі рыбакі вылавяць усіх рыб, акрамя 2—4, 
якія выратаваліся ў «ямах».

(Лозка, 1996. С. 32. Зап. Я.Р. Вількін у в. Ляхава Лудзінскага р-на 
ад A. Т. Рабавай, 1888 г. н.)

Рыбак

Невялікі мяшочак з пяском — «блешню» — прывязваюць да 
доўгай вяроўкі. Гуляць можна на пляцоўцы, у зале або на паляне. 
Колькасць гуляючых ад 10 да 30 чалавек.

Гуляючыя выбіраюць вядучага — рыбака і становяцца ў круг. У 
цэнтры знаходзіцца рыбак з «блешняй».

Рыбак невысока над зямлёй круціць «блешню», паступова 
павялічваючы скорасць яе руху. Пры набліжэнні «блешні» гуляю- 
чыя павінны пераскокваць цераз яе, бо калі «блешня» закране 
іграка, ён выбывае з круга.

Гульня заканчваецца, калі ў крузе застаецца адзін ігрок. Ён 
становіцца рыбаком, і гульню можна пачынаць спачатку.

Правілы: 1. Рыбак, круцячы «блешню», паступова ўзнімае яе 
над падлогай. 2. Па меры таго як частка ігракоў выбывае, круг зву- 
жаецца.

(Грудзінскі, 1993. С. 24. Зап. у в. Дулёбы Бярэзінскага р-на.)

РАК
(легенда)

Бог тварыў сабе мір. Усе твары прыйшлі к яму і пакланіліся. Бог 
уставіў кожнай твары вочы, штоб усе паглядзелі на яго. Пасля ўсех 
прывалокся рак.

— I дзе ж ты, рак-небарак, валачыўся дасюль? — спрашвае Бог.
— Поркаўся тамака ў карчох, — адказвае рак і не кланяецца 

Богу.
— Азьмі, рача, сабе во етыя вочы, якія тутака засталіся, — 

сказаў яму Бог.
Рак пашчупаў сваімі клюшнямі тыя вочы да й кінуў іх пад ногі 

Богу.
83



— Азьмі іх сабе, етыя паганыя вочы, і ўстаў куды хочаш, а мне 
такія вочы не трэба. — Рак горда сказаў і адвярнуўся к самому Богу 
задам.

— Дак не мне ж етыя вочы трэба, рак, а табе, — загрымеў Бог 
і ўставіў раку вочы ў зад.

3 тых пор ва ўсіх тварэй вочы як вочы, а ў рака вочы ззаду.

(Легенды і паданні. С. 70. Зап. у с. Жыцін Бабруйскага п. Мінскай 
губ. ад I. Жыцянка.)



СВЯТА МЯДЗВЕДЗЯ

6 красавіка — Камаедзіца.

МІФАЛОГІЯ

Мядзведзь

Мядзведзь. У міфалогіі розных народаў — боства, культурны ге- 
рой, зааморфны продак, хтанічная істота, ахвярная жывёла, эле- 
мент астральнага кода, памочнік альбо зааморфны двайнік героя, 
пярэварацень. У славянскай традыцыі — «бацька», «дзед», «лясны 
чалавек», «гаспадар лесу». Захаваліся атрапонімы: Мядзведзь, Мяд- 
зведзяў, Мешко... У антычнай міфалогіі спадарожніца Артэміды 
Німфа Каліста ператворана Зеўсам у мядзведзіцу, а пасля яе гібе- 
лі — у сузор’е Вялікая Мядзведзіца (Воз — у беларусаў і палякаў). 
Сын Калістьі ад Зеўса стаў Малой Мядзведзіцай.

У біблейскай традыцыі мядзведзь — сімвал зямной, царскай 
велічы і ўлады...

У адкрыцці апостала Яна мядзведзь — апакаліпсічньі звер гра- 
тэскавага вобліку, сімвал царства д’ябла, вораг хрысціянства: «I 
звер, якога я ўбачыў, быў падобны да рысі, і ногі ў яго, як у 
мядзведзя, і рот у яго, як рот у льва. I даў яму змей сілу сваю, і 
пасад свой, і ўладу вялікую».

У агіяграфічнай літаратуры і фальклоры — сімвал пладавітасці. 
Папулярная метамарфоза беларускіх вераванняў, легендаў, казак, 
загадак, загавораў — чалавек у вобліку мядзведзя як вынік граху 
альбо чараўніцтва. У казках на сюжэт «Мядзведзевае вуха» герой 
нараджаецца ад мядзведзя і жанчыны, што заблудзілася ў лесе аль- 
бо выгнана з хаты ў лес злымі людзьмі.

(Конан, 1996. №9.)
85



ПРЫКАЗКІI ПРЫМАЎКІ

Мядзведзь што скочыць, то цыган грошы валочыць.
Мядзведзь пот ліе, цыгану даход дае.
Як на мядзведзя ўпадзе шышка, то ён раве, а як цэлая галіна, 
то ён маўчыць.
Мядзведзь на лес сердзіцца, а лес аб гэтым не ведае.

(Прыказкі і прымаўкі. С. 64, 163.)

ЯКМЯДЗВЕДЗЬ МУХІГАНЯЎ
(жарт)

^3^ мядзведнік лёг спаць, а мядзведзю казаў, каб мухі ганяў. 
Ганяў ён, ганяў, аж адна муха, што ён згоніць, зноў на твары 
мядзведніку сядзе. Ну так яго злосць парвала, хацеў тую муху забіць; 
як замахнецца, як высмаліць па твары, так і забіў муху разам з 
мядзведнікам. Ен так узрадаваўся, што муху забіў, але потым 
глядзіць: ажно чалавек не сапе, так падумаў сабе і давай варочаць 
дый будзіць. Ажно як ужо зміргаваў, што не жывы, так ланцугом 
аперазаўся дый пайшоў да лесу. От людска муху забіў.

(Жарты. С. 165.)

АБ ПАХОДЖАННІ МЯДЗВЕДЗЯ
(легенда)

Здаўна Бог хадзіў па зямлі, цяпер ужо не ходзіць. Ну і захацела- 
ся мужыку з жонкай спужаць Бога. Яны прыбяднелі, бедна жылі.

А што ён ходзіць, нас нічым не надзяляець, — спужаем жа і 
мы яго.

I сталі думаць, як яго спужаць. — Падлезем пад мост і замы- 
чым, а Бог успудзіцца нас.

А Бог сказаў:
— Калі ж вы так замычалі, то і будзеце век мычаць.
I абярнуў іх мядзведзямі. 3 таго і мядзведзі сталі.

(Легенды і паданні, 1983. С. 54. Зап. М.Т. Хмялеўскаяў с. Мядзеліна 
Віцебскага п. ад Ганны Аляксееўны.)

ЯК МЯДЗВЕДЗЬ НАКАЛОЎ НАГУ
(казка)

Жнеі прыйшлі жаць на поле. А мядзведзь з краю сядзіць і плача. 
Жнеі ж тыя думаюць, што то вецер ды хвоя шуміць. Калі зірнулі 
86



яны — ажно мядзведзь плача, бо накалоў нагу такой вялікай стрэм- 
кай, што калок. Тыя жнеі спужаліся, пабялелі і як пачалі ўцякаць! 

А мядзведзь той хоча, каб дасталі тую стрэмку. Адна жняя, та-
кая спрытная, кажа:

— He ўцякайце, бо мядзведзь нагу накалоў.
Дасталі яны той калок. А мядзведзь сеў пад хвояй ды кажа тым 

жнеям:
— Чым вас аддзякаваць?
— Прынясі нам мёду, — кажуць.
I мядзведзь прынёс жнеям вядро мёду.

(Казкі. С. 62. Зап. Н. Падшывалава і Т. Пухнарэвіч у 1971 г. у в.
Аздалічы Столінскага р-на ад Н.Я. Ракавец.)

У МЯДЗВЕДЗЯ НА БАРУ
(гульня)

Варыянт I

3 удзельнікаў гульні выбіраюць мядзведзя. Усе астатнія дзеці ро- 
бяць выгляд, што збіраюць грыбы, ягады. Мядзведзь стаіць збоку. 
Дзеці пяюць:

У мядзведзя на бару 
Грыбы, ягады бяру. 
А мядзведзь на нас глядзіць 
I вурчыць.

Мядзведзь бяжыць за дзецьмі і каго-небудзь ловіць. Той, каго ён 
зловіць, становіцца мядзведзем. Гульня працягваецца.

Варыянт II

87



У мядзведзя на бару 
Грыбы, ягады бяру.
А мядзведзь на нас глядзіць 
I вурчыць.

Дзеці могуць некалькі разоў праспяваць сваю песню. Мядзведзь 
выбірае зручны момант, каб кінуцца на іх. Ён бяжыць за дзецьмі, 
стараецца каго-небудзь злавіць. Хто будзе злоўлены першы, той 
становіцца мядзведзем. Так працягваецца, пакуль дзецям не нада- 
кучыць бегаць.

(Веснавыя песні. С. 182—184. Зап. Г.А. Барташэвіч у 1971 г. у в. 
Хацежына Мінскага р-на ад вучняў пачатковай школы.)



ВЕЛІКОДНЫЯ святы

Вялікдзень — адаа з нядзель у 
перыяд з 4 красавіка па 8 мая 
(у праваслаўных) і з 22 сакавіка 
па 25 красавіка (у католікаў), 
адзначаліся і іншыя дні Велікоднага 
тыдня.

АПІСАННІ

Вялікдзень

Да Вялікадня сяляне рыхтаваліся вельмі старанна. Прыбіранне 
хаты ішло надзвычай рупліва. Вялікдзень лічыўся самым вялікім 
святам, вышэй за Каляды. На Вялікдзень нават жанчыне дазваля- 
лася выпіць крыху гарэлкі. Мыццё хаты пачыналі з серады. Усё 
выносілася на двор. Сеннікі набівалі свежай саломай. Падлогу мылі 
дабяла. У Чысты чацвер перад Вялікаднем памытую падлогу зас- 
цілалі саломай. Салома ў хаце ляжала аж да суботы. У суботу апоўдні 
салома прыбіралася, а замест яе клалі лапкі. У пятніцу пяклі чорны 
хлеб. Рабілі макароны (вельмі смачныя, з яйкамі, цеста прасушва- 
лася, а пасля з яго крышылі макароны). Зацірка варылася на вадзе, 
але з пытляванай мукі. У суботу пяклі пірагі. Раніцай (у суботу) 
фарбавалі яйкі. А ў каго жалоба была — не фарбавалі, везлі свянціць 
нефарбаванымі.

Валачобнікі таксама не пелі ў тых, у каго жалоба. Звычайна 
валачобнікі хадзілі ў велікодную ноч. Пачыналі пяяць з хаты дзяка, 
а тады ўжо ішлі па іншых дварах. Спявалі для гаспадара (гаспадыні), 
для хлопца і дзяўчыны. Усё гэта было ў ноч з першага на другі дзень 
Вялікадня.

Перад самым Вялікаднем, у суботу вечарам, на конях везлі

89



свянціць да царквы. Вельмі рэдка хто нёс кошычак у руках, бо бра- 
лі з сабой шмат розных страў, тым больш што сем’і ў вёсках тады 
былі вельмі вялікія і ўсіх трэба было накарміць свянцоным.

Усе работы гтерад Вялікаднем завяршалі ў суботу да поўдня. Пасля 
поўдня мыліся ў лазні. Елі ўсё толькі поснае. Некаторыя жанчыны 
нават нічога ў рот не бралі пачынаючы з Чыстага чацвярга. Бывала 
і так, што яны да Вялікадня не дацягвалі, трацілі прытомнасць. 
Тым больш што на гэтыя дні выпадала зрабіць нямала цяжкай ра- 
боты.

Раніцай у першы дзень Вялікадня маці апускала свянцонае яйка 
ў ваду. I ўсе хатнія мыліся гэтай вадой пасля вяртання з царквы. 
Пасля разгаўляліся свянцоным.

(Земляробчы. С. 169. Зап. Г.А. Каханоўскі ў 1985 г. у в. Васюлькі 
Мядзельскага р-на ад М.1. Клімовіча, 1903 г.н.)

Кукольнікі

Разам з валачобнікамі раней у Магілёўскай губерні, Аршанскім 
павеце, як і ў некаторых мясцінах іншых губерняў Паўночна-За- 
ходняга краю, хадзілі і кукольнікі. Яны спявалі тыя ж песні і на 
той жа матыў, што і валачобнікі, з той толькі розніцай, што іх 
песні заўсёды пачыналіся словамі:

Нуця (ці нуце), братцы, кукольнічкі!
Адметнай прыналежнасцю кукольнікаў была даволі шырокая 

нізкая скрынка з накрыўкай. У яе дно былі ўбіты вострыя колікі, 
на якіх вольна паварочваліся ў розныя бакі фігуркі конікаў, абшы- 
тых рознакаляровым сукном. На самым вялікім коніку белай масці 
сядзела фігурка чалавека. Гэта быў святы Ягорый, пакравіцель ко- 
нюхаў і коней. У час спеваў гэтая скрынка рухалася ўзад і ўперад, 
што прымушала фігуркі круціцца вакол колікаў.

(Народны тэатр. С. 67.)

Валачобнікі

Валачобніцтва вядзецца ў нас здаўна і трымаецца ўстойліва. Гас- 
падары прымаюць дакукі валачобнікаў як неабходнасць, як пры- 
емныя і карысныя віншаванні, і большасць чакае іх як блаславё- 
ных гасцей, а часткова як прадвеснікаў лёсу гаспадаркі. Паводле 
разумення сялян, ёсць нейкая таямнічая сувязь паміж візітам 
валачобнікаў і станам гаспадарчых работ і прыбыткаў надыходзя- 
чай вясной і летам. Калі ў час прыходу валачобнікаў у вёску на 
дварэ ціха, няма дажджу, ноч ясная, то гэта верны знак таго, што 
пагода будзе садзейнічаць ярыне, што ўраджай будзе добры, асабліва 
ж прыбыльным будзе сенакос. А калі толькі валачобнікі зацягнулі 
свой «лалын», а тут дождж, то не чакай, мужык, дабра: будуць 
дажджы і каля Юр’я, і каля Міколава дня, і каля Пятрова і Ілліна 
дня.
90



...Валачобнікі ходзяць групамі чалавек па 8 і больш — да 20 і 
заўсёды трымаюцца ў межах прыхода той царквы, да якой нале- 
жаць па месцы жыхарства. У прыходзе ніколі не бывае менш 2—3 
валачобных груп, а калі парафія вялікая і адлегласць паміж вёскамі 
значная, то іх колькасць даходзіць да 10.

Галоўная асоба ў кожнай групе — так званы пачынальнік, або 
запявала, ён пачынае песню і пяе ўсе радкі, у яго рукі выдаецца 
ўзнагарода. У пачынальнікі амаль заўсёды выбіраецца заможны гас- 
падар, мужык абавязкова галасісты і прытым бойкі, нават 
назойлівы, каб умець выпрасіць добрую «ўзнагароду». Пры групе 
абавязкова ёсць музыка, а іншы раз і два: адзін — са скрыпкай, 
другі — з дудой. Насіць падарункі таксама выбіраецца асобны му- 
жык, заўсёды дужы, адпаведна свайму прызначэнню яго называ- 
юць механошам. Усе астатнія члены групы складаюць нешта на- 
кшталт хору. Яны пяюць прыпеў пасля кожнага радка песні і назы- 
ваюцца падхватнікамі.

...Двор, які знаходзіцца на канцы вёскі, першы прымае 
віншаванні валачобнікаў, за ім паступова іншыя ў парадку, у якім 
стаяць. Выключэнняў з гэтага парадку не робіцца ні для каго. На- 
тоўп валачобнікаў звычайна становіцца пад акном дома паўколам, 
а ў сярэдзіне — пачынальнік, які пад акампанемент скрыпкі за- 
цягвае першы радок «лалына», падхватнікі пяюць прыпеў. Пасля 
заканчэння гаворыць хто-небудзь з грўпы, а іншы раз і хорам, 
кароткае імправізаванае віншаванне. Пасля гэтага звычайна гаспа- 
дар або гаспадыня адчыняе акно, дзякуе валачобнікам за гонар і 
даруе, што Богдаў. Атрыманае аддаецца механошу, аж да падзелу. 
Атрымаўшы дар, група дзякуе гаспадару словамі або кароткай пес- 
няй, жадаючы яму прыбытку і ўсялякіх даброт.

(Народны тэатр. С. 58—59. Зап. П.М. Шпілеўскі ў Віцебскай губ.)

Паэтычны земляробчы каляндар беларусаў

У беларускім народным календары самая цікавая з’ява — гэта 
валачобныя каляндарныя песні. Яны — характэрная адметнасць 
беларусаў і іншым славянам амаль невядомы. У песенных тэкстах 
паэтызуецца праца і падаецца працоўны каляндар у храналагічнай 
паслядоўнасці. Для прыкладу возьмем тэкст аднаго з варыянтаў, 
запісаны ў 1976 годзе ў вёсцы Навасёлкі Лепельскага раёна. У ім 
валачобнікі, як і амаль ва ўсіх песнях падобнага тыпу, просяць 
маладога гаспадара выглянуць на двор і паглядзець на «дзіва»: у 
крэсле сам Бог сядзіць і вырашае, якому святу за якім ісці.

«...Вой, і Ражаство» ды ўпярод пайшло (25 снежня, 7 студзеня).
А й потым таго ды, вой, Новы гадок (7 снежня, 14 студзеня).
А й потым таго ды святое Кшчэнне (6, 19 студзеня),
На ваду ходзячы, ды, вой, асвячаюць.
А й потым таго ды святы Грамніцы (2, 15 лютага),
А свечы сучаць, а ў царкву нясуць, 
А ў царкву несучы, і пасвянчаюць.

91



А пасля таго ды, вой, Масленіца (восьмы тыдзень перад 
Вялікаднем).

А потым таго ды, вой, святы Ізбор (нядзеля першага тыдня пас- 
ля Масленіцы),

А святы Ізбор, ён гоніць снег з гор.
А яшчэ празніцы ды, вой, Аўдакеі (7, 14 сакавіка).
А й затым таго ды, вой, і Саракі (9, 22 сакавіка), 
А і Саракі ды, вой, плятуць смыкі.
А і потым таго ды Благавешчанне (25 сакавіка, 7 красавікаў 
Вой, каня вязуць і саху нясуць, 
I саху нясуць і з доўгім дубцом, 
I з доўгім дубцом і з Божым слаўцом, 
Загаварываець, прыгаварываець: 
«Памажы, Божа, да на лета тожа».
А яшчэ празнічак свята Вербніца (нядзеля перад Вялікаднем), 
А й вербу ж ломячы, а ў пучкі вяжуць, 
А ў царкву несучы, і пасвянчаюць.
А й потым таго ды святая Пасха (нядзеля ў перыяд з 22 сакавіка 

па 25 красавіка ў католікаў, з 4 красавіка па 8 траўня ў праваслаўных), 
Святая Пасха ды свято Вялічка, 
Свято Вялічка ды красна яечка, 
А і з белым сырам ды і з малым сынам, 
Кварта гарэлкі ды сыр на тарэлкі.
А потым таго ды, вой, Праводніца (паслявелікодны тыдзень), 
А ўсё ж празнічкі ды, вой, праводзяцца.
А потым таго ды, вбй, Радуніца (першы або другі аўторак пасля 

ВЯлікадня),
Дык жа Жывая, дык жа й Мёртвая (чацвер на Велікодным тыдні). 
А й усе ж людцы ды, вой, радуюцца, 
А і жывыя, дык жа й мёртвыя.
А й потым таго святоя Юр’я (23 красавіка, 6 траўня),
А й узяў ключы ды пайшоў у поле,
А й зямелечку ды ён адмыкаець, 
А і расіцу ды, вой, выпушчаець.
А й после ж таго ды святы й жа Барыс (2, 15 траўня), 
Ды святы Барыс, і ён ляды паліць, 
Ён ляды паліць і ячмені сеіць.
А яшчэ святы празнічак — святы Мікола (9, 22 траўня), 
Святы Мікола, ды правіцель Божы, 
Пайшоў у поле ды ён жыта радзіць.
Святы Ушэснік — ды, вой, каласіцца, (саракавы дзень пасля 

Вялікадня).
Святая ж Тройца — ды, вой, раўнуецца (пяцідзесяты дзень пас- 

ля Вялікадня).
А й Дзевятнік — ды, вой, красуецца (чацвер на дзесятым тыдні 

пасля Вялікадня).
А Дзесятуха ды, вой, наліваець (пятніца на дзесятым тыдні пасля 

Вялікадня).
А святы Іван, і ён пятку спяліць (24 чэрвеня, 7ліпеня).

92



А святы Пятро ды і паспяваець (29 чэрвеня, 12 ліпеня).
Святая Ілля — ды скорая жняя (20 ліпеня, 2 жніўня),
А шахнець, махнець — і, вой, снапок нажнець,
А дзе ж гарушка, ды там снапушка,
А дзе лужочак, там жа й стажочак.
Святыя Ганны снапы звозяць (25 ліпеня, 7 жніўня).
А святы Іспас, ён гнаі возіць (1, 14 жніўня).
А святы Барыс — за мешань бярысь (24ліпеня, 6 жніўня).
А Прачыстая ды, вой, засяваець (15, 28 жніўня),
А і Другая ды краску скідаець (8 жніўня, 21 верасня).
А святы Сямён — а й сявец дамоў (1, 14 верасня).
А Узвіжанне ды бульбу капаець (14, 27 верасня).
А святы ж Іван з поля збіраець (26 верасня, 9 кастрычнікаў
А святы Пакроў — ды ўсё з поля далоў (1, 14 кастрычніка), 
Усё з поля далоў ды хазяін дамоў».
Побач з паэтычным тэкстам, святамі і прысвяткамі, якія ў ім 

упамінаюцца, мы ў дужках паказалі даты каталіцкага і праваслаў- 
нага календароў. Гэты варыянт сведчыць аб Ражстве як пачатку 
Новага года, адзначаць які пачалі не адразу пасля ўвядзення 
хрысціянства на нашых землях. Іншыя тэксты валачобных песень 
з’яўляюцца помнікамі язычніцкай традыцыі святкавання Новага 
года вясною, якая яшчэ доўга трымалася ў хрысціянскую пару.

Аўдакея — перва святца (1, 14 сакавіка), —
Вясна ўсходзе...

(Ілукстэнскі п.)
Перша святца, і чым заняцца?
Казімірка — дровы сячы (4 сакавіка)...

(Міёрскі р-н)
Алесь Лозка

«Страла»

«Страла», ваджэнне і пахаванне «стралы» («сулы») — даўні ахоў- 
на-засцерагальны і магічна-аграрны веснавы абрад. Праводзіўся ў 
канцы вясны пры аглядах азімых (на Вялікдзень, Юря, Ушэсце). 
Рэгіён найбольшага пашырэння — Пасожжа, тэрыторыя паміж 
Дняпром і Прыпяццю, часткова Гомельская, Чарнігаўская і Бран- 
ская вобласці (супадае з вобласцю рассялення радзімічаў, часткова 
дрыгавічоў і вяцічаў). Асноўныя рытуальныя дзеянні: збор 
удзельнікаў, ваджэнне карагодаў, шэсці радамі («танок»), гульні, 
качанне па полі, закопванне «стралы» і іншыя. Абрад завяршаў 
веснавы каляндарна-земляробчы цыкл. Шанаванне «громных стрэ- 
лак» (камянёвыя тапары, молаты, коп’і, белямніты) — старажыт- 
ны абрад. Паводле летапісаў XIII—XV ст. і іншых пісьмовых і 
археалагічных матэрыялаў, лічылі, што яны скінуты з неба. 
Прымхлівае шанаванне камянёў было не толькі ў славянскіх наро- 
даў, а і ў Еўропе і Азіі. У Японіі «громныя стрэлкі» (рай-фунасекі) 
прыпісваюцца нябеснаму вартавому — богу Тэнгю. У кітайскім і 
індыйскім фальклоры ўпамінаюцца вераванні ў боскае паходжан-

93



не камянёвых прылад. «Стрэлкі» абагатвараліся, іх насілі на целе 
(«наузы'»), ім прыдаваліся ахоўная, магічна-лячэбная і апладняль- 
ная функцыі. Беларускія археолагі сцвярджаюць, што «громныя 
стрэлкі» пачалі зберагацца неалітычнымі плямёнамі; А.М. Афана- 
сьеў і У.Я. Проп лічаць іх фаласам Ярылы. У час абраду абавязковай 
была песня «Ой, пушчу стралу па ўсяму сялу...». «Стрэлку» (роз- 
ныя рэчы: шпількі, стужкі і інш.) закопвалі на ярыне, каб давала 
жыццё ёй, расцёртую ў парашок давалі цяжарным жанчынам. Забіты 
Перуном лічыўся «святым», таму ў песні і былі словы: «Забі, стра- 
ла, добра молайца». Паводле вераванняў, пажар, выкліканы ма- 
ланкай, трэба тушыць малаком. Той, хто знаходзіў «стрэлку», 
лічыўся шчаслівым чалавекам. Песня «стралы» бытуе цяпер у паза- 
абрадавай паэзіі ў розных варыянтах па ўсёй Беларусі. Найбольш 
архаічныя варыянты з абрадам захаваліся ў Веткаўскім, Чачэрскім 
і некаторых сумежных раёнах, якія лічацца ядром распаўсюджання 
«стралы». У сучасным бытаванні абрад успрымаецца як вясёлая 
народная гульня. Паступова песня губляе прымеркаванасць да кан- 
ца вясны, наогул да абрадавай паэзіі, на аснове яе даўняга тэксту 
развіліся новыя варыянты. Абрад пахавання «сулы» (таксама зброя 
Перуна; суліца — кап’ё, рагаціна) — неаддзельны ад «стралы». Па- 
добныя да «стралы» абрады пахавання Ярылы, Каструбанькі, Лялькі 
і інш. Культ «стралы» выяўляецца ў тапанімічных назвах (Стрэліца, 
Стрэлка, Стрэльская Горка, Пастралкі, Стрэльск, Стрэлічаў, 
Вялікія Стрэлкі, Малыя Стрэлкі і інш.), У народным мастацтве (у 
вышыўцы, разьбе па дрэве). Да Кастрычніцкай рэвалюцыі запісы 
«стралы» зрабілі З.Ф. Радчанка, Е.Р. Раманаў, А.Я. Грузінскі, У.М. 
Дабравольскі, К. Машынскі; у наш час абрад даследавалі М. Кар- 
шукоў, Г.А. Барташэвіч, В.Я. Гусеў, Л.М. Салавей, В.Д. Ліцьвінка і 
іншыя.

Алесь Лозка

ЖАРТЫ

Калі Вялікдзень?

Пан пытае:
— Калі Вялікдзень?
А мужык адказвае:
— Тады вялікі дзень, як есць нечага.

Валачобнікі і ксёндз

Пайшлі ў Хрыстос (Вялікдзень. — А.Л.) валачобнікі з дудой. 
Прыйшлі да ксяндза ў плебанію і давай яму пяяць пад акном. Ксяндзу 
не спадабалася, выскачыў з кіем.

Усе разбегліся, а дуда вывалілася надзьмутая, то ён палкай па 
дудзе — а яна гвалту. Тады ксёндз зжаліўся:

— Пане дудару, вярніся, вэзь (вазьмі. — А.Л.) сваё рыкало.

(Жарты. С. 102.)
94



ВАЛАДАР 
(карагод)

Гульнёвы карагод, запісаны ў розных 
варыянтах этнографамі мінулага (XIX. — 
А.Л.) стагоддзя. Яго выконвалі часцей за 
ўсё на Пасху. Mae дыялагічны характар: 
удзельнікі становяцца ў два рады насуп- 
раць адзін аднаго і, па чарзе наступаючы і 
адступаючы, пытаюць і адказваюць:

— Валадар-валадарначку, 
Адчыні да варотачкі!
— А хто з-за варот кліча?
— Панскія служачкі!
— А што ж да за дар даёце?
— Каня варанога,
У золата ўбранага.
— А хто ж да на тым кане?
— Малады паніч.
— А куды ж ён паедзе?
— У поле ратнае.
— А чаго ж ён паедзе?
— Варагуў, варагуў біці.
— А што ж да за дар яму?
— Красную панну.

М. Доўнар-Запольскі дае некалькі іншы варыянт дыялога:

— Валадар, валадар, адчыні варата!
— Ой, а хто там крычыць, 
Ой, а хто там ярчыць?
— Князева слуга.
— А па вашчо яна?
— Красак на вянок.
т- А каго радыты?
— Князева дыця.
— А ў чым яно ляжыць?
— У залатым крэслі.
— А чым пакрыта?
— Чырвоным сукном.
— А чым павезлі?
— Сіўцом-варанцом.
— А шчо нам дасце?
— Бочку мядочку.

Наступная мелодыя «Валадара» запісана ў Брэсцкай вобласці:

95



СВІСТОК
(забава)

Свісток (гулька, дудка) — самаробны духавы музычны 
інструмент з дрэва. Вырабляўся вясною і летам з кары вярбы ці 
вербалозу. Асцярожна здымалася частка маладой і мяккай кары, на 
вызваленым белым ствале выразаліся сцізорыкам патрэбныя фор- 
мы, і зноў на месца насаджвалася кара з адной ці некалькімі ігравымі 
адтулінамі. Свісткі маглі рабіць усе дзеці.

Будова з гукарадам адносіць звычайны свісток у разрад дудак. 
Злучан'ыя побач два ці некалькі інструментаў, часцей на адной 
галінцы, называюць парнымі дудкамі. Недахоп падобных вырабаў
заключаўся ў тым, што яны мала служылі — кара высыхала, трэс-

калася, і свісток прыходзіў у непры- 
годнасць. Асабліва свісткі выка- 
рыстоўваліся на Вербны тыдзень.

Больш часу служылі свісткі і 
дудкі, вырабленыя са ствала мала- 
дой сасны, але яны патрабавалі і 
большага майстэрства. Іх рабілі да- 
рослыя пастухі. Неабходна было 
ўмельства выкруціць стрыжань з 
роўнай галінкі без сучкоў,-затым 
зрабіць на ім і трубцы патрэбныя 
нарэзы. Майстраваннем музычных 
інструментаў — дудак (а іх яшчэ 
называлі ў Беларусі пасвісцёламі, 
свірасцёлкамі, сапёлкамі, жалей-

96



камі, шасцярухамі, пішчалкамі) займаліся здольныя падлеткі і 
дарослыя. Гэты занятак цягнецца са старажытнасці і да нашага часу, 
калі ўжо пачалі выразаць свісткі з бляхі.

Музычны інструмент добра адлюстраваны ў фальклоры («Пры- 
ехала Каляда ўвечары, прывезла дудак рэшата»).

Алесь Лозка

ПЕСНІ

Чырвонае кока

Чырвонае кока ужо недалёка, 
Каліна-маліна, ягадзіца!

Цыбульку лупіці, яечкі хварбіці, 
Каліна-маліна, ягадзіца!

Яечкі хварбіці, хлопчыкам дзяліці, 
Каліна-маліна, ягадзіца!

(Беларускія народныя песні, 1962. Т. 3. С. 11. Зап. у!936г. ад
В. Труцькі ў в. Агароднікі Косаўскага п.)

А ў гародзе на пагодзе

1. Зак. Зак. 5145. 97



А ў гародзе на пагодзе, 
Ды віно ж маё зеляно!*  
Стаіць вішня карыніста, 
На тэй вішні ягад многа. 
Дзе ж то бралась многа птушак. 
Усім птушкам — па ягадцы. 
Аднэй птушцы брак ягадкі. 
Дзе ж то браўся ясны сокал, 
Усіх птушак паразганяў, 
Адну птушку к сабе ўзяў, 
А ў садочку карагод дзевак, 
Усім дзеўкам — па парачцы, 
Адной Лесі пары няма.
Дзе ж то браўся малады Васілька, 
Усіх дзевак паразганяў, 
Адну Лесю к сабе ўзяў.

(Беларускія народныя песні. Т. 3. С. 51. Зап. Р. Шырмы. Мн., 1962. 
Зап. у 1930 г. ад дзяўчат у м. Іжа Вілейскага п.)

*Прыпеў паўтараецца пасля кожнага радка.



ЛЯЛЬНІК

5 мая — Ляльнік.

МІФАЛОГІЯ

Ляля (Лёля)

Ляля (Лёля) — багіня вясны. Беларусы ўяўляюць яе ў выглядзе 
маладзенькай, прыгожай, стройнай, высокай дзяўчыны. Святка- 
ванне яе бывае напярэдадні Юр’я... Выбраўшы са свайго асяроддзя 
сяброўку, якая б выражала іх ўяўленне пра Лялю, карагод белару- 
сак адзявае яе ў доўгі белы саван, перавязвае ёй шыю, рукі і стан 
рознай зелянінаю, а на галаву кладзе вянок з усялякіх веснавых 
кветак. Дзяўчыну-Лялю саджаюць на дзярновую лаву, на якой з 
аднаго боку пастаўлены гладыш з малаком, сыр, масла, яйкі, смя- 
тана і тварог, а з другога — хлеб; ля ног Лялі кладуць вянкі адпа- 
ведна колькасці дзяўчат з карагода. Узяўшыся за рукі, яны танцу- 
юць вакол Лялі і пяюць у пахвалу ёй песню... Ляля раздае ўсім 
дзяўчатам па чарзе малако, масла, сыр і г. д., пакуль нарэшце нічога 
не застанецца. Пасля гэтага дзяўчаты зноў пачынаюць танцаваць 
вакол Лялі... Ляля бярэ вянкі і кідае па адным на тых, хто танцуе, 
пакуль усе дзяўчаты не схопяць па вянку...

(Драўлянскі, 1846. С. 105—107.)

Жадаючыя могуць выкарыстаць сцэнарый «Ляльнік», які змеш- 
чаны ў кнізе «Беларускі фальклор у школе. 1-ы клас». Мн., 1996. 
С. 168-172.

99



ТОНКА, ТОНКА КАНАПЕЛЬКА

эй, ло- лам! Тон_ ка, тон_ ка ка_ на_ пель_ ка.

Тонка, тонка канапелька, 
Эй, лолам!*
Тонка, тонка канапелька. 
Найтанчэйша, зелянейша, 
Красна пані да й дзяўчына. 
На Дунаі хусця мыла, 
Хусця мыла, бель бяліла. 
Злоты персцень да й ураніла. 
Шчука-рыба ўхваціла, 
Ухваціла да й паплыла. 
Красна пані беражочкам, 
Накрыўшыся хвартушком, 
I сустрэла трох малойцоў.
— Ох, вы, хлопцы-рыбалоўцы, 
Вы зымайце шчуку-рыбу, 
Вы зымайце, распластайце, 
Злоты персцень у ёй дастаньце. 
— А што, пані, за дар будзе? 
Шчука-рыба, абед будзе. 
Сорак яек на паўміскі — 
Каўбасою абкружыце, 
Белым сырам завяршыце.

(Зап. А. Аляхновіч у 1993 г. у в. Карпаўцы Бераставіцкага р-на 
Гродзенскай вобл. ад М.А. Клімчука, 1923 г.н.). Натацыя напеву А. 
Аляхновіча.

*Кожны радок паўтараецца пасля прыпеву «Эй, лолам!».



ДЗЕНЬ СВОЙСКАЙ ЖЫВЁЛЫIПА СТУХА

11 і 24 лютага — Аўлас;
чацвер на Масленым тыдаі — 
Валосся; 23 красавіка і 6 мая — 
Юрый; 8 і 21 мая — Ізан Веснавы;

' іншыя дні года.

АПІСАННІ

Пастух

Пастух, пастырь (ст.-славян.) — у сусветнай міфалогіі адна з 
іпастасяў боства, культурнага героя, мае функцыі ахоўніка, аба- 
ронцы, кармільца, правадніка, Месіі, патрыярха, цара, правады- 
ра, музыкі. Пастух валодае містычнай здольнасцю адчуваць жыццё 
прыроды, сумовіцца з жывёламі і раслінамі, зоркамі і душамі ня- 
божчыкаў, успрымае касмічныя рытмы, якія вызначаюць рытміку 
індывідуальнага і грамадскага жыцця. У метафарычнай мове пра- 
рокаў, летапісцаў і паэтаў — аўтараў біблейскіх кніг, Бог упадаб- 
няўся пастуху, а народ — авечкам: «Госпад ёсць Пастыр мой, ні ў 
чым не буду мець нястачы! На пашах зялёных Ён пасвіць мяне і да 
водаў ціхіх водзіць мяне.„і>

Пастырам народаў сімвалічна называецца Хрыстос, святары ўсіх 
ступеняў іерархіі ад патрыярхаў, епіскапаў да прэсвітэраў. Пас- 
тухоўскі атрыбут — посах — набыў значэнне сімвала духоўна- 
рэлігійнага, пастырскага служэння. Пастухоўская сімволіка мела 
аснову ў- рэальным жыцці, рэлігіі культуры. Паводле біблейскай 
гісторыі, род людскі пачаўся з пастухоў Адама і Евы: Бог стварыў 
іх добрымі гаспадарамі над рабамі, птушкамі, жывёламі. Іхні сын 
Авель, ахвяра зайздрасці Каінавай, быў пастухом авечак. Багатым

101



пастухом быў Аўраам, родапачынальнік многіх народаў. Пастухамі 
былі родапачынальнікі «12-ці каленаў ізраілевых» Якуб і ягоная 
жонка Рахіль... Пастухом і музыкам быў цар Давід, з роду якога 
паходзіць Хрыстос.

Пастухі першымі даведаліся пра нараджэнне Хрыста і прывіталі 
Яго.

Урэшце заснавальнік хрысціянскай царквы сказаў пра сябе: «Я 
пастыр добры: добры пастыр аддае жыццё сваё за авечак». У ка- 
ментарыі да кнігі «Песня Песняў» Ф. Скарына ўбачыў у вобразе 
пастуха сімвал Хрыста, а ў вобразе пастушкі — сімволіку царквы. 
Ісус Хрыстос пасля свайго ўваскрэсення запаведваў апосталу Пят- 
ру святарства трохкратным даручэннем: «Пасі авечкі мае».

Прароцтва Ісуса Хрыста пра сусветную царкву: «I будзе адно 
стада і адзін пастыр».

У іранскай міфалогіі пастухом быў стваральнік хатняй жывёлы 
Ахдрамузда. У міфалогіі індускай «пастухамі свету называюцца багі 
Пушан, Варуна, Мітра, функцыі пастуха выконваюць Агні, Індра, 
апекуном пастухоў лічыцца Крышна. Антычныя Апалон і Арфей 
спалучаюць вобразы пастуха і музыкі. Таямнічасць жыцця пасту- 
хоў, адасобленых ад калектыву, парадзіла легенды пра выхаванне 
імі царскіх дзяцей (Парыс, Эдып, Ромул і Рэм), пра іх чараўніцтва, 
пастаральную літаратуру.

Пастух ёсць нейкая універсальная міфалагема многіх народаў, 
розных рэлігій і цывілізацый, адзін з архетыпаў культуры. Ёсць 
выключэнні. Паводле Бібліі, «мярзота для егіпцяніна — пастухі 
авечак». Верагодна, гэта была антысялянская ментальнасць 
урбаністычных упадніцкіх цывілізацый (Егіпет, Вавілон, імперскі 
Рым). У нядаўняй атэістычнай імперыі СССР слова «пастух» набы- 
ло абразлівы сэнс, стала лаянкай гарадскіх абывацеляў.

У язычніцкай міфалогіі беларусаў апекуном жывёлы быў Вялес, 
функцыі якога пазней перайшлі да святога Юрыя — архетып доб- 
рага пастыра ў народнай творчасці. Міфалагема пастуха ў беларускім 
фальклоры часта спалучаецца з вобразам музыканта і паэта.Терой 
і гераіня казкі, ратуючыся ад ворага, пераўвасабляюцца ў пастуха і 
авечку. Пастух — звычайна дзед альбо малы хлопчык — традыцый- 
ны герой ў беларускай літаратуры («Сымон-музыка» Я. Коласа).

(Конан, 1996. № 9.)

Труба

Труба (берасцянка, дуда) — самаробны духавы музычны 
інструмент канічнай формы. Меў некалькі спосабаў вырабу. Сасно- 
вая трубка без стрыжня абкручвалася бяростай або бляхай. Най- 
больш простая труба выраблялася дзецьмі з кары алешыны, якая 
здымалася з дрэва ў пэўны перыяд і скручвалася ў канічную форму. 
Найчасцей устаўляўся і спецыяльны муштук для вуснаў, што вы- 
рабляўся з дрэва.
102



Акрамя музыкаў трубой карысталіся пастухі, паляўнічыя, вайс- 
коўцы, сяляне на каляндарных ігрышчах, але прымяненне музыч- 
ных інструментаў на ігрышчах асуджалася царкоўнікамі. He раз ва- 
енныя трубы ўпамінаюцца ў «Слове аб палку Ігаравым».

Алесь Лозка

ГУЛЬНІI ЗАБАВЫ
Як бавіліся пастухі

Пастухоўства на Беларусі мае даўнія традыцыі, якія складаюц- 
ца з народных святаў і гульняў, звычаяў і абрадаў.

Фалькларыстамі мінулага зйфіксавана нямала народных гуль- 
няў, забаў, якія выконваліся пераважна на святы пастухоў (Юр’я, 
Мікола і інш.) або пастухамі ці пастушкамі «ў начным» ці недзе на 
выгане ў час пасьбы кароў, гусей ці іншай жывёлы. Асобны раз- 
дзел займаюць гульні, якія выяўляюць пастухоўскую тэматыку і 
выконваюцца не толькі на «прафесійнае» свята, але і «неспецыя- 
лістамі» — пастухамі.

Абрадавай гульнёй з’яўляецца забава пастухоў на Ягор’еў дзень — 
6 траўня (мая), у якой асабліва ярка праяўляюцца магічныя дзеянні. 
Яна была зафіксавана У. Дабравольскім сярод беларусаў Смален- 
шчыны на мяжы XIX і XX стагоддзяў. Тут пастух загадзя прызначаў 
ролі сярод падпаскаў (зайца, сляпога, калоду і г. д.), што стаялі 
сярод статку, і абыходзіў іх. Паміж пастухом і выканаўцамі роляў 
адбываюцца наступныя дыялогі:

— Заяц, заяц, ці горкая асіна?
— Горка!
— Дай Бог, каб і наша скацінка для звяроў была горка!..
— Сляпей, а сляпей, ці бачыш ты?
— Ня бачу!
— Дай Бог, каб і нашу скацінку ня бачыла звярынка!..
— Храмэй, а храмэй, ці дойдзеш ты?
— He дайду!
— Дай Бог, каб і звярынка не дайшла да нашай скацінкі!..
— Замок, а замок, ці разамкнешся ты?
— He,, не разамкнуся!
— Дай Бог, каб у звера не разамкнуліся зубы ля нашый скацінкі...
— Калода, а калода, павярнешся ты?
— He павярнуся.

103



— Дай Бог, каб і звер да нашай скацінкі не павярнуўся!
Падобны абход .пдўтараецца тройчы, пасля чаго ўдзельнікі 

магічнага акта сядаюць і з’ядаюць рытуальную яечню, падрыхтава- 
ную загадзя. У гэты дзень кароў прыводзілі з выгану раней, бо ў 
вёсках працягвалася пастухоўскае святкаванне з танцамі.

Ягор’еўская гульня падобна на веснавыя абрады першага выга- 
ну ў поле кароў (напрыклад, пры «запасванні гаўяда» на Палессі), 
дзе гаспадар браў у рытуальную сумку хлеб, соль, «хрэшчык» (спе- 
чаны з цеста на Храшчатым тыдні), тры каменьчыкі, замок, бяз- 
мен, сякеру, курынае яйка, грамнічную свечку.

Гульні пастухоў характарызуюцца свабодай у выбары сродкаў і 
прыёмаў, складанасцю і цяжкасцю ўмоў, нават грубаватасцю. Гэта 
тлумачыцца тым, што дзеці былі пакінуты на прыродзе, знаходзіліся 
ў незвычайных абставінах (удалечыні ад хаты і бацькоў, у лесе ці 
ля яго) і ім патрабаваліся смеласць, дужасць, кемлівасць і іншыя 
якасці, што ўласцівы скаўтам. Такія дзеці раслі не «мамінымі 
сыночкамі», яны маглі пастаяць за сябе, выжыць у цяжкім стано- 
вішчы.

У пастухоўскіх забавах часта выкарыстоўваліся адпаведныя ат- 
рыбуты: аброць, вуздзечка, пуга, сцізорык, прыродныя сродкі (пя- 
нёк, куст, трава), у адпаведных гульнях — традыцыйныя прадме- 
ты-сімвалы (замок, грамнічная свечка) і інш.

Грубаватасць у гульнях заключалася ў тым, што той, хто прай- 
граў, атрымліваў жорсткае пакаранне («праганялі» паміж ног і 
«жарылі» шапкамі па спіне, «еў» зямлю і г. д.). Вось, напрыклад, 
якое апісанне гульняў «Софік» і «Рэпа» (на Вілейшчыне) дае дас- 
ледчык з Польшчы Ф. Сяліцкі:

«Тыпова пастухоўскай была гульня ў «Софік» (яе назва няяс- 
ная): кідалі сцізорык з розных пазіцый, каб убіць яго ў зямлю. Той, 
хто прайграў, махаў нажом прад вуснамі, а пераможца кідаў яму ў 
рот кавалкі дзірвану з пяском. Гульню тую апісаў вялікі беларускі 
празаік Янка Брыль ва ўспамінах са сваіх пастушыных гадрў, Па- 
добным чынам заканчвалася гульня ў «Рэпу». Адзін з удзельнікаў 
загадваў астатнім адвярнуцца, выцінаў дзірван дыяметрам каля 
5 см, потым клаў яго назад і маскіраваў. Пасля паказваў гульцам 
квадрат каля паўметра і прапаноўваў цягаць за траву, каб вырваць 
той дзірван. Калі хтосьці трапіў, тры разы скубянуўшы, той выйг- 
раваў, калі не, то павінен бьгў «есці» тую «рэпу» (падзеленую на 
колькасць асоб, якія прайгралі), баронячыся ад яе сцізорыкам, як 
было сказана вышэй».

Гульняў на пастухоўскую тэматыку было шмат. Бадай, усім вя- 
дома «Гусі і воўк» («Гусі, гусі!» — «Га, га, га!»). У пачатку стагоддзя 
этнограф У. Дабравольскі на Смаленшчыне запісаў гульню «Бычка 
пасвіць», у якой «пралля» (пераапрануты ў жаночае адзенне муж- 
чьша) прадзе і пасе бычка. Тэатралізацыяй вызначалася забава 
«Пастушок і авечкі». вядомая ў розных кутках Беларусі.

Алесь Лозка
104



Авечачка

У гэтай гульні колькасць удзельнікаў не абмежавана. Выбіраюцца 
дзве галоўныя асобы: пастух і воўк. Пастух становіцца пасярод хаты 
з качаргой у руках, каля яго кругом садзяцца авечкі (хлопцы і 
дзяўчаты), а воўк хаваецца за дзвярыма.

Пастух гаворыць:
Пасу, пасу авечачкі
Ад рання да вечара;
Воўк за гарой, а я за другой, 
Я воўка не баюся: 
Качарэжкай абаранюся.

Пастух адыходзіць убок і кранае спячага. Падкрадаецца воўк, 
хапае адну з авечак і ўцякае разам з ёю за дзверы. Пастух, 
усхапіўшыся, крычыць: «Ага ту! Воўк авечку панёс!» Але воўк з 
авечкай ужо за дзвярыма.

Пасля гэтага пастух зноў выходзіць на сярэдзіну хаты і гаворыць 
тыя самыя словы: «Пасу, пасу авечачкі» і г. д. і ідзе спаць. Воўк зноў 
хапае авечку, і так, аж пакуль не забярэ апошняй.

Тап.ы пастух ідзе шукаць авечак і, стукаючы качаргой то з адна- 
го, то з другога ад сябе боку, гаворыць:

— Воўчы след — авечы след, воўчы след — авечы след...
Падыходзіць да ваўка і пытае:
— Ці не бачыў, панок, маіх авечак?
Воўк:
— He, не бачыў.
Авечкі пачынаюць шумець.
Пастух:
— А што ж гэта ў цябе шуміць?
Воўк:
— Пчолы.
Пастух вяртаецца назад і ідзе зноў шукаць авечак, задае воўку 

тыя ж пытанні. Авечкі цяпер стукаюць. Пастух пытае:
— Што ў цябе стукае?
Воўк кажа:
— Mae парабкі дровы сякуць.
I так далей: авечкі выдаюць галасы коней, курэй, гусей, аж, 

нарэшце, у канцы пачынаюць бляяць. Пастух убягае ў тую каморку 
і, загадваючы: «Ашкіра, дамоў!» — прыганяе іх зноў у хату, дзе 
гулялі на самым пачатку.

Пасля гэтага пастух кліча воўка ў лазню. Воўк пытае: «А якія 
дровы?» — «Бярозавыя». — «Не хачу, надта чадзяць!» Пастух кліча 
другі рйз, а воўк зноў пытаецца пра дровы, пачуўшы: «Асінавыя» — 
гаворыць, што яны вельмі дымяць, і адмаўляецца. I толькі на трэці 
раз, калі пастух гаворыць, што дровы хваёвыя, воўк згаджаецца. 
Але, падышоўшы крыху, пытаецца яшчэ: «А сабак няма?» — «Адна 
ёсць сучка ліхая, і тая пад печчу здыхае, а сабака кісялём падавіўся».

105



Воўк ужо выходзіць на сярэдзіну хаты і, прысеўшы, быццам мы- 
ецца. Пастух як крыкне: «Цюцькі, кусіце!» — дык усе тыя, што 
былі авечкамі, кідаюцца на яго. Воўк уцякае, але яны даганяюць і, 
злавіўшы, тузаюць яго з усіх бакоў.

Пасля гэтага да воўка падыходзіць пастух і пытаецца: «А што, 
воўчэ, крэпка яны цябе пакусалі?» — «Ой, пакусалі!» — кажа той. 
«Хадзі ж, цяпер будзем мы іх кусаць!» — і кідаюцца ўдвух на авечак. 
Тыя разбягаюцца ва ўсе бакі.

(Наша ніва. 1911. № 1.)

Каршун

Існуе нямала варыянтаў гэтай папулярнай ва ўсіх рэгіёнах 
Беларусі гульні, хаця аснова ў іх адна. Гульцы стаяць адзін за ад- 
ным, трымаючыся за пояс папярэдняга. Мэта аднаго, які стаіць 
насупраць перад шэрагам, схапіць апошняга.

Такі просты сюжэт у варыянтах і аднолькавыя ўмовы гульні 
запісаны ў XIX стагоддзі ў вёсцы Хонава Быхаўскага павета, хаця 
тэксты маюць розныя назвы. У адным («Шчука») шчупак ловіць 
хвост, у другім («Гусі») гусак бароніць ад воўка гусей. У «Воўка і 
гусей» гулялі на Вілейшчыне.

У варыянце «Воўчы хвост» пастушка перашкаджае воўку злавіць 
авечку. Яна мае права схавацца ўперадзе шэрага — у такім выпадку 
пачынае выконваць ролю пастушкі. Тады былы воўк займае месца 
авечкі, а былая пастушка становіцца воўкам. У злоўленай, якая 
выходзіць з шэрага, забіраецца фант.

У некаторых варыянтах гульні («Каршун», «Каршун і качкі») 
пададзены дыялог каршуна з маткай, якая абараняе качак.

— Каршун, каршун, што ты робіш?
— Ямку капаю.
— Нашто табе ямка?
— Каменьчыкі шукаю.
— Нашто табе каменьчыкі?
— Іголачкі вайстрыць.
— Нашто табе іголачкі?
— Мяшочкі шыць.
— Нашто табе мяшочкі?
— Каменьчыкі збіраць.
— Нашто табе каменьчыкі?
— Тваім дзеткам зубкі выбіваць.
Каршун ловіць качак.
Гульня ў мінулым зафіксавана пад рознымі назвамі ў многіх 

паветах: «Шуляк» (Слонімскі), «Груган» (Дзісенскі), «Крумкач» 
(Менскі), «Гусі» (Навагрудскі), «Крамясь», «Воўкі'і авечкі» (Пінскі), 
«Каршун» (Рэчыцкі і Быхаўскі), а таксама ў іншых рэгіёнах — 
«Воўк і гусыня» (Вілейшчына), «Воўк» (Тураўшчына).

Алесь Лозка

106



ЗЯЛЁНЫЯ СВЯТКІ

50-ы дзень пасля Вялікадня

АБРАДЫ

Хадзіць з «кустом»

...На Тройцу дзяўчаты ходзяць з «кустом». Наламаўшы ў бліжнім 
лесе кляновых галінак, яны звязваюць іх тоўстыя канцы — і куст 
гатовы. На гэты куст надзяваюць другі, меншага памеру (падкуст), 
а на галаву абранай па жэрабю дзяўчыны насіць «куст» надзяваюць 
вянок з красак. Затым дзяўчына, рассунуўшы рукамі ў кусце галіны, 
улазіць у яго, як у мех, так што ён цалкам закрывае яе з ног да 
галавы. Тоўстыя канцы галін закрываюць галаву дзяўчыны, а тонкія 
канцы з лісцямі валакуцца па зямлі.

Гэты «куст» ходзіць па вёсцы з вялікай грамадою дзяўчат, і на- 
ват малыя дзеці бегаюць за ім. У час працэсіі дзяўчаты пяюць.

(Шэйн, 1902. С. 171. Зап. С.М. Дзем’яновіч у 1895 г. у в. Жытлін 
Слонімскага п. Гродзенскай губ.)

«Куст»

У Пінскім павеце на другі дзень Тройцы збіраюцца дзяўчаты з 
усёй вёскі, выбіраюць самую прыгожую і маладую са сваёй кампаніі 
і надзяваюць на яе ўбранне, сплеценае з маладых бярозавых і кля- 
новых галінак з лісцем. Прыбраная такім чынам дзяўчына атрымлівае 
назву «куст». Дзяўчаты становяцца парамі па ўзросце: старэйшыя 
ідуць уперадзе, пасля — маладзейшыя, а нарэшце — дзеці, і ў та- 
кім парадку, з «кустом» уперадзе, ідуць на панскі двор ці да знаё-

107



мых. Свята гэта выключна дзявоцкае — рэдка прымаюць у ім удзел 
замужнія жанчыны ці маладзіцы. У такім выпадку яны займаюць 
месца ў першым радзе за «кустом». Мужчыны ж зусім не прыма- 
юць удзел. Ідучы ў двор ці да якога-небудзь гаспадара, выконваюць 
«куставыя» песні.

(Быкоўскі, 1866. № 214.)

Провады вясны

Вясну праважаюць на Ушэсце. Сабіраюцца жанчыны, выбіраюць 
жанчыну, адзяваюцьяе ў мужчынскую адзежу. Гэта паніч. Потым 
паненка красівей адзяваецца, атлічаецца. Ідуць яны пасярэдзіне, a 
людзі ідуць паабапал. Пяюць песні. Такія песні харошыя пяюць. А да 
рынку дойдуць, танкі водзяць. А тады ўжо ідуць да жыта, дзе жыта 
пасеяна, і ў жыце закопваюць ляльку. Ляльку такую ўжо носяць у 
люляццы, у каробаццы — гэта ўжо лічыцца вясна. Закопваюць і ўсе 
пяюць. Хто кажа: «Ты сёлета была нехарошая, сухая, каб ты такая 
не вярнулася, вясна, болей. Ты нам не нада! Закапайце яе!» Хто 
што прыказваюць, плачуць, выдумляюць што. А тады кажуць: 
«Хадзіце, людзі, на абед, ужо пахавалі вясну». Ідуць на абед. А як па 
вуліцы ідуць, «Стралу» пяюць.

Пачынаюць хадзіць: ходзяць, каб усе вуліцы абысці. На той ба- 
чок зойдуць, гарманіста возьмуць. Пяюць усякія песні — «Паня 
пана не ўзлюбіла»...

(Народны тэатр. С. 56. Зап. Г.А. Барташэвічу 1979 г. у в. Барта- 
ламееўка Веткаўскага р-на Гомельскай вобл. ад М.Ц. Жукавай, М.Ф. 
Жукавай, Г.Ц. ІІІавялёвай, А.С. Соракавай.)

ЛЕГЕНДЫ

Русалка

А што так во, мой бацька работаў на полі ля лесу, на гранай. I 
паставіў барану ў бярэзніку. Дык яна злезла з бярэзіны ды з бара- 
ной стала гуляць. Гуляла, гуляла дый ушчамілася. I ніяк. Цягаець 
барану, а пайціць нельзя. Прыходзіць бацька, а яна ўжо і сядзіць. 
Ну, ён яе двору прывёз. I яна чыстая, прыгожая, і напрадка' харо- 
шая. Дык яна яму цэлы год служыла. I што яна ела? Як гаршкі 
выставюць во з печы, дык яна пары нахапаецца-нахапаецца ро- 
там, — аб тым і сыта. I ўсё чыста дзелала. Раз толькі пакажы ёй, 
больш ужэ не нада. I прала, і ткала, і скаціну даглядала, хату тапіла — 
усё. Тады, як год адслужыла, зноў прыйшла граная, тады яна гаво- 
рыць:

— Ну, мне пара іціць, — каець, — госці мае ўжо прыехалі.

'Напрадка — напратка, вопратка.

108



Зайграла, заскакала — і ў лес! 1 цэлы год нічога не гаварыла. 
Толькі ета й сказала.

(Легенды і паданні. С. 167. Зап. у м. Родня Клімавіцкага п. 
Магілёўскай губ.)

[Русалка]

У нас во, у суседа, у Цітаўцы, русалку паймалі ў лесе: на лядзе 
ў барану ўрязла. Дык ён аслабаніў і прывёў дамоў.

— Адкуль ты?
— Ад Іллі-прарока.
— А куды пойдзеш?
— К Іллю-прароку.
Дык год аджыла. I нічога не есць: толькі як гаршкі вымыець, 

дык пары хап-хап з гаршка. А тады завыла:
— Дружачкі-падружачкі, вазьміце мяне.
I ў лес.
Дык у яе ўсё жаноцкае... Валасы доўгія. Адзета прыгожа.

(Легенды і паданні. С. 167. Зап. у Хіславіцкай вол. Мсціслаўскага п. 
Магілёўскай губ.)

ЦІ ВЕДАЕШ, ШТО ГЭТА — ТРОЙЦА?
(жарт)

Ішоў мужык на святую Тройцу ў цэркаў, а насустрач яму ідзець 
пан і спрашываець:

— Куды ты ідзеш, мужычок?
— У царкву, маліцца Богу.
— Якое сягоння свята?
— Тройца.
— Ці ведаеш, што такое Тройца?
— He, паночку мой, не ведаю.
— Вот я табе расталкую.
Пан зняў з галавы шапку і кажыць:
— Бачыш: шапка маець верх, сяродку і падкладку, так і Бог 

адзін, да ў трох ліцах. Ці паняў?
— Паняў.
Пайшоў мужык далей, сустрэўся яму другі пан і спрашываець 

таксама, як той, што ўперад ішоў.
— Куды ідзеш?
— У царкву, маліцца Богу.
— Якое сягоння свята?
— Святая Тройца.
— А ведаеш ты, што гэта — Тройца?
— Чаму не ведаю? Як панава шапка.

(Жарты. С. 96.)

109



КАРАГОДЫ

Завіванне вянкоў

Гэты беларускі вясенні карагод узнік на аснове траецкага абра- 
ду. На Тройцу, якая дзе-нідзе звалася «зялёнымі святкамі», мо- 
ладзь збіралася ў бярозавых гаях, на берагах рэк і азёр. Вакол бярозкі, 
якая ў гэтыя дні карысталася асаблівай павагай і адлюстроўвалася 
часам у выглядзе дзяўчыны, упрыгожанай зеленню, вадзіліся ка- 
рагоды, спяваліся траецкія песні. Дзяўчаты «завівалі» бярозкі 
(спляталі галлё, злучалі два суседнія дрэўцы), плялі вянкі з паля- 
вых кветак і вешалі іх на дрэвах, хлопцы прыходзілі з бубнам. Пас- 
ля таго як бярозкі былі завіты, удзельнікі свята пяклі тут жа яеш- 
ню, а потым скакалі вакол дрэва і, пляскаючы ў далоні, спявалі.

Закаханыя мяняліся пярсцёнкамі, сяброўкі «куміліся» — 
цалаваліся цераз вянок, заплецены на бярозе, кляліся адна адной 
у дружбе. Старэйшая з жанчын садзілася на зямлю, брала пучок 
крапівы, прывязаны да шаста, і прыкідвалася дрэмлючай за прал- 
кай, назіраючы адначасова за дзявочым карагодам. Раптам яна 
імкліва ўскоквала, рабіла высокія смешныя скачкі і секла крапівой 
па руках дзяўчат, якія з рогатам разбягаліся.

У наступную нядзелю дзяўчаты зноў збіраліся ў тым жа гаі і 
распляталі вянкі, развязвалі голле бярозы пад песню:

На Тройцу мы вянкі вілі, 
На разгары развіваем...

На Магілёўшчыне ў Духаў дзень дзяўчаты накіроўваліся ў лес і 
таксама вілі вянкі. Кожная выбірала дзве невялікія бярозкі і, звя- 
заўшы іх верхавіны, праходзіла пад імі, напяваючы:

Пойдзем, дзевачкі, у луг гуляць, 
Зялёных вянкоў завіваць...

Потым зрывалі са сваіх бярозак зялёнае голле, рабілі з яго вянкі 
і ішлі да ракі, кідалі вянкі ў ваду і па іх варажылі пра будучае. Калі 
вянок плаваў, лічылася добрай прыкметай, патанаў — дрэннай. У 
дзень Пятра і Паўла дзяўчаты ішлі да таго ж ляска развіваць вянкі, 
мяркуючы, што дрэва будзе праклінаць тую, якая не разаўе свайго 
вянка. Гэты паход таксама суправаджаўся песнямі, пачастункамі і 
карагодамі. Вось адна з мелодый, пад якую вадзілі карагоды ў 
Магілёўскай вобласці:

110



хлоп_ цам

У карагодзе, апісаным К. Галяйзоўскім пад назвай «Завіванне 
вянкоў», акрамя вышэйапісанага абраду ў харэаграфічна абагуль- 
ненай форме паказваўся працэс ткацтва. Асобныя фігуры яго 
называліся таксама, як этапы работы, і прадстаўлялі сабой на- 
ступнае:

1. «Кругам». Дзяўчаты з песняй «Ва лузях было, ва зялёных лу- 
зях» рухаліся адна за адной па крузе, але не браліся за рукі.

2. «Завулачкам». Дзяўчаты станавіліся ў два рады твар у твар. Потым 
пярэднія дзяўчаты ў кожным радзе паварочваліся і адначасова абьі- 
ходзілі рады спачатку з вонкавага боку, а потым з унутранага — 
«завулачкам», і станавіліся на свае месцы.

«Завулачкам» «Навіваць»

Тое ж самае рабіла другая пара дзяўчат, трэцяя, і гэтак да за- 
канчэння. Адначасова спявалася песня аб злым свёкры.

3. «Навіваць». Гэтая фігура выконвалася пасля таго, як дзяўчаты 
«завілі вянкі». Спачатку яны, узяўшыся за рукі, з песняй хадзілі па 
крузе. Потым круг у адным месцы разрываўся, і дзяўчына, якая 
знаходзілася ў месцы разрыву, больш не рухалася, астатнія ж 
працягвалі хадзіць і «абмотвалі» яе, як ніткі шпульку.

4. «Снаваць». Тры дзяўчыны садзіліся па вуглах трохвугольніка, a 
астатнія, узяўшыся за рукі, ланцужком хадзілі вакол іх, выпісваючы 
васьмёркі так, што дзве з сядзячых па чарзе знаходзіліся ў цэнтры

111



« Ткаць»

круга, а адна — увесь час звонку, вы- 
конваючы, такім чынам, «крывы танок».

Уся гэтая фігура выконвалася пад пес- 
ню, дзе гаварылася аб тым, «што мо- 
ладцы сталі дзяшовымі», адзяўчаты, на- 
адварот, падаражалі.

5. «Кішку здымаць». Удзельніцы ста- 
навіліся ў два рады, працягвалі адна ад- 
ной рукі, уздымалі іх угору і рабілі ва- 
ротцы для праходу. Па гэтым праходзе 
прабягала, не размыкаючы рук і павяр- 
нуўшыся тварам адна да адной, першая 
пара, потым другая, трэцяя і г. д. Яны 
станавіліся за ўсімі зноў адна за адной. 
Калі прабягалі ўсе пары, гульня паўта- 
ралася ў процілеглым парадку. Гэта фігура 
звалася таксама «ручайком».

6. «Надзяваць». Дзяўчаты станавіліся ў 
круг, часам з паднятымі рукамі, а адна з

іх прабягала па крузе, абыходзячы кожную з удзельніц па чарзе 
справа ці злева.

7. «Ткаць». Дзяўчаты станавіліся шчыльна адна да адной у два
рады і, сашчапіўшы крыж-накрыж рукі, рабілі так званую «лавач- 
ку». 3 абодвух бакоў гэтага здвоенага рада стаялі «ткачыхі», адна з 
якіх усаджвала на счэпленыя рукі першай пары каго-небудзь з дзя- 
цей, а другая прымала дзіця з другога боку, пасля таго, як гэты 
малы быў перакінуты з рук на рукі кожнай парай. Дзіця, такім 
чынам, малявала рух папярэчнай ніткі ў палатне.

(Ю. Чурко. С. 16-19.)

Крывы танок

Беларускі веснавы карагод. Ён вядомы таксама як «Крывы та- 
нец». У асноўным пашыраны ва ўсходняй частцы Беларусі. Пад спя- 
ванне песень дзяўчаты, узяўшыся за рукі, абыходзілі «крыва» трох 
удзельніц (або хлопчыкаў ці калочкаў, убітых у зямлю), якія раз- 
мешчаны па кутках правільнага трохкутніка. Затым карагод замы- 
каў ланцуг. У многіх варыянтах тэкстаў расказваецца пра нялюбага 
мужа («Мой нялюбы ў гуслі грае» — Веткаўскі р-н, «Разазлю, ра- 
зазлю пастылага мужа» — Смаленская губ.); праяўляецца 
масленічная тэматыка («Дзеўкі кашу варылі, Жоўтым маслам 
палівалі, Белым сырам пасыпалі» — Веткаўскі р-н); казачная 
таямнічасць («Як выведам канец, то ўбачым той дварэц» — 
Лельчыцкі р-н) і іншыя. Карагод паходзіць з глыбокай стара- 
жытнасці і звязаны з «паганскімі» шлюбнымі ігрышчамі, аб сва- 
бодзе якіх марылі ў песнях жанчыны («Пайду ў танок, саўю вя- 
нок»), Матыў згубленага вянка (сімвал дзявочай цнатлівасці) і «за- 
сеянага поля» (сімвал пладавітасці жанчын) — асноўная ідэя пе-

112



сень і дзеянняў карагода. Наяўнасць трох дзяцей (бывае, і чатырох) 
пасярэдзіне карагода, магчыма, можна тлумачыць гіпотэзай 
акадэміка Б.А. Рыбакова, пра яго «ромба-пункцірную кампазіцыю», 
якая схематычна азначала плоднасць зямлі і жанчын. У Гомельскім 
павеце таксама вадзілі «Крывы танок» і пад песню «Ой, венча, 
мой венча» («Ой, я цябе звіла, я цябе ды не насіла...’ А мацюхна 
зняла, ды й нялюбаму дала» — зап. 3. Радчанка). У Чарнігаўскай 
губерні беларусы вадзілі карагод «Лука» вакол трох хлопчыкаў, якіх 
затым падымалі вышэй галавы, «штоб доўга лён радзіў» (зап. М. 
Косіч). Выводзяць «крывулю» і з больш сучаснымі тэкстамі песень 
(«Ой, на рэчцы, рэчцы там дзеўка гуляла») у Веткаўскім р-не, які 
з’яўляецца эпіцэнтрам сучаснага бытавання «Крывога танка», як і 
карагод «Страла». Балетмайстар К. Мулер выкарыстаў матыў кара- 
года ў балеце «Князь-Возера». На Масленым тыдні, калі ў асноў- 
ным вадзілі яго, быў так званы Крывы чацвер, на які не рэкамен- 
давалася нічога садзіць у агародзе, акрамя агуркоў і гарбузоў.

Адзін з варыянтаў «Крывога танца» быў запісаны М. Козенка ў в. 
Заброддзе Лельчыцкага раёна ў 1985 годзе. «Перад пачаткам кара- 
года вызначаюць трох дзяўчынак або маладзейшых дзяўчат і 
акрэсліваюць ім месца на гульнёвай пляцоўцы так, каб пры злучэнні 
паміж імі ліній атрымаўся трохкутнік. У час карагода дзяўчаты могуць 
стаяць або сядзець на зямлі. Усе ўдзельнікі карагода становяцца 
адзін за адным і злучаюць рукі. Па камандзе першай карагодніцы 
ўсе рухаюцца ўперад услед за ёй, пачынаючы з правай нагі, адна- 
часова спяваюць:

...I на Дуна, Дунаю 
Дай у крывога танца, 
Дай у крывога танца 
Ці не выведуць дзеўкі конца. 
Вялі, вялі, да не вывелі 
Шчэ й учора з вячора, 
Шчэ й учора з вячора, 
3 цёмненькай ночы, 
3 цёмненькай ночы, 
3 вечара да поўначы.

Рухава J=130

8. Зак. Зак. 5145.
113



Першая карагодніца «простым крокам» вядзе ўсіх вакол трох 
дзяўчынак. Дагнаўшы апошнюю, першая карагодніца злучае з ёю 
рукі. Карагод працягваецца па замкнутым ланцужку.

Алесь Лозка

ПЕСНІ

Зялён гай
Апрацоўка А. АЛЯХНОВІЧА

Зялён гай падмяцён 
Зялёнаю мяткаю, 
Дробненькаю руткаю 
Высыплён.

Хто ж яго падмятаў? 
Падмятала дзеванька, 
Падмятала молада 
Сама адна.

Хто ж да яе прыходзіў? 
Прыходзіў Іванечка, 
Прыходзіў малодзенькі 
Сам ён адзін.

Што ж ён ёй прыносіў? 
Прыносіў чаравічкі, 
Прыносіў невялічкі, 
Ёй дараваў.

Як жа ён ёй дараваў?
Ой, знімаў ён шапачку 
Ды да ножак кланяўся — 
Такдараваў.

(Цітовіч. С. 59. Зап. Р. Шырма ў 1935 г. ад групы дзяўчат у в. 
Вялікія Грынкі Свіслацкага р-на Гродзенскаіі вобл.)

114



Жалейка 
альбо 
дудка

Дудаа

115



SSXi®Xi®X<«X^^

жжж<ж«>^^

116



^<^^^

І«Ж^8^^^

117



Ды чаму ж ты, яліначка

— Ды чаму ж ты, яліначка, 
He зялёна, 
He зялёна? (3)

— Ды як жа мне, яліначцы, 
Зялёнай быць, 
Зялёнай быць? (3)

Пада мною два купчыкі
Начавалі,
Начавалі. (3)

Яны ж маё карэнейка
Вытапталі,
Вытапталі, (3)

Яны ж мае буйны веткі 
Паламалі, 
Паламалі (3)

Ды на бітай дарожачцы 
Раскідалі, 
Раскідалі. (3)

(БНП. С. 2J. Зап. ад Л. Рэдзькі ў в. Каралевічы на Дзісненшчыне.)

Васіль жа мой, васілёчак, васілёчак

Васіль жа мой, васілёчак, васілёчак, 
Бела-розавы цвяточак, цвяточак.

Першым разам я яго саджала, я яго саджала, 
Другім разам палівала, палівала.

118



Другім разам палівала, палівала, 
Трэцім часам я яго сарвала, я яго сарвала.

Сарву цвяток, саўю вянок, саўю вянок, 
Саўю вянок, пайду ў тынок, пайду ў тынок.

(Гомельская вобл. С. 102. Зап. В. Захарава ў 1980 г. у в. Рудня- 
Каменева Лоеўскага р-на ад групы жанчын.)

Ды штоў садзе лялеіцца?

Ды што ў садзе лялеіцца, 
Ці не бель там бялеіцца?

Ой, не бель то бялеіцца, 
He макоўка чырванеіцца.
Дачка ў мамкі красуецца, 
Па зялёным садзе ходзючы.

Па зялёным садзе ходзючы, 
Чысту росу збіраючы.

119



Той расою умывалася, 
Каб мілому падабалася.

Ой, не бель то бялеіцца, 
He макоўка чырванеіцца.

(Цітовіч. С. 58. Зап. Г. Цітовіч у 1932 г. ад П. Цітовіч у в. Рэчкі 
Шаркаўшчынскага р-на Віцебскаіі вобл.)

На Граной нядзелі русалкі сядзелі

На Граной нядзелі русалкі сядзелі, 
Ой, рана-рана, русалкі сядзелі. 
Русалкі сядзелі, на Бога глядзелі, 
Ой, рана-рана, на Бога глядзелі. 
А Бог сына жэне, Ілля дочку аддае, 
Ой, рана-рана, Ілля дочку аддае. 
На новай сялібе пшаніца стаяла, 
Ой, рана-рана, пшаніца стаяла. 
Пшаніца стаяла, каласком махала, 
Ой, рана-рана, каласком махала. 
Каласком махала, галаском крычала, 
Ой, рана-рана, галаском крычала: 
«Дзевачкі ж, сястрычкі, падайце ж вадзічкі, 
Ой, рана-рана, падайце вадзічкі.
Цяжка ж мне стаяці, каласком махаці, 
Ой, рана-рана, каласком махаці».

(Вянок беларускіх народных песень /Зап. У. Раговіч у 1985 г. у в. 
Стаўбун Веткаўскага р-на Гомельскай вобл. ад М.Л. Зуевай, 1927г.н., 
АЛ. Фяськовай, 1922г.н., МД Таранавай, 1924г.н., Грамадцовай, 1923 г.н., 
Ф.Ф. Халюковай, 1910 г. н., М.П. Чуяшавай, 1930г.н., ЗД. Бураковай, 
1937 г.н.)

120



Ox ты, ластаўка, ты касістая

Ох ты, ластаўка, ты касістая, 
Ох і ой, люлі, ты касіста... У!

У цябе шышачка грабяністая, 
Ох і ой, люлі, грабяніста... У!

He лятай рана па застрэшаўку, 
Ох і ой, люлі, па застрэша... У!

Ой, не ві гнязда із саломачкі, 
Охі ой, люлі, із салома... У!

Із саломачкі проці лецячка, 
Ох і ой, люлі, проці леця... У!

Проці лецячка, проці жаркага, 
Ох і ой, люлі, проці жарка... У!

А саві гняздо із зямелячкі, 
Ох і ой, люлі, із зямеля... У!

Із зямелячкі проці лецячка, 
Ох і ой, люлі, проці леця... У!

(Гомельская вобл. С. 64—65. Зап. В. Ліцьвінка, У. Раговіч у 1985 г.
у в. Казацкія Балсуны Веткаўскага р-на ад Г. Суднекі, 1937 г. н.)

Зялёная травачка вылягаецца

Зялёная травачка вылягаецца. У!
Вылягаецца, ўжо вострае косачкі дажыдаецца. У!
Дажыдаецца, мілы мой ў дарожку сабіраецца. У!
Сабіраецца, з усімі суседзямі ён прашчаецца. У!
Ён прашчаецца, са мной, краснай дзёўкай, не растаецца. У!
He растаецца, прашчай, прашчай, дзевіца,
Прашчай, жызнь мая. У!
Прашчай, жызнь мая, паеду ў дарожаньку,

121



Сем год не буду. У!
Сем год не буду, прыеду з дарожачкі, 
Жаніцца буду. У!
Жаніцца буду, цябе, красну дзевіцу, 
Заручаць буду. У!

3я_ лё_ на_ я тра_ ва_ чка вы_ ля_га_ ец_ца. У!

(Зап. А. Аляхновіч у 1998 г. у г.п. Рудзенску Пухавіцкага р-на 
Мінскай вобл. ад М.А. Плаксінай, 1921 г.н., з в. Горанка Краснапольс- 
кага р-на Магілёускай вобл.) Натацыя напеву А. Аляхновіча.

Ох, і што й та за трава?

Ох, і што й та за трава? 
Э-э-э-э-э!
Ой, на мяжы ў полі расла. У!

На мяжы ў полі расла.
Э-э-э-э-э!
Ой, сінім цветам зацвіла. У!
Сінім цветам зацвіла.
Э-э-э-э-э!
Жоўту краску пусціла. У!

Ох, і што й та за дружок?
Э-э-э-э-э!
Ой, не далёка ад мяне. У!

He далёка ад мяне.
Э-э-э-э-э!
Ой, ён не адведае мяне. У!

Запрагу-ка я каня.
Э-э-э-э-э!
Ой, ды й паеду к яму я. У!

122



(Зап. А. Аляхновіч у 1998 г. у г.п. Рудзенску Пухавіцкага р-на 
Мінскай вобл. ад М.А. Плаксінай, 1921 г.н., з в. Горанка Краснапольс- 
кага р-на Магілёўскай вобл.) Натацыя напеву А. Аляхновіча.

Ой, мамка мая, пагуляю я

— Ой, мамка мая, пагуляю я. У!
Ой, мамка мая, я дачка твая. У!
— Гуляй, мая дачка, пакуль жыва. У!
А як памру я, мінецца гульня. У! 
Мінецца гульня красавання. У!

(Зап. А. Аляхновіч у 1998г. у г.п.Рудзенску Пухавіцкага р-на Мінскай 
вобл. ад М.А. Плаксінай, 1921 г.н., з в. Горанка Краснапольскага р-на 
Магілёўскай вобл.) Натацыя напеву А. Аляхновіча.

Ой, мамка мая, пагуляю я *

— Ой, мамка мая, пагуляю я. У!
Ой, мамка мая, я сынок твой. У!
Налі мне баршча, ў мяне хлеб свой. У!
— Прахадзі, сынок, у парозе не стой. У!
Наллю табе боршч, аддам хлеб свой. У!
— Ой, мамка мая, хопіць мне баршча. У! 
А ты хлеб свой з’еш яго сама. У!

(Зап. А. Аляхновіч у 1998 г. у г.п. Рудзенску Пухавіцкага р-на 
Мінскай вобл. ад М.А. Плаксінай 1921 г.н. з в. Горанка Краснапольс- 
кага р-на Магілёўскай вобл.) Натацыя напеву А. Аляхновіча.

* Спяваецца на папярэднюю мелодыю.
123



ВЕСНАВАЯ ТРАДЫЦЫЯ
IЯЕ ВЫКАРЫСТАННЕ Ў РАБОЦЕ 3 ДЗЕЦЬМІ

Вясна, у параўнанні з іншымі порамі года, найбольш багата аб- 
радамі, звычаямі, рытуаламі, якія звязаны з працоўнай дзейнасцю 
чалавека, яго адвечнымі клопатамі аб ураджаі, дабрабыце сям’і, 
марамі і спадзяваннямі на лепшае будучае. Характар і змест весна- 
вой абраднасці вызначаюць аграрна-бытавыя элементы і эстэтыка 
ўспрымання прыроды чалавекам.

Веснавы традыцыйны цыкл складаюць наступныя святы, якія 
найбольш багаты песнямі: Гуканне вясны, Вялікдзень, Юр’я, Па- 
хаванне стралы, Зялёныя святкі. Да нашага часу ў першапачатко- 
вым выглядзе веснавыя абрады не захаваліся, але і сёння існуюць 
іх асобныя элементы, напрыклад песні, якія вызначаюцца сваёй 
яскравай вобразнасцю, манерай выканання, асаблівасцямі музыч- 
най пабудовы, эмацыянальнасцю.

Найбольшую жанравую акрэсленасць маюць вяснянкі, юраўскія, 
траецкія, куставыя, русальныя песні. Шмат лірычных песень, звя- 
заных з тэмай кахання, шлюбу, працы, толькі ўмоўна адносяць да 
веснавых песень.

Пачынаецца веснавы цыкл з Гукання вясны. У наш час гэтае 
свята актьіўна адраджаецца і ва ўмовах горада. Многія вучні Мінска 
ў апошнія гады прымаюць актыўны ўдзел у падрыхтоўцы і 
правядзенні Гукання вясны, з задавальненнем выконваюць песні- 
вяснянкі на самім свяце.

Вяснянкі вельмі разнастайныя па змесце і форме. I ўсё ж галоў- 
ная думка гэтых песень прасочваецца даволі выразна — замыканне 
зімы і адмыканне лета. 3 прыходам цёплых дзён абуджаецца і ажы- 
вае прырода, якая з’яўляецца носьбітам спадзяванняў селяніна на 
добры ўраджай. Вялікую ролю ў вяснянках іграюць птушкі — вес- 
туны вясны. Невыпадкова ў многіх веснавых песнях змяшчаецца
124



зварот да птушак, пчолак, каб яны хутчэй прынеслі цяпло. Сам 
вобраз вясны малюецца даволі рэалістычна, ён адлюстроўвае кло- 
паты селяніна, патрэбы, звязаныя з яго працай. Пажаданне багата- 
га ўраджаю лейтматывам праходзіць праз юраўскія, велікодныя і 
траецкія песні.

Адметнай рысай вяснянак з’яўляецца наяўнасць інтанацый «за- 
гукання». Яны звычайна завяршаюць кожную музычную фразу 
выклічнікамі: «Угу!», «Ту!», «Агу’», «У!» і інш. Гэтыя песні разлічаны 
на эфект рэха. У народзе, як адзначаюць некаторыя даследчыкі, 
заўсёды заўважалі змены ў прыродзе і спявалі песні ў адпаведнасці 
з канкрэтнымі прыроднымі абставінамі. Напрыклад, у некаторых 
мясцовасцях вяснянкі ніколі не спявалі на «голы лес», а чакалі 
таго часу, калі з’явіцца лісце. Лес, пакрыты зелянінай, — цудоўны 
прыродны рэзанатар, які пры спевах выклікае рэверберацыю. Эфект 
рэха ўтвараецца таксама на воднай прасторы. Людзі добра ведалі 
акустычныя асаблівасці прыроды, выкарыстоўвалі іх, рабілі ася- 
роддзе саўдзельнікам абраду. Невыпадкова вяснянкі спявалі на ўзгор- 
ках, адкрытых месцах, на прасторы. Такім чынам чалавек і прыро- 
да быццам уступалі ў своеасаблівы дыялог. Еднасць чалавека і пры- 
роды, якая ўзнікае ў час выканання веснавых песень, з’яўляецца 
адной з умоў стварэння своеасаблівай манеры народных спеваў — 
спеваў-«загуканняў».

Як і зімовыя песні, вяснянкі спяваюцца ва ўнісон, што з’яў- 
ляецца вядучай манерай пры харавым выкананні традыцыйных 
песень.

Вельмі распаўсюджанай на Беларусі з’яўляецца вяснянка «Вол 
бушуе — вясну чуе». Варыянты гэтай песні надзвычай яскравыя ў 
мастацкіх адносінах, кароткія, простыя па пабудове, патрабуюць 
зычнай манеры выканання. Звычайна сумяшчаюць супрацьлеглыя 
моманты жыцця чалавека і іншых жывых істот:

Вол бушуе

Вол бушуе — 
Вясну чуе*.  
Баран бляе —

*Кожная страфа паўтараецца.

125



Ў поле хоча. 
Курка сакоча — 
Несціся хоча. 
Дзеўка плача — 
Замуж хоча. 
Стары крэхча — 
Пажыць хоча.

(Веснавыя песні/Склад. Г.А. Барташэвіч, Л.М. Салавей. Мн., 1979. 
С. 76. Зап. М.М. Чуркін у 1910 г. у в. Дакурнішкі Ашмянскага п. 
Віленскай губ. ад М. Станкевіча.)

Сустракаюцца і творы, у якіх традыцыйны сюжэт пра вала звя- 
заны з рэальнай жыццёвай сітуацыяй, у якой апынулася дзяўчына 
з-за сваёй нядбайнасці.

Ды ў зялёнай дуброве

Ды ў зялёнай дуброве, эй! 
Там Дуня волы пасла. 
Напасвіўшы волы, 
Пайшла ў сад гуляці.

Покуль Дуня гуляла, эй! 
Свае волы пагубляла.
Што Дуні рабіці? 
Будзе маці біці.

126



Будзе маці Дуню біці, эй!
Стануць бабы гаварыці: 
«Няўдала дзяўчына, 
He вазьму за сына».

(Зап. А. Аляхновіч у 1998 г. у г. п. Рудзенску ад Е.Н. Марозавай, 
1932 г.н., з в. Слабада Пухавіцкага р-на Мінскай вобл.)

Песня «Ды ў зялёнай дуброве» можа быць толькі ўмоўна пры- 
меркавана да вяснянак. Па сваёй музычнай пабудове яна хутчэй 
адносіцца да працяжных твораў — шэдэўраў песеннай лірыкі. Гэта 
незвычайна душэўная, ласкавая, пяшчотная песня патрабуе 
наяўнасці дастатковых вакальных даных у выканаўцы, таму што 
яна вельмі развітая і закончаная ў меладычным плане. Пры 
выкананні трэба звярнуць асаблівую ўвагу на плаўнасць і даклад- 
насць выканання распеўных гукаў, якія патрабуюць глыбокага ды- 
хання. Песня можа выконвацца вучнямі старэйшых класаў у паза- 
класнай рабоце.

У прыведзенай ніжэй вяснянцы з працоўным сюжэтам перава- 
жае паэтычна-мастацкае ўвасабленне сялянскіх спраў, выкліканае 
адчуваннем вясны:

Ой, вясна, вясна, вясняначка

— Ой, вясна, вясна, вясняначка, 
Дзе ж твая дачка Мар’яначка? Во-у!

— Пагнала бычка на раначкі, 
А сама села на ганачкі. Во-у!

— Пасіся, бычок, на раначках, 
А я паскачу на ганачках. Во-у!

— Пасіся, бычок, пад ліпкамі, 
А я паскачу пад скрыпкамі. Во-у!

127



— Пасіся, бычок, пад гумнамі, 
А я паскачу пад бубнамі. Во-у!

(Зап. А. Аляхновіч у 1998 г. у г.п. Рудзенску Пухавіцкага р-на 
Мінскай вобл. ад М.А. Плаксінай, 1921 г.н., з в. Горанка Краснапольс- 
кага р-на Магілёўскай вобл.) Натацыя напеву А. Аляхновіча.

На гэтую мелодыю, як расказвае Матрона Андрэеўна Плаксіна 
з в. Горанка Краснапольскага раёна Магілёўскай вобл., спявалі так- 
сама вяснянку «На моры вутка купалася». Надыход вясны выклікае 
ў дзяўчыны абуджэнне пачуццяў:

На моры вутка купалася, 
На беражочку сушылася. У-у-у!

На беражочку сушылася, 
Я, маладзенька, журылася. У-у-у!

Я, маладзенька, журылася, 
Ці была вясна, ці не была. У-у-у!

Маці на вулку не пускала, 
У святліцу запірала. У-у-у!

— Ой, пусці, маці, пагуляці,
3 дзеўкамі вясну пагукаці. У-у-у!

3 дзеўкамі вясну пагукаці,
3 хлопцамі коней павадзіці. У-у-у!

Конікі мае вараныя,
Хлопчыкі мае маладыя. У-у-у!*

(Зап. А. Аляхновіч у 1998 г. у г.п. Рудзенску Пухавіцкага р-на 
Мінскай вобл. ад М.А. Плаксінай, 1921 г.н., з в. Горанка Краснапольс- 
кага р-на Магілёўскай вобл.)

Некаторыя вяснянкі ўтрымліваюць водгук сівой старажытнасці, 
калі ўсе справы калектыву вырашаліся са згоды роданачальнікаў, 
старэйшых людзей. Наступная вяснянка, нягледзячы на простую 
мелодыю, якая пабудавана ў межах кварты, пры выкананні ства- 
рае ўражанне аб’ёмнасці гучання і незвычайнай эмацыянальнай 
насычанасці. Песня вельмі зручная для спявання вучнямі рознага 
ўзросту, таму што не толькі невялікая па інтэрвальным складзе, 
але і плаўна рухаецца па ступенях ладу. Вобраз вясны ў ёй выступае 
як нейкая персаніфікаваная асоба, якая прыносіць радасць лю- 
дзям.

*Спяваецца на мелодыю «Ой, вясна, вясна, вясняначка». Паводле заўвагі вы- 
канаўцы, песня спявалася для «лянівых дзяўчат».

128



Памажы, Божа, нам вясну гукаць
Натацыя напеву А. АЛЯХНОВІЧА

Па_ “а_ жы, Бо_ жа. нам вяс_ ну гу_ каць,

— Памажы, Божа, нам вясну гукаць, 
Ой, люлі, люлі, нам вясну гукаць.

Ой, вясна красна, што нам прынесла?
Ой, люлі, люлі, што нам прынесла?
— Старым дзядочкам па кіёчачку, 
Ой, люлі, люлі, што із ліпачкі.
Старым бабачкам па маточачку, 
Ой, люлі, люлі, што зімой пралі.
Усім хлопчыкам па дудачцы, 
Ой, люлі, люлі, што із вербачкі.

Усім дзевачкам ды па стужачцы, 
Ой, люлі, люлі, заплятаць косы.

Усім дзетачкам па яечачку,
Ой, люлі, люлі, шчэ й па булачцы.
Ой, вясна красна, Велікодны дзень, 
Ой, люлі, люлі, Велікодны дзень.

У гэты дзянёк ды Хрыстос васкрэс, 
Ой, люлі, люлі, ды Хрыстос васкрэс.

(Зап. А. Аляхновіч у 1998 г. у г.п. Рудзенску Пухавіцкага р-на 
Мінскай вобл. ад М.А. Плаксінай, 1921 г. н., з в. Горанка Краснаполь- 
скага р-на Магілёўскай вобл.)

У песні ствараецца вобраз шчодрай вясны, якая кожнаму 
прыносіць радасць, заняткі, уцехі. Несумненна, што характар гэ- 
тага карагода — абрадавы, у ім адчуваецца наяўнасць гульнёвых і 
танцавальных элементаў і ўвогуле веснавой традыцыі. Сінкрэтызм 
мастацкіх сродкаў, г. зн. спалучэнне слова, танца, музыкі, мімікі і 
пантамімы ў веснавых карагодах, ствараў магічную сілу ўздзеяння 
на выканаўцаў і слухачоў.

9. Зак. Зак. 5145. 129



Важнымі момантамі Гукання вясны былі паленне агню, пячэн- 
не «жаваранкаў», птушак, асабліва на Саракі, калі, паводле на- 
роднага павер’я, прыляталі сорак выраяў: шпакі, гусі, буслы, качкі, 
жаўрукі і інш. Выпякалі таксама галушкі, якія раздавалі дзецям.

Зварот у вяснянках да вясны, прыроды, птушак насіў заклі- 
нальны характар, імкненне ўздзейнічаць на тую ці іншую з’яву 
прыроды з пэўнай мэтай — дапамагчы ў працы земляробу.

Паэтычны сімвал веснавых песень — адмыканне вясны і замы- 
канне зімы, перамога святла над цемрай. Для вяснянак характэрна 
анімістычнае ўспрыманне вясны, яе адухаўленне, што стала паэ- 
тычнай умоўнасцю і ўспрымаецца як мастацкі вобраз.

Важным вобразам-сімвалам веснавых песень з’яўляецца дзяво- 
чы вянок з кветак, галінак дрэў, які сімвалізуе каханне і шлюб. Ён 
абавязковы эстэтычны атрыбут абрадаў і песень.

Пры гуканні вясны часам спяваліся творы, не звязаныя з канк- 
рэтным абрадам, напрыклад з сюжэтам пра працу са льном, калі 
нядбайная жонка ў свой час не напрала кудзелі.

Ой, што вясна, то вясна

Ой, што вясна, то вясна, 
Чужыя жанкі ткуць кросна, 
А мая чэша лён, чэша, 
Пад акенечкам седзячы.

Ой, што вясна, то вясна, 
Чужыя жанкі ткуць кросна, 
Пад акенечкам седзячы, 
У акенечка гледзячы.

(Беларускія народныя песні. Т.З. /Запіс Р. Шырмы. Мн., 1962. С. 9.
Зап. у 1932 г. ад Г. Шырмы ў в. Шакуны Пружанскага п.)

Да пазаабрадавых песень належыць і наступны веснавы кара- 
год, у якім паэтычнымі сродкамі малюецца вобраз бярозы:

130



На лугу, на зелянёшанькім

Апрацоўка А. АЛЯХНОВІЧА

131



На лугу, на лугу зелянёшанькім, 
Там бярозка стаіць адзінёшанька. 
Нізка бярозанька накланілася, 
Горка бярозанька зажурылася.

— Ты скажы, што з табой прыключылася, 
Ад чаго галавой накланілася.
— Людзі нядобрыя сустракалісь мне, 
Веткі зялёныя абламалі мне.

Мы лячылі бярозку зялёную, 
Палівалі вадзіцай сцюдзёнаю. 
Стала бярозанька зелянёшанька, 
Стала кудравая весялёшанька.

(Зап. А. Аляхновіч у г.п. Рудзенску Пухавіцкага р-на Мінскай вобл. 
ад М.А. Плаксінай, 1921 г.н., з в. Горанка Краснапольскага р-на 
Магілёўскай вобл.)

Найбольш характэрнымі рысамі паэтычнай вобразнасці вясня- 
нак з’яўляюцца метафары, гіпербалы. Па характары гэтыя творы 
лірычныя, задушэўныя, ласкавыя, усхваляваныя, узнёслыя, адз- 
начаюцца ўнутранай закончанасцю і лагічнай пабудовай верша.

Многім вяснянкам уласцівы складаныя, сінкапіраваныя рыт- 
мы, паўзы паміж гукамі, затрыманні (ферматы) у канцы сказаў. 
Адчуваецца, што настрой выканаўцы вельмі ўздзейнічаў на манеру 
выканання, якая вызначалася ўнутранай свабодай і глыбокім 
пранікненнем у змест песні. Шматлікія выклічнікі накшталт ЭІ, Во!, 
Эй!, Ой!, Ох!, Вой!, а таксама і іншыя, павінны выконвацца без кры- 
ку, але заўсёды з акцэнтам, які адпавядае характару і настрою 
песні. Важна, каб распеўныя склады спяваліся дакладна, падкрэс- 
лена. Як паказвае практыка, выканаўцам не заўсёды хапае вакаль- 
най тэхнікі для ўзнаўлення гуку, пабудаванага на некалькіх нотах, 
якія аб’яднаны лігай. Іншым часам некаторымі спевакамі проста 
не ўсведамляецца важнасць выканання ў працяжных веснавых пес- 
нях кожнай ноты, якая непарыўна злучана з наступнай.

Зразумела, што раскрыць характар выканання вяснянак магчы- 
ма толькі пры ўмове ведання іх сувязяў з абрадавым дзеяннем, 
працоўнай дзейнасцю чалавека і разумення першапачатковай 
магічнай функцыі.

На жаль, многія моманты выканання вяснянак практычна нельга 
паказаць пры натацыі напеву, таму трэба ўдумліва падыходзіць да 
інтэрпрэтацыі кожнага твора.

Валачобныя песні, якія спявалі ў час святкавання Вялікадня, — 
адметная рыса беларускага фальклору. Яны іграюць уабрадзе вядучую 
ролю, выконваюць разам з практычнымі функцыямі эстэтычныя і 
маральна-выхаваўчыя. Яскравыя прыкметы гэтых песень — чаргаван- 
не запеву песні пачынальніка і прыпеву падхватнічкаў, іх дакладнае 
прызначэнне пэўнаму ўзросту людзей, спецыфічныя прыпевы, фор- 
мульнасць напеваў, устойлівая рытміка, звязаная з рухам, гімнічны 
характар гучання, мастацкая дасканаласць вершаў і інш.
132



Валачобныя песні па сваім змесце нагадваюць калядкі і шчадроўкі. 
Разам з падабенствам, якое носіць фармальны, знешні характар, 
валачобныя песні, на нашу думку, больш разнастайныя па сваёй- 
кампазіцыйнай пабудове, развітыя ў меладычным плане, законча- 
ныя па форме ў параўнанні з зімовымі песнямі. Для валачобных 
песень уласцівы ўстойлівыя эпітэты і словаспалучэнні, прыпевы, 
якія ствараюць шырокі спектр пачуццяў і настрояў.

Цераз поле ды шырокае

Це_

Умерана скора *=112

3

ды шы ро

но ж

Цераз поле ды шырокае, 
Ды віно ж маё зеляное!*  
Ішлі, беглі валачобнічкі: 
Валачыліся, памачыліся, 
К слаўнаму пану прыбіліся. 
Чым пан-гаспадар праславіўся? 
Перад каралём з вараным канём 
Падмятаў двары ўсё павым пяром, 
Усё павым пяром, залатым крылом. 
Стаўляў сталы ўсе цясовыя, 
Усё цясовыя, папісаныя.
Засцілаў сталы ўсё кітайкаю, 
Усё кітайкаю ды бяленькаю, 
Стаўляў кубкі ўсё мядзяныя, 
Усё мядзяныя, падзіманыя. 
Наліваў кубкі зеляным віном, 
Зеляным віном, чорным півам, 
Чорным півам, салодкім мядком. 
Чорнае піва — для самога пана, 
Зеляно віно — для яго жаны, 
Салодкі мядок — для яго дзяток.

(Беларускія народныя песні, 1962. Т. 3. С. 59. Зап. у 1934 г. ад В. Пут- 
рыч у в. Падкасоўе Навагрудскага п.)

*Прыпеў «Ды віно ж маё зеляное!» паўтараецца пасля кожнага радка.

133



Для некаторых валачобных песень характэрны традыцыйныя 
сюжэты: спаборніцтва паміж дзяўчатамі і хлопцамі, высмейванне 
адмоўных рыс у паводзінах і характары апошніх. Зразумела, гэты 
акт не мае канфліктнага, абразлівага значэння для хлопцаў, наад- 
варот, адмоўныя рысы іх характараў падаюцца жартоўна.

Загарэўся сыры бор

Юр'

Загарэўся сыры бор, 
Ніваю, Юр’я, ніваю!*  
Пайшлі хлопцы гасціці, 
Рэшатам воду насіці. 
А ў рэшаце вады нет, 
А ў хлопцаў праўды нет. 
Пайшлі дзеўкі гасіці, 
Вянкамі воду насіці. 
А ў вяночках вада ёсць, 
А ў дзевачак праўда ёсць. 
Загарэўся сыры бор!

(Беларускія народныя песні, 1962. Т. 3. С. 104. Зап. у 1929 г. ад 
А. Стаповіча з в. Тулікі Івянецкага п.)

Валачобны абрад, як і валачобныя песні, зведаў уплыў хрыс- 
ціянства. Намі запісана песня, у якой спалучаюцца розныя сюжэ- 
ты: пра ўваскрэсенне Хрыста, велікоднае яйка, бабку і сірату, якому 
не хапіла святочнага пачастунка. Але ж, у адрозненне ад іншых 
падобных сюжэтаў, у гэтай песні бабка надзяляе сірату парасём і 
кошыкам гароху.

*Прыпеў паўтараецца пасля кожнага радка.

134



На Вялікдзень

Ha Вялікдзень, ды на першы дзень, 
Хрыстос васкрэс, сын Божы*.
Сабраліся хлопцы, малады малойцы, 
Згаварыліся й павалачыліся, 
Павалачыліся, замачыліся.
Дала бабка ўсім па яечку, 
А сіраце не дасталася.
Пайшла сірата да й заплакала, 
— Вярніся, сірата, дам табе парася. 
Дала парася, шчэ й гароху ношку, 
Шчэ й гароху ношку, 
Шчэ й гароху ношку ды й за плечы кошку. 
Хрыстос васкрэс на ўвесь свет!

(Зап. А. Аляхновіч у 1998 г. у г.п. Рудзенску ад М.А. Плаксінай, 
1921 г.н., з в. Горанка Краснапольскага р-на Магілёўскай вобл.)

Валачобнікі ў песнях быццам выконваюць сацыяльны і духоўны 
заказ тых, хто марыць цра добры ўраджай, прыплод у статку, доб- 
рыя адносіны да людзей, дораць надзею на лепшае будучае, 
шчаслівы лёс, удалы шлюб. Яны з’яўляюцца носьбітамі дабрыні і 
высокай духоўнасці, сімвалізуюць вечнае імкненне чалавека да 
гармоніі адносін з прыродай, іншымі людзьмі, грамадствам. Высо- 
кая місія валачобнікаў — прыносіць дабрабыт і шчасце чалавеку.

У наступнай песні яны звяртаюцца да хлопца, будзяць яго 
фантазію, запрашаюць убачыць прыгажосць жыцця і прыроды.

*Прыпеў «Хрыстос васкрэс, сын Божы» спяваецца пасля кожнага радка.

135



Лужком, лужком ды далінкаю

Апрацоўка А. АЛЯХНОВІЧА

136



Лужком, лужком ды далінкаю, 
Ды віно ж маё зеляное!* 
Сцежачкамі дратаванымі, 
Ой, зялёны явар, вінаград!* 
Ішлі лугам валачобнічкі, 
Гуляючы, спяваючы.
— А ці дома малады Іванька, 
Ці спіш, ляжыш, адпачываеш? 
Глянь, на дварэ што дзеецца, 
Што дзеецца, лялеецца. 
Птушкі пяюць, распяваюць, 
Сады цвітуць, расцвітаюць. 
Гэта песні проці лета, 
Ды віно ж маё зеляное!
Колас точыць, выплываць хоча, 
Вясна красна на ўвесь свет!

(Беларускія народныя песні, 1962. Т. 3. С. 52. Зап. у 1934 г. ад 
С. Мацяральніка з в. Дуброва Маладзечанскага р-на.)

Сюжэт некаторых валачобных песень разгортваецца вакол 
велікоднага яйка, якое сімвалізуе вечны кругаварот жыцця, пажа- 
данне здароўя і шчасця.

Да была у бабкі курачка-рабушка
Натацыя напеву А. АЛЯХНОВІЧА

Да была у бабкі курачка-рабушка, 
Віно ж маё, віно зеляно!**  
Нанесла рабушка к Вялікадню яечак. 
Бабка ўнукаў ждала да іх частавала. 
— Да будзь жа ты, бабка, і сама здарова.

•Прыпевы «Ды віно ж маё зеляное!» і «Ой, зялёны явар, вінаград!» паўтара- 
юцца па чарзе праз адзін радок.

**Прыпеў «Віно ж маё, віно зеляно!» паўтараецца двойчы пасля кожнага радка.

137



(Зап. А. Аляхновіч у 1998 г. у г.п. Рудзенску ад М.А. Плаксінай, 
1921 г.н., з в. Горанка Краснапольскага р-на Магілёўскай вобл.)

Многія валачобныя песні выконваюцца ў час пераходу вала- 
чобнікаў ад хаты да хаты, таму яны рытмічныя, падмацаваны 
формуламі-заклінаннямі. Яны маюць урачысты характар, прыўз- 
няты настрой, словы і напеў у іх, як правіла, аб’яднаны рытмікай. 
I сёння гэтыя творы прыносяць людзям эстэтычную асалоду і зада- 
вальненне.

У юраўскіх песнях сустракаюцца вельмі старажытныя напевы 
па зместу і меласу. Багатая мелодыка гэтых твораў патрабуе пры іх 
выкананні шырокай кантылены, пэўнай тэхнічнай падрыхтоўкі 
спевакоў. У юраўскіх песнях захавалася вера нашых продкаў у ачыш- 
чальную сілу юр'еўскай расы, якая нібыта даруе здароўе чалавеку і 
жывёле, спрыяе дзяўчатам у каханні. Сам абрад Юр’я звязаны з 
гаспадарчымі клопатамі, перш за ўсё з жывёлагадоўляй.

Юраўскія песні вельмі падобныя да вяснянак, галоўны іх ма- 
тыў — гуканне вясны, адмыканне зямлі. Юр’я малюецца ў песнях 
не як святы, а выступае як просты селянін, галоўным клопатам 
якога з’яўляюцца звычайныя сялянскія справы. Ен пачынае ўсе 
сельскагаспадарчыя работы, валодае правам адмыкаць зямлю і 
выпускаць расу. Матывы адмыкання зямлі і выпускання расы 
ўласцівы многім валачобным песням.

Юр’я, устань рана

Юр’я, устань рана*,  
Юр’я, мойся бела, 
Юр’я, ідзі ў стайню, 
Юр’я, сядлай каня, 
Юр’я, едзь у поле, 
Юр’я, адамкні зямлю, 
Юр’я, пусці расу, 
Юр’я, цяпленькую, 
Юр’я, бяленькую.

*Кожны радок паўтараецца.

138



рухам J = юоУмерана.

Юр'Юр’_ я. станьстань ра_ на. ра_ на.

(Веснавыя песні/Склад. Г.А. Барташэвіч, Л.М. Салавей. Мн., 1979. 
С. 157—159. Зап. Г.А. Барташэвічу 1971 г. у в. Закор’е Браслаўскага 
р-на Віцебскай вобл. ад М.І. Лаўрыновіч.)

Юр'я! Вечар добры, Юр’я!

Юр’я! Вечар добры, Юр’я!
Юр’я! Падай ключы, Юр’я!
Юр’я! Нашто ключы? Юр’я!
Юр’я! Зямлю адмыкаць. Юр’я!
Юр’я! Нашто адмыкаць? Юр’я!
Юр’я! Расу пушчаць. Юр’я!
Юр’я! Нашто раса? Юр’я!
Юр’я! Для каровак. Юр’я!

(Веснавыя песні. С. 160. Зап. Б. Руткоўскі ў Свянцянскім п.)

У некаторых юраўскіх песнях знаходзіць сваё адлюстраванне 
цяжкая праца чалавека ў час вясны.

Ой, Юр ’я, Юр ’я

139



Ой, Юр’я, Юр’я, 
He вадзі дзевак у танок, 
He вадзі дзевак у танок. 
Горка наша ваяванне, 
Горка наша ваяванне, 
Ручкі, ножкі рукаванне, 
Ручкі, ножкі рукаванне. 
Ой, Юр’я, Юр’я. 
He вадзі дзевак у танок, 
He вадзі дзевак у танок.

(Веснавыя песні. С. 178-179. Зап. В.І. Скідан у 1975 г у в 
Маканавічы Рэчыцкага р-на Гомельскай вобл. ад Г.Ф. Хмяльніцкай 
1902г.н., Е.М. Прыходзькі, 1910 г.н.)

Юраўскі абрад і песні, звязаныя з ім, вельмі старажытныя, у іх 
захаваліся таксама і элементы рэлігійных уяўленняў. Але Юр’я, як 
падкрэслівалася вышэй, малюецца ў песнях як просты селянін са 
сваімі гаспадарчымі клопатамі. Відаць, утылітарная функцыя Юр’і 
??ІЗН?чыла' сціпльія паэтычныя сродкі, якімі ствараецца гэты вобраз. 
У той жа час адчуваецца глыбіня пачуццяў — чалавечнасць, прас- 
тата паводзін Юр’і, што збліжае яго з простым чалавекам, а не са 
святым. Яго вобразная рэалістычнасць тлумачыцца жыццёвымі 
справамі, якія ён выконвае.

Што тычыцца музычных асаблівасцей юраўскіх напеваў, то ім 
уласцівы замоўныя функцыі, звароты, просьбы, якія маюць стара- 
жытныя інтанацыі. Сінкопы, трыолі рэфрэнаў у юраўскіх песнях 
надаюць ім зачараванне. Песні павінны выконвацца сакавітым 
глыбокім, моцным гукам.

Юр ’я, устань рана

Юр’я, устань рана*,  
Юр’я, умыйся бела, 
Юр’я, прычашыся,

*Кожны радок паўтараецца двойчы.

140



Юр’я, прыбярыся, 
Юр’я, вазьмі ключы, 
Юр’я, ідзі ў поле, 
Юр’я, адамкні зямлю, 
Юр’я, выпусці расу. 
Раса на кароўкі, 
Трава на конікі, 
Гігель на свіначкі, 
Муроч на авечачкі, 
Жвірок на вутачкі 
I на гусачкі.

(Веснавыя песні. С. 158—159.)

Як сведчыць мастацкая практыка народа, юраўскія песні пасту- 
пова губляюць сувязь з адпаведнымі элементамі абраду, спяваюц- 
ца часам вясной у розныя моманты, не звязаныя з абрадам. Веся- 
лосць удзельнікаў свята ўзнікае пад уздзеяннем цудоўнага веснаво- 
га надвор’я, разнастайных гульняў і забаў. Напрыклад, у г. Мінску 
ў час правядзення юраўскага абраду ў парку імя М. Горкага наладж- 
ваюцца маляўнічыя касцюміраваныя шэсці моладзі да агню, кара- 
годы, жарты, гульні вакол вогнішча і інш. 3 вялікай ахвотай 
удзельнічаюць у веснавых святах асобныя выканаўцы і фальклор- 
ныя калектывы, у тым ліку дзіцячыя, якія ў сцэнічных умовах ад- 
наўляюць некаторыя элементы веснавых абрадаў, далучаюцца да 
здабыткаў традыцыйнай культуры.

У час юраўскага абраду, дарэчы як і іншых, вялікае значэнне 
набываюць эстэтычныя і эмацыянальна-псіхалагічныя фактары.

Абрад «Ваджэнне стралы» і песні, прысвечаныя яму, заключа- 
юць цыкл веснавой абраднасці. Ён адзначаецца на Ушэсце (сарака- 
вы дзень пасля Вялікадня). У час яго правядзення спяваюць у ас- 
ноўным карагодныя песні. Асабліва распаўсюджанай з’яўляецца 
песня «Як пушчу стралу», якая вядома ў розных варыянтах. Адзін з 
іх прыводзіцца ніжэй:

Як пушчу стралу

141



Як пушчу стралу 
Па ўсяму сялу*.  
Ды ідзі, страла, 
Да ўздоўж сяла. 
Да зайдзі, страла, 
К добру молайцу. 
Да убі, страла, 
Добрага молайца. 
Да й што па молайцу 
Некаму плакаці: 
Матка старая, 
Сястра малая, 
А жана молада 
Жыве каля горада. 
Ой, дзе конь бяжыць, 
Там зямля дрыжыць. 
Ой, дзе мамка жыве, 
Там рэкі плывуць, 
А дзе жонка жыве, 
Пажары гараць.

(Веснавыя песні, 19 79. С. 229. Зап. А.С. Фядосік у 1973 г. у в. 
Коўрын Бабруйскага р-на Магілёўскай вобл. ад С.Е. Хараневіч, 1904 
г.н., С.С. Сямёнавай, 1913 г.н., і інш.)

Асноўны сэнс гэтага таямнічага абраду накіраваны на засцярогу 
чалавека ад маланкі (стралы). Праўда, у большасці варыянтаў песні, 
як і ў прыведзеным вышэй, страла павінна некага забіць, паколькі 
ў гэтым яе функцыянальнае прызначэнне. Песня выконваецца зыч- 
ным гукам, каб падкрэсліць яе магічны, заклінальны характар.

Абрад заканчваецца заключнай песняй:

Песенька мая хароша(я)... У!
Схаваю цябе к налецей(ку)... У!
Да к налецейку, к Ушэсцей(ку)... У!
Паеду ў поле і з сахо(ю)... У!
Вазьму песеньку за сабо(ю)... У!
Буду полечка ярава(ці)... У!
Буду песеньку ўсім спява(ці)... У!

*Кожная страфа паўтараецца.

142



(Вянок беларускіх народных песень, 1988. С. 45. Зап. у 1985 г. у в. 
Стаўбун Веткаўскага р-на Гомельскай вобл. ад М.Л. Зуевай, 1927 г.н., 
А.Л. Фяськовай, 1922г.н., М.Д. Таранавай, 1924 г.н., Л.П. Грамадцовай. 
1923 г.н., Ф.Ф. Халюновай, 1910 г.н., М.П. Чуяшавай, 1930 г.н., З.Д. 
Бураковай, 1937 г.н.)

У траецкіх, русальных абрадах і звязаных з імі песнях важную 
ролю адыгрываюць расліны, таму ў некаторых заходніх раёнах 
Беларусі іх называюць «зялёнымі святкамі». Сяляне ўпрыгожвалі 
свае хаты галінамі бярозы, клёну, вярбы, а таксама аерам, дзяўча- 
ты збіралі лекавыя травы, плялі вянкі, хадзілі ў лес «завіваць» 
бярозкі і пры гэтым спявалі разнастайныя песні. Невыпадкова бя- 
роза іграла важную ролю ў правядзенні абраду. Справа ў тым, што 
ў практычнай дзейнасці сялян бяроза выкарыстоўвалася ў якасці 
паліва і як матэрыял для народных промыслаў (з яе кары выраблялі 
розныя прадметы гаспадарчага спажывання), а бярозавы сок як 
карысны для здароўя чалавека напітак з даўніх часоў ужываўся ў 
ежу. Менавіта таму многія веснавыя песні прысвечаны бярозе.

Ай, не радуйся, зялён дуб

Ай, не радуйся, зялён дуб, 
Ай, не радуйся, зялёны. 
He к табе ідзём вянкі віць, 
He к табе ідзём вянкі віць. 
Ай, узрадуйся, бяроза, 
Ай, узрадуйся, белая. 
Мы к табе ідзём вянкі віць, 
Мы к табе ідзём вянкі віць.

(Веснавыя песні, 1979. С. 185. Зап. М.Ю. Зубаўу 1906 г.ув. Мікулічы 
Клімавіцкага п. Магілёўскай губ.)

На Магілёўшчыне быў распаўсюджаны абрад «Завіванне вян- 
коў», калі дзяўчаты хадзілі ў лес альбо на луг, варажылі на вянках, 
«куміліся», вадзілі карагоды, спявалі песні, усталёўвалі добрыя 
ўзаемаадносіны паміж сабою. Нам пашанцавала запісаць ад Мат- 
роны Андрэеўны Плаксінай з в. Горанка Краснапольскага раёна 
Магілёўскай вобласці прыгожую песню, якую спявалі ў час гэтага 
абраду.

143



Вы, кумачкі, галубачкі

Натацыя напеву А. АЛЯХНОВІЧА

Вы, кумачкі, галубачкі, 
Падружкі мае. Эй! 
Куміцеся, любіцеся, 
Любіце й мяне.
Як пойдзеце ў зелен луг гуляць, 
Гукайце і мяне. Эй!
Як будзеце цвяточкі ірваць, 
Нарвіце і мне.
Як будзеце вяночкі віць, 
Вы звіце і мне. Эй!
Як будзеце на ваду пускаць, 
Пусціце і мой.
А ўсе вянкі паверх пайшлі, 
А мой на дно ўпаў. Эй!
А ўсе дружкі з вайны прыйшлі, 
А мой і там прапаў.
Запрапала, запагінула 
Я ж без мілага. Эй!
Запрапала ж, запагінула 
Я ж без мілага.

(Зап. А. Аляхновіч у 1998 г. у г.п. Рудзенску Пухавіцкага р-на 
Мінскай вобл. ад М.А. Ллаксінай, 1921 г.н., з в. Горанка Краснапольс- 
кага р-на Магілёўскай вобл.)

144



Нягледзячы на ўплыў хрысціянства на старадаўняе народнае 
свята, яго першасная аснсва захавала элементы язычніцтва.

Для веснавой абрадавай мелодыі характэрны няўстойлівая му- 
зычная пабудова, адсутнасць дакладнага рытму, тэмпавыя адхіленні, 
пераменнасць метра і іншыя. Таму многія веснавыя песні, дарэчы, 
як і шматлікія іншыя творы каляндарна-абрадавай сістэмы, лепей 
выконваць без інструментальнага суправаджэння. Яно патрэбна пры 
выкананні тых традыцыйных песень, якія характарызуюцца развітой 
гармоніяй, устойлівым рытмам, элементамі канцэртнасці. Супра- 
ваджэнне толькі ўпрыгожыць песню, дапаможа раскрыць больш 
яскрава яе музычнае хараство.

Як паказвае практыка, вельмі карыснымі для суправаджэння 
многіх абрадавых песень, у тым ліку і веснавых, могуць з’яўляцца 
такія беларускія народныя музычныя інструменты, як цымбалы, 
скрыпка, дудка, калі яны выкарыстоўваюцца паасобку. Музыка 
можа асабліва далікатна суправаджаць многія каляндарна-абрада- 
выя песні. Выканаўца на дудцы мае магчымасць тонка прытрым- 
лівацца дынамічных і тэмпавых адхіленняў спевака ці спевакоў, 
«ісці» за імі, не перашкаджаючы свабоднаму цячэнню мелодыі. У 
гэтым выпадку інструментальнае суправаджэнне выступае не як 
раўназначны кампанент мастацкага выканання твора, а быццам 
стварае акварэльны малюнак. Пры падобным суправаджэнні ка- 
ляндарна-абрадавай песні мае значэнне тэмбр гучання інструмента, 
які выклікае ва ўспрыманні слухача мноства пазамузычных асацы- 
яцый.

У параўнанні з зімовымі веснавыя песні больш складаныя ў 
выканальніцкім сэнсе. Яны патрабуюць пэўнай падрыхтоўкі гала- 
савога апарату вучняў, ведання імі ўмоў, пры якіх выконваліся 
гэтыя песні раней, уліку жанравай прыроды гэтых твораў, даклад- 
най перадачы іх характару.

Алег Аляхновіч

10. Зак. Зак. 5145.



Крыніцы і ўмоўныя скарачэнні

АМЭФ- Архіў Інстытута мастацтвазнаўства этнаграфіі і фальклору 
імя К. Крапівы НАНБ.

АРГТ - Архіў Рускага геаграфічнага таварыства, г. Санкт-Пецяр- 
бург.
Анікін, 1970- Аннкнн В.П. Календарная н свадебная поэзня. — М., 
1970.

Анічкаў, 1903- Аннчков Е.В. Весенняя обрядовая поэзня на Западе 
н у славян. — СПб., 1903. 4.1.

Анічкаў, 1914 — Аннчков Е.В. Язычество н Древняя Русь. — СПб, 
1914.

Анічэнка, 1992-АнічэнкаУ.В., Малюк А.К. Народныя прыкметы. — 
Мн., 1992.

Афанасьеў, 1865—1869 ~ Афанасьев А. Поэтнческме воззрення сла- 
вян напрнроду. — М., 1865 - 1869. Т. I—III.
Багдановіч, 1895— Богдановнч А.Е. Пережнткм древнего мнросозер- 
цання у белорусов. Этнографнческмй очерк. — Гродно, 1895.

БАК, 1939- Беларускі адрыўны каляндар на 1939 г.

Басько, 1997— Басько В. Лета. Жніво. Калі сонца павярнула на зіму / 
Мастацтва, 1997. № 8,9,11.

Барташэвіч, 1990- Барташэвіч Г.А. Беларуская паэзія веснавога цыкла
і славянская фальклорная традыцыя. — Мн., 1990.

БГ, 1943— Беларуская газэта, 1943 г.

БГК, 1926- Беларускі гаспадарчы каляндар на 1926 год. - Вільня, 
1926.

БГК, 1931 - Беларускі гаспадарскі календар «Рольнік» на 1931 год. — 
Вільня, 1930.

146



Берман, 1869- Берман Моанн. Порядок народного времянсчнсле- 
ння н праздннчные обычан в Северо-Западной Русн. - Внльна, 
1869.

Берман, 1870- Берман Ноанн. Наблюдення нашего Северо-Запад- 
ного крестьянства относмтельно погоды н урожая // Внле^скнй ве- 
стннк. 1870. № 130, 132.

Берман, 1873- Берман Н. Календарь по народным преданням в Во- 
ложйнском прнходе Внленской губерннн Ошмянского уезда // За- 
пнскн Нмператорского РГО по отделенню этнографнм - СПб., 
1873. T.V.
БК, 1910 -Беларускі календар «Нашае нівы». - Вільня, 1910.

БК, 1928- Беларускі календар, 1928. - Рыга, 1928.
БК, 1937— Беларускі каляндар «Гаспадар». — Беласток, 1937.

БК, 1943- Беларускі каляндар «Гаспадар». - Беласток, 1943.
БК, 1957— Беларускі каляндар. — Беласток, 1957.

БРСК, 1924— Беларускі работніцка-сялянскі каляндар на 1924 год. — 
Мн„ 1924.
БСНК, 1928- Беларускі сялянскі настольны каляндар на 1928 год / 
Уклад. А.Матусэвіч. - Мн., 1928.
БНГК, 1936— Беларускі народна-гаспадарскі календар на 1936 год. —
Вільня, 1930. /
Брен, 1887— Брен Я. Особенноста релнгнозного быта крестьян Бель- 
ского уезда Гродненской губерннн. — Внльна, 1887.

БСК, 1937; 1939- Беларускі сялянскі каляндар на 1937 (1939). — 
Вільня, 1937; 1939.
Булгакоўскі, 1890- Булгаковскнй Д. Пннчукм // Запнскм ЙРГО по 
отделенню этнографнн. - СПб., 1890. Т. XIII.

Быкоўскі, 1866— Быковскнй В. Праздннк «куста» // Внленскнй ве- 
стннк. 1866. № 14.
Быкоўскі, 1868 — Быковскмй В. О праздннке купалы. // Памятная 
кнмжка Внленского генерал-губернаторства на 1868 г. — СПб., 1868.
Бялькевіч, 1970- Бялькевіч І. К. Краёвы слоўнік Усходняй Магілёў- 
шчыны. — Мн., 1970.

Бяссонаў, 1871 - Бессонов П. Белорусскне песнн с подробнымн 
обьясненнямн нх творчества н языка, очеркамм народного обряда, 
обычая н всего быта. - М., 1871.

Валадамонаў, 1987- Володомонов Н.В. Календарь: прошлое, насто- 
яшее, будушее. - М., 1987.

Валачобныя п. - Валачобныя песні /Уклад. Г.А.Барташэвіч, Л.М.Са- 
лавей, В.І.Ялатаў. - Мн., 1980.

147



Васільева, 1879- Васнльева А.Я. Легенды н поверья в Мннской гу- 
берннм // Мннскме губернскме ведомостн. 1879. № 9—11.

Васілевіч, 1991 - Васілевіч У.А. Збіральнікі. - Мн., 1991.

Васілевіч, 1993- Васілевіч У. Беларускі народны каляндар. — Мн., 
1993.

Васілевіч, 1994- Міфы бацькаўшчыны /Укл. У.А.Васілевіч. — Мн., 
1994.

Васілевіч, 1996— Зямля стаіць пасярод свету... Беларускія народныя 
прыкметы і павер’і. Кн. 1 /Уклад. У.Васілевіч. — Мн., 1996.

Васілевіч, 1998 - Жыцця адвечны лад: Беларускія народныя прык- 
меты і павер'і. Кн. 2 / Уклад. У.Васілевіч. - Мн., 1998.

• Веснавыя п. - Веснавыя песні / Скл. Г.А.Барташэвіч, Л.М.Салавей, 
'В.І.Ялатаў. - Мн., 1979.

Вялецкая, 1978— Велецкая Н.Н. Языческая снмволнка славянскнх 
арханческпх рнтуалов. -- М., 1978.

Галенчанка, 1976— Голенченко Г.Я. «Календарь» Францмска Ско- 
рнны // Нз нсторнн кйнгй в Белорусснн. — Мн., 1976.

Гілевіч, 1968- Гілевіч Н.С. Нашародная песня: Навукова-папуляр- 
ны нарыс. - Мн., 1968.

Гілевіч, 1983 - Народныя казкі, байкі, апавяданні і мудраслоўі / 
Скл. Н.Гілевіч - Мн., 1983.

Глогер, 1868 - Gloger О. Zwyczaje ludu z okolic Tykocina i Bielska // 
Biblioteka Warszawska. — Warszawa, 1868. T. 1—2.

Галькоўскі, 1916— Гальковскнй H.M. Борьба хрнстнанства с остат- 
камн язычества в Древней Русн - Харьков, 1916.

Гурскі, 1980— Гурскнй А.Н. Знмняя поэзня белорусов: По заппсям 
XIX—XX вв. — Мн., 1980.

Глогер, 1876 - Gloger Z. Zabobony rolnicze // Biblioteka Warszawska. 
1876. T. 2,4(1879. T. 1).

* Томельская вобл. — Беларускі фальклор у сучасных запісах. Трады- 
цыйныя жанры. Гомельская вобласць. / Уклад. В.А.Захарава, Р.М.Ка- 
валёва, В.Д.Ліцьвінка. — Мн., 1989.

Горбань, 1990- Горбань Л .Н. Народный календарь погоды. - Кнев, 
1990.

Грузінскі, 1891 - Грузннскнй А.Е. Нз этнографнческнх наблюденнй 
в Речнцком уезде Мннской губерннм // Этногр. обозренме. - М., 
1891.

Грынблат, 1976 — Прыказкі і прымаўкі: у 2 кнігах. Кн. 1 / Склад. 
М.Я.Грынблат. — Мн., 1976.

148



Дабравольскі, 1891, 1894, 1903-Добровольскнй В.Н. Смоленскнй эт- 
нографнческмй сборннк. — СПб., 1891, 1894, 1903.
Дабравольскі, 1898— Добровольскнй В.Н. Данные для народного ка- 
лендаря Смоленской губернмн в связм с народнымн верованнямн / 
Жнвая старнна, 1898. Вып. 3—4.
Дабравольскі, 1914 - Добровольскмй В.Н. Смоленскнй областной 
словарь. — Смоленск, 1914.
Дамбавецкі, 1882 - Дембовецкнй А.С. Опыт опнсання Могнлевской 
губерннн. — Могнлев-на-Днепре, 1882.
Дземідовіч, 1896 — Демндовнч П. Мз областн верованнй н сказаннй 
белорусов // Этнографнческое обозренне. — М., 1896. Кн. XXVIII.

Дзмітрыеў, 1869- Дмнтрнев М.А. Собранне песен, сказок, обрядов 
н обычаев крестьян Северо-Западного края. — Внльно, 1869.
Драўлянскі, 1846 — Древлянскмй П. Белорусскне народные поверья 
// Журн. Мнннстерства народного просвешенмя. — СПб., 1846. Прн- 
бавлення. Кн. 1, 14.
Доўнар-Запольскі, 1893- Довнар-Запольскмй М. Заметкм по бело- 
русской этнографнн // Жнвая старнна, 1893. Вып. II.
Ефіменка, 1896- Ефнменко П.С. О Ярмле, языческом божестве рус- 
скнх славян // Запнскн РГО. — СПб., 1896.
Забабоны, 1849- Суеверня н предрассудкм Могмлевской губерннн / 
Могнлевскне губсрнскле ведомостн. 1849. № 6—8.
Замовы - Замовы /Укл. Г.А.Барташэвіч. - Мн., 1992.
Зайкоўскі, 1996- Зайкоўскі Э. Багі старажытнай Беларусі// Роднае 
слова. 1996. № 8, 11, 12.
Земляробчы — Земляробчы каляндар: Абрады і звычаі / Уклад. 
А.І.Гурскі. — Мн., 1990
Зімовыя п. - Зімовыя песні: Калядкі і шчадроўкі / Уклад. А.І.Гурскі. -
Мн., 1975.
Златкоўская, 1983- Златковская Т.Д. йсторнческме корнн европей- 
ского календаря // Календарные обычан м обряды в странах зару- 
бежной Европы. — М., 1983. С. 24—38.
Зяленін, 1915- Зеленнн Д.К. Опнсанне рукопнсей Ученого архнва 
Ммператорского Русского географнческого обшества. т Петроград, 
1915. Вып. 2.
Зяленін, 1927- Зеленнн Д.К. Восточнославянская этнографня. Пер. с 
нем. текста 1927 г. - М., 1991.
Іваноў, 1-910- Нванов Вас. Вас. Прнметы н поверья крестьян Внтеб- 
ского уезда Внтебской губерннн // Запнскм Северо-Западного от- 
дела Нмператорского РГО. — Внльна, 1910. Кн. I.

149



Іваноў, 1898- Памятная кннжка н календарь Мннской губерннм на 
1899 г../'Сост. Н.П.Йванов. — Мн., 1898.

КЗ, 1973 - Календарные обычан н обряды в странах зарубежной 
Европы: Зммнме праздннкл. - М.: Наука, 1973.

КЗ, 1977 - Календарные обычан н обряды в странах зарубежной 
Европы (конец XIX - начало XX в.): Весеннне праздннкн. - М., 
1977.

КЗ, 1978 — Календарные обычан н обряды в странах зарубежной 
Европы: Летне-осеннне праздннкн. - М.: Наука, 1978.

КЗ, 1983 - Календарные обычан н обряды в странах зарубежной 
Европы: йсторнческне корнн н развмтне обьгчаев. - М.: Наука, 1983.

Казакова, 1997— Казакова І.В. Міфалагемы і магія ў беларускім аб- 
радавым фальклоры. - Мн., 1997.

Казакова, 1999 - Казакова І.В. Сімволіка і семантыка славянскіх 
міфалагем (на матэрыяле беларускага фальклору). — Мн., 1999.

Каранеўская, 1998- Каранеўская І. Знакі прысутнасці вечнага. Сва- 
рог. Дажбог // Мастацтва. № 2,6,9.

Карскі, 1916— Карскнй Е.Ф. Белорусы: Очеркн словесностн бело- 
русского племенн. - М., 1916.

Касько, 1997— Касько У.К. Святло далёкай зоркі. — Мн., 1997.
| Кацар - Карцар М. Беларускі арнамент. Ткацтва. Вышыўка. - Мн., 1996.

) Кіркор, 1882 — Жнвопнсная Россня: Лнтовское н Белорусское По- 
лесье. - СПб,- М., 1882. Т. 3.

Клнмншнн, 1990 — Клнмншнн Й.А. Календарь н хронологня. — 3-е 
нзд. - М., 1990.

Коваль, 1993— Коваль У.І., Новак В.С. Беларускія народныя святы і 
звычаі. - Гомель, 1993.

Коваль, 1995- КовальУ.І. Народныя ўяўленні, павер’і і прыкметы. - 
Гомель, 1995.

Конан, 1996 - Конан У. Архетыпы нашай культуры // Адукацыя і 
выхаванне. 1996. № 1, 3—11.

Корава, 1861 - Корева А. Матерналы для географнн н статнстнкн 
Росснн. Внленская губерння. - СПб, 1861.

Косіч, 1901 — Коснч М.Н. Лнтвнны-белорусы Черннговской губер- 
ннм, нх быт н песнн // Жнвая старнна. - СПб., 1901. № 3—4.

Крачкоўскі, 1874— Крачковскнй Ю.Ф. Очеркн быта западнорусского 
селяннна. - М., 1874.

Крук, 1998- Крук І.І. Следам за сонцам: Беларускі народны калян- 
дар. - Мн., 1998.

150



Легенды і паданні — Легенды і паданні / Склад. М.Я.Грынблат, 
А.І.Гурскі. — Мн., 1983.
Ліс, 7974-Ліс А.С. Купальскія песні. - Мн., 1974.

,Ліс, 1985— Купальскія і пятроўскія песні / Уклад. А.С. Ліса, С.Т.Ас- 
Ташэвіч, Г.В.Таўлай. — Мн., 1985.
,Ліс, 1989- Ліс А.С. Валачобныя песні. - Мн., 1989.
\Ліс, 1992- Паэзія беларускага земляробчага календара / Уклад., уст. 
арт. А.С.Ліса. — Мн., 1992.

•Ліс, 1998-Ліс А.С. Каляндарна-абрадавая творчасць беларусаў. - Мн., 
1998.

Уііцьвінка, 1997 - Ліцьвінка В. Святы і абрады беларусаў. - Мн., 
{1997; 1998.

ЬЛозка. 1988-Лозка А. «А калядныя ж бліны ладныя...», «Ой, вясна, 
\ вясняначка...», «Ды на вуліцы Ярыловіца...»// Мастацтва Беларусі, 

1988. № 12; 1989. № 2,4-
Лозка, 1989-Лозка А. Веснавы «карагодак» на Тураўшчыне // Бел. 
літаратура. — Мн., 1989. С. 107 — 112. Вып. 17.
ЛозкаА., 1989 -Лозка А. Ярылавіца //Тутэйшыя. - Мн., 1989. 
С. 112-116.
Лозка, 1993-Лозка А. Беларускі народны каляндар. - Мн., 1993.

(
Лозка, 1995- Восеньскія святы: Дапаможнік для настаўнікаў і вы- 
хавальнікаў / Уклад. А.Ю.Лозка. — Мн., 1995.
Лозка, 1996- Гульні, забавы, ігрышчы / Скл. А.Лозка. - Мн., 1996.

ІЛозка, 1997- Лозка А. Беларуская батлейка. Каляндарныя і абрада- 
)выя гульні: Дапаможнік для настаўнікаў, выхавальнікаў, кіраўні- 
коў гурткоў. — Мн., 1997.

VЛозка, 1998- Тэатр лялек: Дапаможнік для выхавальнікаў дашколь-
J ных устаноў / Пад рэд. А.Лозкі; аўт. К.Архіпава, А.Лозка і інш. - 

Мн., 1998.
1! ЛозкаА., 1999- Зімовыя святы: Дапаможнік для настаўнікаў і выха- 
/ вальнікаў / Аўт.-уклад. А.Аляхновіч, А.Лозка. - Мн., 1999.

' Лозка, 1999 - Лозка А. Язычніцтва і хрысціянства ў народным ка- 
лендары //Адукацыя і выхаванне. 1999. № 3—12.
Ляснічы, 1990-Ляснічы М.Я., Севярынец К.П. 3 глыбінь жыватвор- 
ных. - Мн., 1990.
Ляцкі, 1898 - Ляцкнй Е.А. Матерналы для нзученмя творчества н 
быта ^елорусов. — М., 1898.
Мажэйка, 1985- Можейко З.Я. Календарно-песенная культура Бе- 
лоруссмм: Опыт снстем. тнпол. нсслед. — Мн., 1985.

151



Макарэвіч, 1994 - Макарэвіч А.І. Як прадказаць надвор’е па народ- 
ных прыкметах. - Мн., 1994.

Макарцоў, 1994— Макарцоў М. Каб не перасыхала крыніца... Фальк- 
лорна-тэатральная традыцыя на Гомельшчыне. — Гомель, 1994.
Мальдзіс, 1972— Мальдзіс А.І. Календары, выдадзеныя ў Беларусі ў 
XVIII ст. // Кннговеденне в Белорусснн. - Мн., 1972.

Машкоў, 1892 - Мошков В. йгра в Тура // Жнвая старнна. СПб. 
1892. Вып. 3.

Машынскі, 1928- Moszynski К. Polesie wschodnie - Warszawa, 1928. 

Мілавідаў, 1908- Мнловмдов А.й. Русскнй календарь в Северо-За- 
падном крае, его нсторня н значенне. - Внльно, 1908.

| Мінская вобл. - Беларускі фальклор у сучасных запісах: Традыцый- 
|ныя жанры: Мінская вобласць/Уклад. В.Дз.Ліцьвінка. - Мн., 1995. 
Мінько, 1987 — Обіцественный семейный быт н духовная культура 
населення Полесья / В.К.Бондарчнк, Л.Й.Мннько н др. - Мн 
1987.

Мінько, 1993 - Обіцественный быт н культура сельского населення 
Белорусснн / В.К.Бондарчнк, Л.Й.Мннько н др. - Мн., 1993.

Міфы, 1987, 1988- Мнфы народов мнра. - М., 1987—1988. Т. 1—2.

Мухлінскі, 1830— Мухлннскнй А. Праздннкн, забавы, предрассудкл 
н суеверные обряды простого народа в Новогрудском повете Лн- 
товско-Гродненской губерннн. - Вестннк Европы. - М., 1830 
№ 14-16.

I Народны тэатр — Народны тэатр / Уклад. М.А.Каладзінскі. Мн 
« 1983.

Насовіч, 1874— Носовнч й.й. Сборннк белорусскнх пословмц — СПб 
1874.

Невяровіч, 1859- Неверовнч В. О праздннках. поверьях н обычаяху 
крестьян белорусского племенн, населяюіцнх Смоленскую губер- 
нню // Памятная кннжка Смоленской губерннн на 1859 год. — Смо- 
ленск, 1859.

Ненадавец, 1993 — Ненадавец А.М. Святло таямнічага вогнішча — 
Мн., 1993.

Ненадавец, 1996- Ненадавец А.М. Каму пакланяліся продкі. - Мн 
1996.

Нячаеў, 1874- Нечаев М. Нечто нз релнгнозных обрядов н суевернй 
в Богомольском прнходе Борясовского уезда // Мннскяе епархл- 
альные ведомостн. 1874. № 7.

Ніва, 1989— Ніва. — Беласток, 1989.

152



Нікалаеў, 7 995- Нікалаеў М. Палатарукапісная. - Мн., 199 3.

Нікіфароўскі, 1897- Ннкнфоровскмй Н.Я. Простонародные прнме- 
ты н поверья, суеверные обряды н обычам, легендарные сказання 
о лнцах н местах. — Внтебск, 1897.
Нікіфароўскі, 1907— Ннкнфоровскнй Н.Я. Нечнстнкн. Сводпросто- 
народных в Внтебской Белоруссмн сказанмй о нечмстой смле. — 
Внльна, 1907.
Нікольскі, 1931 - Нікольскі М.М. Яўрэйскія і хрысціянскія святы: іх 
паходжанне, гісторыя. — Мн., 1931.
Нікольскі, 1933- Нікольскі М.М. Жывёлы ў звычаях, абрадах і вера- 
ваннях беларускага сялянства. — Мн., 1933.
Нікольскі, 1990- Нмкольскнй Н.М. Нстормя русской церквн. - Мн., 
1990.
Носава, 1975- Носова Г.А. Язычество в православнн. - М., 1975.
Някрылава, 1996 - Круглый год: Русскнй земледельческнй кален- 
дарь. - Челябннск, 1996.
Паўлаў, 1997- Павлов С.Е., Павлова Я.М. Радуга временн. - Мн., 
1997.
Паўлюкевіч, 1884- Павлюкевнч В. О суевернях н предрассудках кре- 
стьян Переровского прнхода Мозырского уезда. // Мннскне епар- 
хнальные ведомостм, 1884. № 12.
Паўлюкоўскі, 1934- Паўлюкоўскі У. Народны календар // Шлях мо- 
ладзі. — Вільня, 1934. № 1—13.
Праца, 1923 - Праца: Беларускі работніцка-сялянскі каляндар на 
1923 год. - Мн., 1923.
Проп, 1963 - Пропп В.Я. Русскме аграрные празднмкн: Опыт мсто- 
рнко-этнографмческого мсследовання. - Л., 1963.
Пшчолка, 1904 - Пшелко А. Деревенскме праздннкн // Вмтебскне 
губернскне ведомоста. 1904. № 162, 165.
Пшчолка, 1912- Пшелко А. Белорусскне праздннкм // Мннское слово. 
1912. № 1554.
Пяткевіч, 1928 - Pietkiewicz Czeslaw. Polesie Rzeczyckie. - Krakow, 
1928.
Пяткевіч, 1938 - Pietkiewicz Czeslaw. Kultura duchowa Polesia 
Rzeczyckiedo. Materiafy etnograficzne. - Warszawza, 1938.

Радчанка, 1888- Радченко 3. Гомельскне народные песнн (белорус- 
скне н малорусскне). — СПб., 1888.

Раманаў, 1891 - Романов Е. Белорусскнй сборнмк. - Внтебск,1891. 
Т. 1, вып. 5.

153



Раманаў, 1911 — Романов Е. Матерналы по этнографнм Гроднен- 
ской губерннн. Вып. 1. - Внльно, 1911.

Раманаў, 1912— Романов Е.Р. Белорусскмй сборннк. Вып. 8. Бытбе- 
лоруса. — Внльно, 1912.

Рапановіч, 1974 — Беларускія прыказкі, прымаўкі і загадкі / Уклад.
Я.Рапановіч. — Мн., 1974.

Рыбакоў, 1981 — Рыбаков Б. Язычество древннх славян. — М., 1988.

Рыбакоў, 1988— Рыбаков Б. Язычество Древней Русн. — М., 1987.

Румянцаў, 1936- Румянцев Н.Р. Православные праздннкн, нх про- 
нсхожденме н классовая суіцность. — М., 1936.

Русецкі, 1997 — Дзень за днём: Прыкметы надвор’я, а таксама на- 
родны каляндар-месяцаслоў / Сабр. і апрац. А.Русецкі. — Мн., 1997.

Сакалова, 1979— Соколова В.К. Весенне-летнне календарные обря- 
ды русскнх, украннцев н белорусов. - М., 1979.

Санько, 1990— Санько В., Шомадзі В. Народныя прыкметы // Бела- 
русь, 1990.

Сахараў, 1885- Сказання русского народа, собранные Н.П. Сахаро- 
вым. - СПб., 1885; М., 1989.

Сахараў, 1937- Беларускі календар. 1937 год / Уклад. С.Сахараў. - 
Рыга, 1936.

Сахараў, 1940— Сахараў С.П. Народная творчасць латгальскіх і ілук- 
стэнскіх беларусаў. - Рыга, 1940.

Сербаў, 1915— Сербов Л.А. Белорусы-сакуны. — Петроград, 1915.

Сержпутоўскі, 1930— Сержпутоўскі А.К. Прымхі і забабоны белару- 
саў-палешукоў. - Мн., 1930.

Слупскі, 1892 — Слупскнй А.й. Народный календарь // Альманах 
Северо-Западного календаря на 1892 г. - Мн., 1892.
Стасевіч, 1991 — Стасевіч П.С. Вёска над Ясельдай. — Мн., 1991.

Стома, 1986 — Стома В. Абрады і звычаі Дзісьненшчыны, зьвяза- 
ныя з рэлігійнымі сьвятамі // Беларускі сьвет. 1986. № 17—19.

Сысоў, 1997- Сысоў У.М. 3 крыніц спрадвечных. - Мн., 1997.

Сумцоў, 1887- Сумцов Н.Ф. Тур в народной словесностн // Кнев- 
ская старнна, 1887. Т. 27.

Сумцоў, 1996 - Сумцов Н.Ф. Снмволнка славянскнх обрядов: йз- 
бранные труды. - М., 1996.

Сяліцкі, 1986- Sielicki Franciszek. Wierzenia na dawnej Wilejszczyznie / 
/ Slavia orientalis. 1986. T. XXXV. № 2.

Сяроў, 1983 - Серов С.Я. Календарный праздннк н его место в евро-
154



пейской народной культуре // Календарные обычан м обряды в 
странах зарубежной Европы. - М., 1983. С. 39—54.

Талстая, 1984-Толстая С.М. Полесскнй народный календарь. Ма- 
термалы к этнодналектному словарю. А—Г // Славянское н балкан- 
ское языкознанне. - М., 1984.
Талстая - Толстая С.М. Полесскнй народный календарь. Д~Н // 
Славянское м балканское языкознанне. - М., 1986.
Талстая, Жб-Толстая С.М. Полесскнй народный календарь. Ма- 
терналы к этнодмалектному словарю. К—П. // Славянскнй н бал- 
канскмй фольклор. - М., 1986.
Токараў, 1957- Токарев С.А. Релнгнозные веровання восточносла- 
вянскнх народов XIX — нач. XX в. — М., 1957.
Троіцкі, 1875- Тронцкмй А. Сост. //Лнтовскле епархнальные ведо- 
моста. 1875. № 18.
Тышкевіч, 1847 — Тураўскі сл.: у 5 т. / Уклад. А.А.Крывіцкі, Г.А. Цы- 
хун, І.Я.Яшкін і інш. - Мн., 1982—1987.
Узроўні агульнасці - Узроўні агульнасці фальклору ўсходніх славян / 
Барабанава Л.П., Барташэвіч Г.А., Кабашнікаў К.П. і інш. — Мн., 
1993.
Уласаў, 1993 - Власов В.Г. Формнрованне календаря славян: Ран- 
нмй пернод // Календарь в культуре народов ммра. - М.: Наука, 1993.

Улашчык, 1989 - Улашчык М. Была такая вёска: Гісторыка-этнагра- 
фічны нарыс / Пер. з рус. мовы У.Арлова. — Мн., 1989.
Усаў, 1997 — Русскмй народный православный календарь: В 2 т. / 
Авт.-состав. В.В.Усов. — М., 1997.
Успенскі, 1982-Успенскмй Б.А. Фнлологнчесюне разыскання в об- 
ластм славянскнх древностей (Релнкты язычества в восточносла- 
вянском культе Ннколая Мнршкнйского). - М., 1982.
Усходнеслав. ф. — Восточнославянскмй фольклор: Словарь науч. н 
нар. термннологнн / Редкол.: К.П.Кабашннков м др. - Мн., 1993.
Фамініцын, 1884- Фамнннцын А.С. Божества древнмх славян. - СПб., 
1884; 1995.
Фалютынскі, 1828— Фалютыньскнй К. Народные праздннкн, увесе- 
лення, поверья н суеверные обряды жнтелей Белорусснн. // Вест- 
ннк Европы. 1828, март н апрель.
Федароўскі, 1897; 1935— Federowski М. Lud biaforuski na Rusi Litewskiej. — 
Krakow, 1897. T. 1; Warszawa, 1935. T. IV.

Фрэзер, 1984 - Фрезер fix.- Золотая ветвь. - M., 1984.
Хатэнка, 1993; 1994 - Хатэнка А. Па прыступках лесвіцы вечнай: 3 
радаводу багоў паганскіх // Роднае слова. 1993. № 9, 11; 1994. № 1,2.

155



Хрэнаў, 1989— Хренов Л.С., Голуб Н.Я. Время н календарь. — М., 
1989.

Цітовіч, 1974 — Анталогія беларускай народнай песні / Уклад. 
Г.І.Цітовіч. — Мн.', 1974.

Цітоў, 1994 - Цітоў В.С. Народная спадчына: Матэрыяльная куль- 
тура ў лакальна-тыпалагічнай разнастайнасці. — Мн., 1994.

Цыбульскі, 1988— Цыбульскнй В.В. Лунно-солнечный календарь стран 
Восточной Азнн с переводом на даты европейского календаря. - 
М., 1988.

Цэбрыкаў, 1862 — Матермалы для географнн н статмстмкн Роснн, 
собранные офнцерамн генерального штаба. Смоленская губерння / 
Сост. М.Цебрнков. - СПб., 1862.

Чычараў, 1957 — Чнчеров В.й. Знмннй пернод русского народного 
земледельческого календаря XV—XIX веков. - М., 1957.

Шамякіна, 1995 - Шамякіна Т. Каляндарныя міфы // Роднае слова. 
1995. № 1.

Шкляр, 1979— Шкляр А.Х. Календарь прнроды Белорусснн. — Мн., 
1979.

Шлюбскі, 1927— Шлюбскі А. Матэрыялы для вывучэння фальклору 
і мовы Віцебшчыны. - Мн., 1927. Ч. 1.

Шпілеўскі, 1854— Шпнлевскнй П.М. Белоруссня в характернческнх 
опмсаннях н фантастнческлх ее сказках. — СПб., 1854.

Шэйн, 1874 — Шейн П.В. Белорусскне народные песнн. — СПб., 
1874.

Шэйн, 1887; 1893 — Шейн П.В. Матермалы для нзучення быта н 
языка русского населення Северо-Западного края. — СПб, 1887; Т. 
1,ч. 1; 1893. Т.2.

Шэйн, 1898— Шейн П.В. «Женнтьба комлна»: Нз запнсок собнрате- 
ля // Этногр. Обозренне. 1898. № 3.

Шэйн, 1902 — Шейн П.В. Матерналы для нзучення быта м языка 
русского населенмя Северо-Западного края. — СПб, 1902. Т. 3.

Шырма, 1947- Шырма Р. Беларускія народныя песні, загадкі, пры- 
казкі. - Мн., 1947.

ПІырма, 1962— Шырма Р. Беларускія народныя песні: У 4 тамах. — 
Мн„ 1962. Т. 3.

Яленская, 1891 — Jelenska Е. Wies Komarowiecze w powiecie Mozyrskim 
//Wisfa, 1891. T. V.

Янкоўскі, 1957— Беларускія народныя прыказкі і прымаўкі / Склад.
Ф.Янкоўскі. —Мн., 1957.

156



Ярмолаў, 1901 - Ермолов А. Народная сельскохозяйственная муд- 
рость в пословмцах н поговорках н всенародный месяцеслов. — СПб., 
1901.

ап. — апостал 

в. — вёска
ВКЛ — Вялікае княства Літоўскае 

вобл. — вобласць 

вол. — воласць 

губ. — губерня 
н. ст. — новы стыль 

п. — павет 

р-н — раён 
с. ст. — стары стыль



Змест
Уступ. Алесь Лозка.......................................

ВЕСНАВЫ НАРОДНЫ КАЛЯНДАР. (Сакавік. Красавік. Травень )
Алргк Іпнгл /

МЕТАДЫЧНЫЯ РЭКАМЕНДАЦЫІ, 
СЦЭНАРЫІ I ДАДАТКОВЫ МАТЭРЫЯЛ

Гуканне вясны. (Абрады. Прыказкі і прымаўкі. Забавы
Карагод. Песні.).....................................................
Свята птушак. (Прыказкі і прымаўкі. Жарты. казка......................
Танцы і карагоды,- Песні.)................................................ 50
Птушкі (сцэнарый для дзяцей малодшага і сярэдняга 
школьнага ўзросту). Алег Аляхновіч, Пятро Гуд................ 74
Дзень рыбалова. (Апісанні. Прыказкі і прымаўкі. Жарты 
анекдоты, гумарэскі. Гульні. Легенда.)............................... ’ 79
Свята мядзведзя. (Міфалогія. Прыказкі і прымаўкі Жарт
Легенда. Казка. Гульня.)..........................................
Велікодныя святы. (Апісанні. Жарты. Карагод. Забава. Песні )...... 89
Лялыпк. (Міфалогія. Песня.)......................................... ао
Дзень свойскай жывёлы і пастуха. (Апісанні. Гульні і забавы.)... 101
Зяленыя святкі. (Абрады. Легенды. Жарт. Карагоды. Песні.).........107

ВЕСНАВАЯ ТРАДЫЦЫЯ I ЯЕ ВЫКАРЫСТАННЕ 
Ў РАБОЦЕ 3 ДЗЕЦЬМІ. Алег Аляхновіч.................

Крыніцы і ўмоўныя скарачэнні
124

146



Веснавыя святы: Дапам. для настаўнікаў і вы- 
В38 хавальнікаў/Аўт.-уклад. А.М. Аляхновіч, А.Ю. Лоз- 

ка; Маст. У.І. Сытчанка. — Мн.: Беларусь, 2000. — 
158 с.: іл. — (Бібліятэчка народных святаў і пры- 
святкаў).

ISBN 985-01-0336-1.
У дапаможніку змешчаны метадычныя рэкамендацыі, 

сцэнарый, гульні і іншыя матэрыялы для вывучэння і пра- 
вядзення веснавых святаў і прысвяткаў народнага календа- 
ра, а таксама некаторых школьных святаў. Асаблівая ўвага 
ўдзяляецца Велікодным святам, Зялёным святкам, Дню пту- 
шак.

Адрасуецца работнікам дашкольных, школьных і паза- 
школьных дзіцячых устаноў.

УДК 398.3(=826)(072)
ББК 63.5(4Бен)я7



Вучэбнае выданне

Аўтары-ўкладальнікі:
Аляхновіч Алег Міхайлавіч 

Лозка Алесь Юр’евіч

Бібліятэчка народных святаў і прысвяткаў

ВЕСНАВЫЯ СВЯТЫ

Дапаможнік для настаўнікаў і выхавальнікаў

Рэдактар Л. М. Раменьчык 
Мастак У. I. Сытчанка 

Мастацкі рэдактар А.Г. Дашкевіч 
Тэхнічнае рэдагаванне 

і камп’ютэрная вёрстка Ж.М. Голікавай 
Карэктары Л.Р. Кузьміна, Л.Б. Шынкевіч

Аператар I. Л. Жукоўская

Падпісана да друку з арыгінала-макета 01.08.2000. Фармат 
60х90*/16. Папера газетная. Гарнітура Таймс. Афсетны друк. Ум. 
друк. арк. 10,0. Ум. фарб.-адб. 10,5. Ул.-выд. арк. 9,74. Тыраж 

3387 экз. Зак. 5145.
Падатковая лыота — Агульнадзяржаўны класіфікатар 

Рэспублікі Беларусь АКРБ 007-98, ч. 1; 22.11.20.100.
Рэспубліканскае унітарнае прадпрыемства «Выдавецтва «Бе- 
ларусь» Дзяржаўнага камітэта Рэспублікі Беларусь па друку. 
Ліцэнзія ЛВ № 2 ад 31.12.97. 220004, Мінск, праспект Машэ- 

рава, 11.
Друкарня «Перамога». 222310, Маладзечна, В. Таўлая, 11.



ISBN 985-01-0336-1 MIHCK 
«БЕЛАРУСЬ»

9789850 103369 >


